
 العودة إلى

الـقــــرآن



رقم الإيداع: ٢٧١٣٤ / ٢٠٠٧

I.S.B.N :الترقيم الدولي

٨-٩٧-٦١٤٢-٩٧٧-٩٧٨

حقوق الطبع محفوظة

١ هجري - ٢٠٠٣ مي�دي ٤٢٤

طبعة مز�دة ومنقحة

١ هجري - ٢٠٢٣ مي�دي ٤٤٤



مجدي الهلالي

العودة إلى

الـقــــرآن





5

رْ وَأَعِنْ يَا كَرِيمُ  رَبِّ يَسِّ
مقدمة الطبعة الثانية

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجًا، والصلاة والسلام 

على رسول الله وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد:

فلقد صدرت ـ بفضل الله ـ الطبعة الأولى لهذا الكتاب عام 1424هـ  ـ 2003م، 

وبعد مرور ما يقارب الســبعة عشــر عامًا على صدورها جرت في النهر مياه كثيرة، 

وأحــداث عاتية متلاحقة، ومعهــا ازداد اليقين أكثر وأكثر، وهتفــت الحقيقة بأنه لا 

مخرج لهذه الأمة من الغار المغلق عليها، والنفق المظلم الذي تســير فيه إلا بالعودة 

الحقيقية إلــى القرآن بمفهوم العــودة الصحيح، وإن لم نفعل فسيســتمر الانحدار 

والضياع والهلكة.

هِ؟«  هُ وَأَنِّي رَسُولُ اللَّ لقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »أَلَيْسَ تَشْــهَدُونَ أَن لَّاَّ إلَِهَ إلِا اللَّ

كُوا بهِِ؛  هِ، وَطَرَفَهُ بأَِيْدِيكُمْ،  فَتَمَسَّ قالوا: بَلَى. قال: »إنَِّ هَذَا الْقُرْآنَ سَبَبٌ، طَرَفَهُ بيَِدِ اللَّ

وا، وَلَنْ تَهْلَكُوا بَعْدَهُ أَبَدًا«))). فَإنَِّكُمْ لَنْ تَضِلُّ

معنى ذلك أن الضلال والهلكة في انتظار الأمة بقدر عدم تمسكها بالقرآن، فإذا 
ما أسقطنا ذلك على واقعنا سندرك أن ما وصلنا إليه من ضياع غير مسبوق يدل على 

رواه ابن أبي شــيبة في المصنف )125/6 برقم: 30006(، وابــن حبان في الصحيح )329/1  	(((
برقم: 122(، والطبراني )188/22(، واللفظ له ]بلى[.



العودة إلى القرآن 6

أن التمسك الصحيح بالقرآن صار في أضعف أحواله.
ومن الدروس المســتفادة خلال الفترة الماضية أن هناك كثيرًا من المســلمين 
يرغب في العودة إلى القرآن ولكن بشــروطه هو، أو بمعنى آخر: أن يستمر فيما هو 
عليه من ممارســات خاطئة أو مختلطة معه؛ لذلك كان من الضروري العمل على 
غلق كل الأبــواب الجانبية في تعاملنا مع القرآن والاجتهــاد في الإبقاء على باب 
واحد فقط يؤدي إلى الاستمساك التام به، انطلاقًا من كونه المصدر المتفرد الوحيد 

للهداية الكاملة والشفاء التام والتغيير الجذري.
لقد عوقب المسلمون حين تركوا الاستمساك الحقيقي بالقرآن بتخفيف قدره في 
قلوبهم وعلى ألســنتهم، فصار »قولًًا خفيفًا« مع كونه بالأساس »قولًًا ثقيلًًا« وضُربت 
الحُجــب على القلوب فحُرمت من نوره وروحه ومعجزتــه المؤثرة والمزلزلة، التي 

يشير القرآن إلى أثر من آثارها في قوله تعالى: ﴿ ڈ ژ ژ     ڑ ڑ ک ک ک ڈ ژ ژ     ڑ ڑ ک ک ک 
ک گ گ گگ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱک گ گ گگ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ﴾ ]الحشر: 21[.
فإن لــم نعزم عزمة صادقة على العودة الحقيقيــة للقرآن، ونغلق كل الأبواب 
الجانبية التي تمنعنا من الاستمســاك الحقيقي به؛ فستســتمر العقوبات على الفرد 
وعلى الأمــة إلى أن يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه، يأخذون أمر العودة إلى القرآن 
بقــوة فيرفع الله الحُجب عــن قلوبهم، ويؤيدهم بروح منــه، فيتحول القرآن على 
ألسنتهم إلى قول ثقيل مزلزل يهدم كل باطل في عقولهم وقلوبهم، ويزكي نفوسهم 

فيصيرون من بعده عبادًا ربانيين صالحين مصلحين.. قال تعالى: ﴿ چ چ چ چ 
ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ﴾ ]الأنبياء: 105[.

والحمد لله الذي هدانا لهذا، وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله.



7

مقدمة الطبعة الأولى

الحمــد لله رب الأولين والآخرين، والصلاة والســام على المبعوث رحمة 
للعالمين، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعد..
فلقد أكرم الله  هذه الأمة بخير رســالة أرســلها إلى البشــر، ضمّن فيها 
 كل ما يكفُل للإنسان العيش السعيد الآمن في الدنيا، والنعيم المقيم في 

الآخرة.
قال تعالــى: ﴿ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ 

ک ک کک ک ک ﴾ ]يونس: 57[.
هذه الرسالة عندما استمع إليها نفر من الجن أدركوا قيمتها العظيمة، وفهموا 
المقصد من نزولها، فســارعوا إلى قومهم ليخبروهم بمــا علموا.. فماذا قالوا 

لهم؟
﴿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ 
ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڌ ڄ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ 

ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گڳ ڳ ڳ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گڳ ڳ ڳ 

ڳ ڱ ڱڳ ڱ ڱ ﴾ ]الأحقاف: 30- 32[.

ولــم يكن هؤلاء النفر من الجن وحدهم هم الذيــن أدركوا قيمة القرآن؛ ففي 
تاريخنا أسطر من نور تقُصُّ علينا أن جيلًًا كاملًًا قد أحسن استقبال القرآن، وتعامل 
  ليُعينهم  معه على أنه منهج حياة، جاءهم من عند مالك الحياة  ـ رحمة منه وفضلًًا 



العودة إلى القرآن 8

على السير فيها بما يُحقق لهم السعادة في دنياهم وأخراهم.
فهم الصحابة  المقصد العظيم من نزول القرآن؛ فتعاملوا معه من هذا 
المنطلــق، وأتوه من أوله، فأعطــوه عقولهم وقلوبهم وأوقاتهم، فأحســن القرآن 
وفادتهم، وأكرمهم بكرمه البالغ، وأعاد صياغتهم من جديد، فصاروا أُناسًا آخرين، 
لم تشهد البشرية لهم نظيرًا، فدانت لهم الأرض، وسادوها في سنوات معدودات.

ومضى الزمان، وابتعد المسلمون شيئًا فشيئًا عن القرآن قائدًا وموجهًا، ووسيلة 
متفردة للتغيير، وانشــغلوا عنه بأمور أخرى، ولم يُعطوه من أوقاتهم وأنفســهم ما 
أعطــاه الجيل الأول له، ولم يأتوا أمره من أوله، فلــم ينطلقوا في تعاملهم معه من 
المقصد الأسمى لنزوله.. فماذا كانت النتيجة؟ وماذا حصدت الأمة من وراء ذلك؟
لقد كانــت النتيجة الطبيعية لعدم قيــام القرآن بوظيفته المتفــردة في الهداية 
ا  والشــفاء والتغيير أنَّ كل ما بناه الجيل الأول وحققه من مجد وعزٍّ تلاشى تدريجيًّ
وأصبــح أنقاضًا، وصرنا في ذيل الأمم لا قيمة لنــا، ولا اعتبار لوجودنا، فأصبحنا 

أضيع من الأيتام على مائدة اللئام.
وتطبيقًــا للقاعدة »من ثمارهم تعرفهم«، فلقد عرفنا حُســن تعامل الصحابة ـ 
رضــوان الله عليهم ـ مع القرآن من خلال الثمــار العظيمة التي تحققت فيهم وفي 

أمتهم.
وتطبيقًا لنفس القاعدة على الواقع الحالي للمسلمين نجد أنه مع وجود بعض 
الانشغال بالقرآن حفظًا وتلاوة، إلا أن ثمار هذا الانشغال لم تظهر للوجود بصورة 
واضحة، وهذا يدل على أن هناك حلقة مفقودة في تعاملنا مع القرآن، وأن المطلوب 

معه أمر آخر.. أو بعبارة أخرى: تعديل جذري في طريقة تعاملنا معه.
إننا وباختصار شديد نـــحتاج إلى عودة حقيقية إلى القرآن، فندخل إلى دائرة 



  9لوألا ةعبطلا ةمدقم

تأثير معجزته؛ لتُعيد آياته وروحه المزلزلة تشــكيلنا من جديد، وتغيير ما بأنفســنا؛ 
رُ  ما حاق بنا من بؤس وعذاب  ليُحقق الله وعده الذي لا يُخلــف، فيُغيِّ

وضياع.
قال تعالى: ﴿ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭۇھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭۇ ﴾ ]الرعد: 11[.

وهذا الكتاب »العودة إلى القرآن« يتناول هذا الموضوع، فيبدأ في فصله الأول 
بالحديث عن الهدف الأسمى من نزول القرآن، وفي فصله الثاني يستعرض جوانب 
الهداية القرآنية، أما الفصل الثالث فيُجيب عن تســاؤل البعــض عن كيفية التغيير 
القرآنــي، ويأتي الفصل الرابع بعنــوان »القرآن بين الأوليــن والآخرين« ليُقدم لنا 
النماذج التي تخرجت في مدرســة القرآن، ويستعرض كذلك تاريخ هجر القرآن، 
ووصول الأمــر إلى ما وصل إليــه الآن. والفصل الخامس بعنــوان »حاجتنا إلى 
القرآن«، ويتناول الفصل الســادس: »عقبات في طريق العــودة«، ثم يأتي الفصل 
نًا الوســائل العملية للعودة إلى القرآن تحت عنــوان » كيف نعود إلى  الســابع مُبيِّ

القرآن؟«، ويختتم الكتاب بنداء ووصية.

نسأل الله  التيسير والسداد والقبول.
﴿ پ پ ڀڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺپ پ ڀڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ﴾ ]البقرة: 127[.





الفصل الأول
لماذا أنزل الله القرآن؟





  13؟نآرلقا هل اللزا أنذامل

لماذا أنزل الله القرآن؟

خلق الله  المخلوقات من أرض وســماء، وجبال ودواب، وماء وهواء، 
وســائر المخلوقات قبل خلق الإنســان، وجعلها منقادة لعبادتــه، لا تعرف خالقًا 

سواه، ولا إلهًا غيره.. تُسبحه وتسجد له: ﴿ گ گ گ گ ڳ ڳ ڳڳ ڱ ڱ گ گ گ گ ڳ ڳ ڳڳ ڱ ڱ 
ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻۀ ۀ ہ ہ ہ ہڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ﴾ ]الإسراء: 44[.

وخلــق  الملائكة وهم مــن خواص خلقه، وجعلهــم مقربين إليه 
يقومون بتنفيذ أوامره في تدبير أمور الكون.. وهم كســائر مخلوقاته في حالة دائمة 

من التسبيح والعبادة له ســبحانه: ﴿ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀہ ہ ہ ہ ھ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀہ ہ ہ ہ ھ 
ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ﴾ ]الأنبياء: 19، 20[.

خلق آدم

ومع عبادة الكون كله لله وانقياده وتســبيحه الدائم له؛ فإنه  أراد أن 
يخلق مخلوقًــا جديدًا يعبده باختياره بعــد أن يُعطيه عقلًًا لا يوجد مثله في ســائر 
مخلوقاته، ويودع فيه من الملكات والمقومات ما يستطيع من خلالها أن يصل لمعرفة 
اللــه  لدرجة لم يصل إليها مخلوق آخر ـ بما في ذلك الملائكة ـ وبجانب هذا 
العقل جعل له  نفسًا تُحب الشهوات، ولا تنظر إلى عواقب الأمور.. تُريد 
أن تأخذ حظها من كل عمل يقوم به هذا المخلوق.. تُـحب الراحة، وتكره التكليف.
وبين العقل والنفس يوجد القلب الذي يُعد بمثابة الملك: يُصدر الأوامر فيسمع 
  له الجميع ويُطيع.. ففيه مركز القيادة والإرادة واتخاذ القرار، ولقد خلقه الله
ة، وأعطاه مزية حرية الاختيار، وطالبه بعبادته بالغيب في ظل هذه المعطيات. بإرادة حُرَّ



العودة إلى القرآن 14

 الملائكة بهذا الأمر: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ  أخبر 
پ پڀپ پڀ ﴾ ]البقرة: 30[.

فاستعظمت الملائكة أن يوجد مخلوق لا يعبد  الله عبودية تامة كبقية الخلائق، 
وأن يوجــد مكان فــي الوجود يُعصى فيه الإلــه: ﴿ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ 
ڦ ﴾  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ڦٺ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ 
]البقرة: 30[.

ثم بيَّن  للملائكة مواهب هذا المخلوق الجديد، وإمكانات عقله: 
چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  چ ڦ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ﴿ڦ 
ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڎڈ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ک ڇ  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڎڈ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ 
ک کگ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ک کگ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں 

ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ﴾ ]البقرة: 33-31[.
وطلب  من الملائكة السجود لآدم تشريفًا وتكريمًا له.. فانصاعت 

الملائكة للأمر إلا إبليس رفض التنفيذ: ﴿ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ 
ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ﴾ ]البقرة: 34[.

كيف لمخلوق يرى جلال الله ، وآثــار قوته وقدرته وقهره أن يرفض له 
أمرًا؟!

لكنه الكبر والحســد، فعندما ســأله المولى  عن سبب رفضه للسجود: 
﴿ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿپ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ﴾ ]الأعراف: 12[.

فكان العقاب الأليم: اللعن والطرد مــن رحمة الله والعقوبة بالحبس الأبدي 
في النار: ﴿ڳ ڳ ڳ ڳ ڱڱڳ ڳ ڳ ڳ ڱڱ ﴾ ]الأعراف: 18[.



  15؟نآرلقا هل اللزا أنذامل

طلب إبليس

عرف إبليس مصيره وبدلًًا من المبادرة بالتوبة عما فعله؛ ازداد حقدًا وحســدًا 
وكراهية لآدم ، وطلب من اللــه  أن يمهله في تنفيذ العقوبة طيلة مدة 

الحياة الدنيا لينتقم لنفسه من آدم وبنيه، ويسوقهم معه إلى النار: ﴿ بج بح بخ بم بج بح بخ بم 
بى بي تج تح تخ تم تى تي ثج ثم ثى ثي جحبى بي تج تح تخ تم تى تي ثج ثم ثى ثي جح ﴾ ]ص: 81-79[.

وبعد أن تمت الموافقة على طلبه، أقســم اللعين أن يعمــل جاهدًا طيلة هذه 
المهلة على إغواء بني آدم، وصدهم عن الصراط المســتقيم بكل الطرق الممكنة: 

ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڑ چ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ﴿ چ 
ک کک ک گ گ گ گک کک ک گ گ گ گ ﴾ ]الأعراف: 16، 17[.

الهبوط إلى الأرض

أســكن الله  آدم  الجنة وجعلها داره، وخلــق له زوجته حواء، 
وأباح لهما الجنة كلها إلا شجرة واحدة: ﴿ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ 

ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ېۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ﴾ ]البقرة: 35[.
بدأ إبليس عمله مباشــرة فهو لا يُريد أن يُهدر أي قدر من المهلة التي أخذها، 
واستهل ذلك بالوسوسة إلى آدم وزوجه بالأكل من الشجرة المحرمة، وادعى بأنها 

شجرة الخُلد والـمُلك، وأقسم لهما بالله على ذلك:
﴿ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې 
ئۈ ﴾  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ئۈې  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې 
]الأعراف: ٢٠، ٢١[.

لم يكن آدم وزوجه يظنان أن هناك من يُقســم بالله كاذبًا، فأكلا من الشــجرة 



العودة إلى القرآن 16

لتنكشــف لهما عوراتهما وينتصر عليهما إبليس.. حينئذٍ شــعر آدم وزوجه بعِظم 
الـــجُرم الذي ارتكباه: ﴿ ئى ئى ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى ئى ئى ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى 
ئيبج بح بخ بم بى بي تج تح تخ تم تى تي ثج ثم ثى ثي ئيبج بح بخ بم بى بي تج تح تخ تم تى تي ثج ثم ثى ثي ٱ ٻ ٱ ٻ 

ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ﴾ ]الأعراف: ٢٢، ٢٣[.
ندم آدم وزوجه ندمًا شديدًا، وتابا توبة صادقة إلى الله، فقبلِ سبحانه توبتهما: 

﴿ ی ی ئج ئح ئم ئى ئيبج بح بخ بم بى بيی ی ئج ئح ئم ئى ئيبج بح بخ بم بى بي ﴾ ]البقرة: 37[.
وأخبرهما الله  بأنهما لكي يعودا إلى دارهما ـ الجنة ـ مرة أخرى فلا بد من 
نجاحهمــا في اختبار آخــر.. فكانت الأرض هي مكان الاختبــار الجديد؛ ليهبطا 
عليها، وتبدأ منها رحلة العودة، ويهبط معهما إبليس ليســتمر في عمله الذي طلب 

من أجله المهلــة: ﴿ٺ ٺ ٺ ٺ ٿٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ 
ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ﴾ ]الأعراف: 24، 25[.

هبطوا جميعًا إلــى الأرض ليبدأ الصراع بين الحق والباطل: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٱ ٻ ٻ 
ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٿ ٻٻ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻٻ 

ٹ ٹ ٹ ٹ ڤڤ ڤ ڤ ڦ ڦٹ ٹ ٹ ٹ ڤڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ﴾ ]البقرة: 38، 39[.

المشهد العظيم

ر اللــه  لآدم عددًا محددًا من الذرية يهبطــون تباعًا إلى الأرض  قدَّ
ليــؤدوا الاختبار ـ اختبار العودة إلى الجنة ـ وقبل هبوطهم أخذ عليهم جميعًا العهد 
والميثاق على عبادته ، ولقد وافق الجميع على ذلك، وشــهدوا بأنفســهم 

على هذا العهــد: ﴿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ 
ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃڃ  ڃڃ  ڄ  ڎ ڄڄ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃڃ  ڃڃ  ڄ  ڄڄ 
ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ کک ک ک گ گ گڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ کک ک ک گ گ گ ﴾ ]الأعراف: 172، 173[.



  17؟نآرلقا هل اللزا أنذامل

أخبر  الجميع بأنهم ســيعودون إليه مرة أخرى ليسألهم عن العهد 
والميثــاق والمهمة التي أنزلهم إلى الأرض مــن أجلها: ﴿ ئۈ ئۈ ئې ئېئۈ ئۈ ئې ئې ﴾ 
]الأعراف: 29[.

ولقد جعل الله  هذا العهد الذي وافق عليه الجميع مركوزًا في داخلهم: 
فطــرة تميل بهم إلــى الحق، وإلى عبادتــه : ﴿ ڭ ڭ ڭ ۇۇ ڭ ڭ ڭ ۇۇ 
ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋۋ ۅ ۅ ۉ ۉې ې ې ې ى ى ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋۋ ۅ ۅ ۉ ۉې ې ې ې ى ى 

ئا ئا ئە ئەئا ئا ئە ئە ﴾ ]الروم: 30[.
بدأت ذرية آدم في الخروج إلــى الأرض مجموعة بعد مجموعة لأداء الاختبار، 
وعندما تنتهي الواحدة وتنقضي مدة اختبار أفرادها على الأرض تُنزع أرواحها، وتذهب 

إلى القبور التي تُعد بمثابة ساحات انتظار، حتى ينتهي الجميع من أداء الامتحان.
ره  يتوالى هبوط الناس إلــى الأرض وخروجهم منها إلى أن يأتي آخر عدد قدَّ
اللــه ، فيؤدي الاختبار ويكتمل امتحان الجميــع، فينتهي دور الأرض كقاعة 
امتحــان فتتزلزل، وتُخرِج من فيها ليبدأ يوم الحســاب وإعلان النتائج: إما النجاح 

والعودة إلى الجنة، أو الرسوب والحبس في النار.

ماذا فعل الناس على الأرض؟

 ، خرجــت الأجيال إلى الأرض بفطرة ســليمة حنيفية، مُهيــأة لعبادة الله
ولكن إبليس اللعين لم يكن ليتركهم ينجحون في امتحان العودة إلى الجنة.. وكيف 
يتركهم وقد طلب المهلة من الله  ليُضل الناس جميعًا ويسوقهم معه إلى النار؟! 
فهــو يعتبر أن كل فرد ينجح في الفرار منه، والعودة إلى الجنة، دليل على أفضلية آدم 
عليه، وأحقيته بالســجود له ـ كما طلب الله منه ـ لذلك فهو يعمل جاهدًا على غواية 

الجميع، وألا يفلت أحد من قبضته، فتراه لا يترك فرصة للإضلال إلا ويستغلها.



العودة إلى القرآن 18

مدخله الأساســي النفس البشــرية وما فيها من جوانب ضعــف كثيرة، وولع 
بالشــهوات، وحب للراحــة، فيدخل إلى القلب من خلالها ليســتولي على إرادته 

فيصير أســيرًا له يأمره وينهاه كيفما شاء: ﴿ ہ ھ ھ ھ ھ ے ہ ھ ھ ھ ھ ے 
ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ۇ ے  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے 

ۆ ۆۈۆ ۆۈ ﴾ ]النساء: 118، 119[.
وللأسف الشــديد فقد اتبعه خلق كثير: ﴿ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ 
ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڑ چچ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چچ 

ڑ کک ک ک گ گڑ کک ک ک گ گ ﴾ ]يس: 62-60[.

اتبعوه بإرادتهم بعد أن زيَّن لهم الدنيا وزخرفها، وأنساهم ربهم وما طالبهم به: 
﴿ ئې ئى ئى ئى ی ییئې ئى ئى ئى ی یی ﴾ ]المجادلة: 19[.

فانتهت حياة الكثيرين منهم نهاية مظلمة.. حينها انكشفت لهم الحقيقة، ولكن 
بعد فوات الأوان وانتهاء فتــرة الامتحان: ﴿ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے 
ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭۇ ۇۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ېۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭۇ ۇۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ﴾ 
]المؤمنون: 99، 100[.

حب الله لعباده

ومع اتباع الغالبية العظمى من الناس لعدو الله إبليس، ونبذهم عبادة ربهم إلا أنه 
 لم يشأ أن يعاقبهم على ذلك بحرمانهم مما حباهم به، فنعمه عليهم مستمرة، 

ورعايته لهم قائمة، قال تعالى: ﴿ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ﴾ ]البقرة: 143[.
لا يتربــص بهــم، ولا يأخذهم حال معصيتهــم: ﴿ ۇ ۇ ۆ ۆ ۇ ۇ ۆ ۆ 

ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ﴾ ]يس: 67[.



  19؟نآرلقا هل اللزا أنذامل

بل يُمهلهم ويُعطيهم الفرصة تلو الفرصة ليعودوا إليه قبل فوات الأوان: ﴿ ڻ ڻ 
ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ےے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڭ ڻ  ڭ  ۓ  ۓ  ےے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ 

ڭ ڭۇ ۇ ۆ ۆڭ ڭۇ ۇ ۆ ۆ ﴾ ]النحل: 61[.

يصبر عليهم وهــم يتمادون في العصيان والكفر.. يحلــم بهم لعلهم يفيقون 
ويثوبون إلى رشــدهم.. يُمسك السماوات أن تقع على الأرض والبحار أن تُغرقها 

غضبًا منها على العصاة: ﴿ ک گ گ گ گ ڳ ڳڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ک گ گ گ گ ڳ ڳڳ ڳ ڱ ڱ ڱ 
ڱ ں ں ڻڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہڱ ں ں ڻڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ﴾ ]فاطر: 41[.

ه  لم يتركنا ـ ســبحانه ـ نواجه الشــيطان بمفردنا، بل جعل لكل منا ملكًا يحضُّ
على فعل الخير.

ةً  يْطَانِ لَمَّ هِ صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ للِشَّ هِ بْنِ مَسْــعُودٍ  قَالَ: قَالَ رَسُــولُ اللَّ عَنْ عَبْدِ اللَّ
ةُ  ا لَمَّ ، وَأَمَّ ــرِّ وَتَكْذِيبٌ باِلْحَقِّ طَانِ فَإيِعَادٌ باِلشَّ ــيْ ةُ الشَّ ا لَمَّ ةً، فَأَمَّ باِبْنِ  آدَمَ، وَللِْمَلَكِ لَمَّ
هِ فَلْيَحْمَدِ  هُ مِنَ اللَّ ، فَمَنْ وَجَدَ ذَلـِـكَ فَلْيَعْلَمْ أَنَّ الْمَلَــكِ فَإيِعَادٌ باِلْخَيْرِ وَتَصْدِيقٌ باِلْحَقِّ

جِيمِ ثُمَّ قَرَأ: ﴿ ڭ ڭ ڭ ڭ  ــيْطَانِ الرَّ هِ مِنَ الشَّ ذْ باِللَّ هَ، وَمَنْ وَجَدَ الُأخْرَى فَلْيَتَعَوَّ اللَّ
ڭ ۇ ۇۆڭ ۇ ۇۆ ﴾«))) ]البقرة: 268[.

ومن صور رحمته وحبه لعباده أنه  قد جعل باب التوبة مفتوحًا أمام 
الجميع، فلا يُغلقه أمام الإنســان ـ أي إنسان ـ إلا في اللحظات الأخيرة من حياته، 

وعند نزع الروح، وانتهاء فترة الامتحان.

أخرجه الترمذي )219/5 برقم: 2988(، وقال حسن غريب، والنسائي في السنن الكبرى )37/1  	(((
ة: النزول والقرب، والمراد ما يقع في القلب بواســطة الشيطان أو الملك..  برقم: 10985(، اللمَّ
الهمة والخطرة تقع في القلب، أراد: إلمام الملك أو الشــيطان به والقرب منه.. )النهاية في غريب 

الحديث لابن الأثير )237/4(.



العودة إلى القرآن 20

الرسائل السماوية

ومن دلائل حُبِّ الله لعبادِه كذلك: تلك الرســائل التي أرســلها لهم على مر 
رهم بما خُلِقوا من أجله، وأنهم ســوف يعودون إليه شــاءوا أم أبَوا  الأزمــان، تُذكِّ
بهم فيها بنعيم الجنة إن هــم أطاعوه، ويُنذرهم بالنار  ليُحاســبهم عما فعلوه.. يُرغِّ

ليخافوه ويســتقيموا على أمره: ﴿ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک کک گ گ گ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک کک گ گ گ 
گ ڳڳ ڳ ڳ ڱگ ڳڳ ڳ ڳ ڱ ﴾ ]الزمر: 16[.

واختار  خير عباده من البشــر ليقوموا بتبليغ رســالاته إلى الناس: 
﴿ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇڇڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇڇ ﴾ ]النحل: 36[.

وأعطى كل رسول من رسله دليلًًا على صدقه فيما جاء به من ربه لكيلا يشك الناس 
في أمره: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ 

ٺ ٿٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦٺ ٿٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ﴾ ]هود: ٦٣، ٦٤[.

كيف تعامل الناس مع هذه الرسائل؟

مع كل رسالة يرسلها الله  لقوم من الأقوام، نجد أن القليل فقط هو الذي 
يســتجيب لنداء الرســول ويُطيعونه فيما جاء به من ربه، ويمتنع الكثير عن طاعته 

استجابة منهم للشيطان.
يســتمر التكذيب فيمهلهم الله  لعلهم يســتجيبون لدعوتــه، ويُنقذون 
ون على عنادهم فيحق عليهم  أنفسهم من ســوء المآل، ولكنهم ـ في الغالب ـ يظلُّ

وعيد الله، فيأخذهم أخذ عزيز مقتدر:
ٹڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀڀ  ڀ  ڀ  ٹڤ پ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀڀ  ڀ  ڀ  ﴿ پ 

ڤ ڤ ڤ ڦ ڦڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ﴾ ]المؤمنون: 44[.



  21؟نآرلقا هل اللزا أنذامل

وهكذا تتوالى الرســائل من الســماء إلى أهل الأرض أن أفيقــوا قبل فوات 
الأوان.. لا تتبعوا الشيطان: ﴿ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑڑ ک ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑڑ ک 

ک ک ک گ گ گ گ ڳ ڳک ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ ﴾ ]الشورى: 47[.

إذن فجوهر الرســائل كلها هو هداية الناس إلى الله، وإلى صراطه المستقيم، 
وإنقاذهم من طريق الشيطان.

قال تعالــى: ﴿ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎڎڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎڎ ﴾ ]المائــدة: 44[. وقال تعالى: 
﴿ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ﴾ ]المائدة: 46[.

الرسالة الأخيرة

كانت كل رسالة من الرسائل التي أرســلها الله  للبشر تُخاطب قومًا من 
الأقوام؛ حيث كان التقدم الحضاري والاتصال بين الأمم محدودًا، وبعد الرســالة 
التي أرســلها الله  مع نبيه عيســى ابن مريم  لبني إسرائيل ازداد 
انحراف الناس أكثر وأكثر، واحتاجت البشرية إلى رسالة تُخرجها من الظلمات إلى 
النور.. فكان القرآن.. ذلك الكتاب الذي أرســله الله  للبشرية جمعاء في كل 
زمان ومكان، يبين لهم الطريق إليه، ويجيب عن تســاؤلاتهم مهما كانت مشاربهم 

وأحوالهم، ويواكب أي تطور يحدث لهم.
فالهدف الأساســي من نــزول القرآن: هدايــة الناس إلى اللــه وإلى صراطه 

المستقيم، والعيش على الأرض بأمان، والعودة إلى الجنة بسلام.. قال تعالى:
ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڻ ڳ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ﴿ ڳ 

ڻۀڻۀ ﴾ ]البقرة: 185[.



العودة إلى القرآن 22

ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ئە ۅ  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ﴿ ۅ 
ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئى ئو  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو 

ئىئى ﴾ ]النساء: 174، 175[.
رســالة منطلقها الرحمة الإلهية بالناس لإخراجهم من الظلمات وإنقاذهم من 

النار: ﴿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ 
ڦ ڄ ڄڦ ڄ ڄ ﴾ ]إبراهيم: 1[.

أعظم رسالة

ولأن القرآن هو رسالة الله الأخيرة للبشرية؛ فلقد أرسله  مع خير رسله، 
وتولى بنفسه حفظه من التبديل والتحريف ليستمر في أداء دوره حتى قيام الساعة.

قال تعالى: ﴿ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ںڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ﴾ ]الحجر: 9[.
أنزله  بلغة عربية عذبة، سلســة، بحيث يستطيع أي إنسان أن يفهم 
الحقائق الأساســية لتلك الرســالة مهما كان حظه من الثقافــة، وكذلك فإن اللغة 

العربية هي أكثر لغة يمكنها أن تحمل أقصى ما يمكن حمله من معاني القرآن: ﴿ ہ ہ 
ھ ھ ھ ھ ھ ھ       ھ ے ےھ ے ے ﴾ ]يوسف: 2[.

ولقد جعلها الله  رسالة موجزة ليسهل حملها وقراءتها وحفظها.. بعضها 
أو كلها.

وكونها رســالة موجزة فلا بد مــن قراءتها بتأنٍّ وتؤدة؛ حتى يتمكن الســامع 
والقارئ من فهم المقصود منهــا: ﴿ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ 

ٿٿ ﴾ ]الإسراء: 106[.



  23؟نآرلقا هل اللزا أنذامل

ولأنها لا تُخاطب العقل فقط، بل الوجدان أيضًا؛ كان الأمر بترتيلها والتغني بها 
ر تفاعل القلب معها؛ ومن ثم بناء الإيمان فيه: ﴿ ٿ ٿ ٿ ٿٿ ٿ ٿ ٿ ﴾ ]المزمل: 4[. لتُيسِّ
يســرها الله للقراءة، فلا تحتاج إلى أماكن محــددة أو أزمنة خاصة لتُقرأ فيها: 

﴿ ں ں ڻ ڻں ں ڻ ڻ ﴾ ]القمر: 17[.
ولكي يتم دوام الاستفادة منها كان من الضروري أن يداوم المسلم على قراءتها 
ا، فكان التحفيز وشــحذ الهمم لذلك برصد الجوائــز لكل من يقرأ فيها حرفًا  يوميًّ

فيكون ذلك دافعًا لقراءتها؛ ومن ثَمَّ حدوث المقصود من نزولها.
ولقد جعل  مواضيعها الأساسية مكررة في كثير من السور بأساليب 

مختلفة؛ لتتم بها التذكرة في أي موضع يلتقي فيه المسلم مع القرآن: ﴿ ڻ ڻ ڻ ڻ 
ڻ ڻڻ ڻ ﴾ ]الفرقان: 50[.

ولأن المعنى هو المقصود بالأســاس من القــراءة كان الأمر بالإنصات لها، 
وتدبرها، وإعمال العقل في فهم المقصود من خطابها.

نعم، ينبغي علينا ألا نكتفي بالتفكير في الآيات بل علينا أن نحقق قوله تعالى: 
﴿ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ ﴾ ]ص: 29[.

ولكن الطريق إلى ذلــك يبدأ بالتفكر العقلي في الآيــات والعمل على التأثر 
والاتعــاظ بها... وبالمداومــة على ذلك يرق الحجاب والطبــع المضروب على 
القلب، وينفتح قفله شيئًا فشيئًا فيمسه أثر تلك الآيات، وترسخ فيه معانيها، فتشكل 

جزءًا من مشاعره ويزداد الإيمان بمدلولها، قال تعالى: ﴿ ک گ گ گ گ ک گ گ گ گ 
ڳ ڳ ڳڳ ڳ ڳ ﴾ ]محمد: 24[.

فالأقفال قد أوصدت قلوبنا وأحكمت إغلاقها، ولا ســبيل للانتفاع الحقيقي 



العودة إلى القرآن 24

بالقرآن وتدبره بالمعنى الصحيــح للتدبر النافع إلا بفتحها، والطريق إلى ذلك يبدأ 
بطول المكث مع القرآن والتفكر في آياته والعمل على التأثر والاتعاظ والتذكر من 

خلالها، والله المستعان.
كل هذا وغيره ليحدث المقصد العظيم من نزول القرآن؛ ألا وهو هداية الناس 

إلى الله  واســتنقاذهم من طريق الشيطان: ﴿ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ 
ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ ﴾ ]النحل: 89[.

تعالى: ﴿ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ  وقال 
ک ک کک ک ک ﴾ ]يونس: 57[.



الفصل الثاني
جوانب الهداية في القرآن





  27نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

جوانب الهداية في القرآن

أنــزل الله  القرآن لمقصــد عظيم، ألا هو هداية البشــر إليه وإلى طريقه 
المســتقيم، وقيادتهم إلى جنته ورضوانه، وإنقاذهم من إبليس ومن المصير الذي 

يقودهم إليــه: ﴿ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ 
ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ 

گ گ گ ڳ ڳگ گ گ ڳ ڳ ﴾ ]المائدة: 15، 16[.

ك به نجا من الهلاك  فالقرآن حبل الله الممدود بين السماء والأرض، مَن تمسَّ
هِ؟« قالوا: بلى. هُ وَأَنِّي رَسُولُ اللَّ كما قال صلى الله عليه وسلم: »أَلَيْسَ تَشْهَدُونَ أَن لَّاَّ إلَِهَ إلَِّاَّ اللَّ

كُوا بهِِ؛ فَإنَِّكُمْ  هِ، وَطَرَفَهُ بأَِيْدِيكُمْ،  فَتَمَسَّ قال: »إنَِّ هَذَا الْقُرْآنَ سَبَبٌ، طَرَفَهُ بيَِدِ اللَّ
وا، وَلَنْ تَهْلَكُوا بَعْدَهُ أَبَدًا«))). لَنْ تَضِلُّ

إنه المصباح الذي اجتبى به  هذه الأمة، فلا ســبيل لهدايتها إلا به: 
﴿ ې ى ى ئا ئاې ى ى ئا ئا ﴾ ]النساء: 174[.

مفهوم الهداية

القارئ للقرآن المتفكر فــي آياته يجد أن الله  يصفه في آيات عديدة بأنه 
هدى للناس، فماذا تعني كلمة الهداية، وكيف تكون؟!

رواه ابن أبي شيبة في المصنف )125/6 برقم: 3006( وابن حبان في الصحيح )329/1 برقم:  	(((
122(، والطبراني )188/22( واللفظ له ]بلى[. ومعنى ســبب هنا: كل ما يتوصل به إلى شــيء 

آخر.. والسبب الحبل وفي الحديث تشبيه تمثيلي.



العودة إلى القرآن 28

دْنيِ، وَاذْكُرْ  هُمَّ اهْدِنيِ وَسَــدِّ قال رســول الله صلى الله عليه وسلم لعلي بن أبي طالب: »قُلْ اللَّ
هْمِ«))). دَادِ سَدَادِ السَّ رِيقَ وَالسَّ باِلْهُدَى هِدَايَتَكَ الطَّ

فمعنى الهدايــة بصفة عامة: معرفة الطريق الصحيــح الموصل للهدف الذي 
يسعى المرء لبلوغه.

فإن كان الأمر كذلك، فما هدف المسلم في الحياة؟ وكيف يبلغه؟!
هُمَّ إنِِّي  أليــس الهدف هو: رضا الله  ودخول جنته، كمــا في الدعاء: »اللَّ

أَسْأَلُكَ رِضَاكَ وَالجَنَّةَ«؟!
ولقد أخبرنا  بأنه ليس هناك إلا طريق واحد يؤدي إلى هذا الهدف، 

ألا وهو: الصراط المستقيم.
قال تعالــى: ﴿ چ چ چ چ ڇڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ چ چ چ چ ڇڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ 

ڎڎڎڎ ﴾ ]الأنعام: 153[.
والطرق التي تُحيط بالصراط كثيرة، ويقف على رأس كل منها شــيطان يدعو 

الناس إليه، كما أخبرنا بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم. 
ا ثُمَّ قَالَ: »هَذَا  فعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ  قَالَ: خَطَّ لَنَا رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم خَطًّ
سَــبيِلُ اللهِ«، ثُمَّ خَطَّ خُطُوطًا عَنْ يَمِينهِِ وَعَنْ شِمَالهِِ، ثُمَّ قَالَ: »هَذِهِ سُبُلٌ« قال يزيد: 

قَةٌ »عَلَى كُلِّ سَــبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إلَِيْهِ«، ثم قرأ: ﴿ چ چ چ چ چ چ چ چ  مُتَفَرِّ
ڇڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎڎڇڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎڎ ﴾))) ]الأنعام: 153[.

رواه مسلم )2090/4 برقم: 2725(. 	(((
رواه الإمــام أحمد )207/7 برقم: 4142(، والنســائي في الكبــرى )95/10 برقم: 11109(  	(((

وابن  حبان )180/1 برقم: 6(.



  29نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

هذا الطريق المســتقيم ينبغي على المســلم أن يعرفه من بين الطرق الأخرى 
المحيطة به، وأن يسير فيه طيلة حياته حتى يلقى ربه.

فكيف له ذلك؟!

لم يشــأ  أن يترك الإنســان بدون دليل يدله على الصراط، ويهديه 
إليه.. فكان القرآن.

قال تعالــى: ﴿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ 
ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ﴾ ]الأحقاف: 30[.

وقال سبحانه: ﴿ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ﴾ ]الإسراء: 9[.
اسُ بْنُ سَــمْعَانَ    ولقد بيَّن ذلك رســول الله صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي رواه عنه النَّوَّ
رَاطِ سُورَانِ، فِيهِمَا  هُ مَثَلًًا صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا، وَعَلَى جَنْبَتَي الصِّ  قال: »ضَرَبَ اللَّ
هَا  رَاطِ دَاعٍ، يَقُولُ: يَا أَيُّ ورٌ مُرْخَاةٌ، وَعَلَى بَابِ الصِّ أَبْوَابٌ مُفَتَّحَةٌ، وَعَلَى الأبْوَابِ سُــتُ
رَاطِ، فَإذَِا أَرَادَ  وا، وَدَاعٍ يَدْعُو مِنْ فَوْقِ الصِّ رَاطَ جَمِيعًــا وَلا تَعْوَجُّ النَّاسُ ادْخُلُوا الصِّ
رَاطُ  يَفْتَحُ شَــيْئًا مِنْ تلِْكَ الأبْوَابِ قَالَ: وَيْحَكَ لا تَفْتَحْهُ، فَإنَِّكَ إنِْ تَفْتَحْهُ تَلِجْهُ، وَالصِّ
اعِي  هِ، وَذَلكَِ الدَّ حَةُ مَحَارِمُ اللَّ هِ تَعَالَى، وَالأبْوَابُ الْمُفَتَّ ورَانِ حُدُودُ اللَّ الِإسْلامُ، وَالسُّ
هِ فِي قَلْبِ كُلِّ مُسْلِمٍ«))). اعِي مِنْ فَوْقَ: وَاعِظُ اللَّ هِ، وَالدَّ رَاطِ كِتَابُ اللَّ عَلَى رَأْسِ الصِّ

كيفية الهداية القرآنية

هداية القرآن للناس تتم من خلال كشــفه وإنارته لــكل الجوانب التي تتعلق 
بحركة الإنسان الخارجية، وكذلك كل ما يوجد بداخله من جوانب غامضة، وأسئلة 
حائرة، وتصــورات خاطئة. فالقرآن يكشــف هذه الجوانــب، ويوجهها الوجهة 

أخرجه الإمام أحمد في مسنده )181/29 برقم: 17634(، والحاكم )73/1(. 	(((



العودة إلى القرآن 30

الصحيحة، وهو ما يعبر عنه »بسُبل السلام«، فهدفه الأساسي الوصول بمن يتبعه إلى 
بر الأمان في كل ما يتعلق به من أمور في الدنيا قبل الآخرة: ﴿ چ ڇ ڇ چ ڇ ڇ 
ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڑ ڇ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ 

ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڳ ڑ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ 

ڳڳ ﴾ ]المائدة: 15، 16[.

فمن خلال القرآن يحدث الانســجام بين المرء وفطرته المجبولة على عبادة 
الله ، وبه يحدث الســام بينه وبين نفســه، وبينه وبين من حوله، وكذلك مع 

الكون المحيط به، ومع كل ما في يديه من أدوات مثل الأولاد والمال..
هذا على سبيل الإجمال.

أما على سبيل التفصيل، فعندما يوجد الإنسان في الدنيا، ويبدأ عقله في النمو 
والتمييــز والإدراك، ويصل إلى ســن البلوغ؛ فمن الطبيعي أن تتــوارد على عقله 

تساؤلات كثيرة تتردد داخله من مثل هذا:
1- مــن الذي خلقني وخلق الناس جميعًا؟ ما اســمه؟ وكيف أتعرف عليه؟ وما 
الدليل الذي يؤكد على أنه الخالق، فهناك الكثير من الآلهة المزعومة؟! ]من هو الله؟[.
ولماذا خلقني هذا الإله، وميزني عن سائر ما أجد من مخلوقات؟ ما المطلوب 

مني؟! ]واجبات العبودية[.
2- أسمع عن شــخص اسمه محمد صلى الله عليه وسلم، قد أرسله الله  إلى البشر، معه 
رسالة منه ـ ســبحانه ـ فمن هو هذا الرســول؟ وما دوره؟ وما طبيعة الرسالة التي 

يحملها؟ ]من هو الرسول؟[.
3- أشــعر بنوازع ودوافع تدفعني إلى الفجور، والاستئثار بكل خير والتطلع 
لما عند الآخرين، وأشــعر كذلك بصوت من داخلي يؤنبني على بعض ما أفكر فيه 



  31نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

وأقــوم به.. فمن أنــا؟ وما الذي يحــدث بداخلي؟ وكيف تهدأ أمــواج الخواطر 
والتطلعات، وأحلام اليقظة التي تضطرم في كياني؟ ]من هو الإنسان؟[.

4- أشــعر في بعض الأحيان كأن هناك من يدفعني لفعل الشــر، ويعمل على 
إبعادي عن القيام بأعمال الخيــر، وهذا لا يأتي إلا من عدو.. فمن هو هذا العدو؟ 

وكيف أتقيه؟ ]من هو الشيطان؟[.
5- أرى الناس تتســابق على جمع المال، وعلى التمتع بما في الدنيا من زينة، 
ومع ذلــك أراهم يموتون دون أن يأخذوا من دنياهم شــيئًا، فلمــاذا إذًا يتكالبون 

عليها؟!
وأرى كذلك أُناسًــا قد حُرموا الغنى، وآخرين حُرموا الصحة، وآخرين حُرموا 

الأولاد..
فلماذا لا يكون الجميع سواسية؟... وماذا بعد الموت؟ ]قصة الوجود[.

6- أجد نفسي في كون فســيح مليء بالمخلوقات من نبات وحيوان وجماد، 
فما علاقتي به؟ وكيف أتعامل معه؟ وهل مــا أراه بعيني فقط هو الموجود في هذا 
الكون أم هناك مخلوقات لا أراها؟ فأنا لا أرى الهواء مثلًًا لكنني أشــعر بوجوده!! 

]التعرف على الكون[.
7- ألاحظ أن الكون من حولي يســير وفق نظام دقيق: فالشــمس تُشرق في 
الصباح وتغرُب في المســاء، والفصول الأربعة تتوالى بدقــة متناهية، ودورة حياة 
الإنســان تســير بنظام ثابت، وكذلك الحيوان والنبات.. فهناك إذن نظام وقوانين 
تحكم كل شــيء، فما هي تلك القوانين؟ وكيف أعرفها لأســتفيد بها؟ ]القوانين 

الحاكمة للكون والحياة[.



العودة إلى القرآن 32

8- أجد نفســي وســط أبوين وأشــقاء وأقارب وجيران، ثــم زوجة وأولاد 
وزملاء.. فما شــكل العلاقة التي ينبغي أن أتعامل بهــا مع هؤلاء؟! ]حقوق العباد 

بعضهم على بعض[.
9- أجد الكثير من الناس حولي تائهين يســيرون في طرق متعددة، بعضهم لا 
عي أن إلهه فلان، وتتعدد المزاعم، ويُثيرون  يعتقد بأن هناك إلهًا للكون، والآخر يدَّ
ــبهات حول الإله الحق.. فلماذا لا يتَّبع الناس الحــق؟ وكيف ندعوهم إليه؟  الشُّ

]لماذا لا يتبع الناس الحق؟[.
10- أســمع عن أُناس جــاءوا إلى الدنيا قبلي ثم خرجــوا منها... فماذا كان 
حالهم؟ وماذا فعلوا من صواب لأقوم بــه، ومن خطأ فأجتنبه؟ ]العبرة من قصص 

السابقين[.
مثل هذه الأسئلة وغيرها من المفترض أن تتردد في ذهن كل عاقل يبحث عن سر 

وجوده، وبالإجابة عنها يهتدي المرء إلى سُبل السلام، ويعيش في سكينة وطمأنينة.
ولأن القرآن كتاب هداية فقد أفرد للإجابة عن هذه الأســئلة العشرة مساحات 
كبيرة، وكررها في مواضع متعددة؛ ليتم بهــا دوام التذكر، وفي الصفحات القادمة 
سيتم بمشــيئة الله وعونه وفضله عرض نماذج للإجابة عن هذه الأسئلة من خلال 
القرآن؛ ليســتأنس بها الواحد منا عندما يبدأ عهــده الجديد مع القرآن بالبحث عن 

جوانب الهداية فيه.



  33نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

الجانب الأول للهداية القرآنية:
ف على الخالق )مَن هو الله؟(  التعرَّ
وواجبنا تجاهه )واجبات العبودية(

التعرف على الخالق من أهم جوانب الهداية، بل إنه المفتاح الذي يفتح الباب 
للجوانب الأخرى. وإن كنَّا -نحن المســلمين- قد عرفنا من هو الإله الحق -رب 
العالمين- فإن هذه المعرفة العامة تحتاج إلى الكثير من التفاصيل لتترسخ مدلولاتها 

. داخلنا، فينعكس ذلك على شكل العلاقة بيننا وبينه
فعلى ســبيل المثال عندما يتعرف الواحد منّا على شخص ما معرفة عامة، فإن 
نظرته له ســتكون نظرة عادية مثله مثــل غيره لا تلفت انتباهه، فــإذا ما اقترب منه 
وازدادت معلوماته عنه، وعن قدراته، وخبراته وشهاداته، أو المنصب الذي يتولاه، 
فإن هذا من شأنه أن يزيده احترامًا وهيبة وتقديرًا لهذا الشخص؛ مما سينعكس على 

طريقة تعامله معه، والتي بلا شك ستختلف كثيرًا عما كان من قبل.

المعرفة طريق الخشية والإجلال

فعلــى قدر معرفــة الله  تكون الخشــية منه، وعلى قدر الخشــية تكون 
هُمَّ اقْسِــمْ لَنَا  المراقبة، والمبادرة إلى الخيرات، وترك المنهيات كما في الدعاء: »اللَّ

مِنْ خَشْيَتكَِ مَا يَحُولُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيكَ«))).

)))	 رواه الترمــذي )528/5 برقــم: 3502(. وقــال: حســن غريب، والنســائي فــي الكبرى
)154/9 برقم: 10161(.



العودة إلى القرآن 34

قــال تعالــى: ﴿ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ 
ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  ں گ  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ 

ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ﴾ ]آل عمران: 190، 191[.
فبينت تلك الآيات أن التفكر في خلق السماوات والأرض قاد هؤلاء الصالحين 

إلى المعرفة: ﴿ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ﴾، وأن المعرفة قادتهم إلى الخشــية: ﴿ ہ ہ 
ہ ہ ھہ ہ ھ ﴾.

ونلمح ذلك المعنى في قوله تعالى على لســان نبي الله موســى  وهو 
يخاطــب فرعون: ﴿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ﴾ ]النازعــات: 19[، ففرعون لا يعرف 
فه به  الله ؛ لذلك لا يخشاه ولا يحسب له حسابًا، وموسى  يُريد أن يعرِّ

حتى يخشاه فينتهي عما يفعله.
وكذلك فعل نوح  مع قومــه: ﴿ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ 
 ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ ﴾ 
]نوح: 16-13[.

وعندما سأل موسى ربَّه: يارب أي عبادك أخشى لك؟ قال: أعلمُهم بي))).

كيف نعرف الله؟
الله  أخبرنا بأنه: ﴿ ٿ ٹ ٹٿ ٹ ٹ ﴾ ]الأنعام: 103[.

 وأنه: ﴿ ٺ ٿ ٿٿٺ ٿ ٿٿ ﴾ ]الشــورى: 11[. وأنــه: ﴿ لَالَََا ې ى ىې ى ى ﴾ 
         ]طه: 110[. فما السبيل إذن إلى معرفته؟!

 نعم لا يعرف الله إلا الله  كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »لَا أُحْصِي ثَنَاءً 
        عَلَيْكَ أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ«))).

أخرجه ابن المبارك في الزهد )ص: 75 برقم: 223(. 	(((
رواه مسلم )352/1 برقم: 486(. 	(((



  35نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

ومع ذلك فقد أتاح لنا  جزءًا مــن المعلومات عنه بدرجة تتحملها 
عقولنا من خلال ما أخبرنا به من أســمائه وصفاته، التي أودع مظاهرها وآثارها في 

مخلوقاته، وبقدر التتبع لهذه الآثار وربطها بالأسماء والصفات تكون المعرفة.
فالقاعدة تقول: »من آثارهم تعرفونهم«، فعندما يصف الناس شــخصًا ما بأنه 
محسن ـ مثلًًا ـ فإن هذا الوصف لن يقع موقعه في النفس إلا إذا رأيت آثار إحسانه.. 
وكلما تتبعت تلك الآثار وشاهدتها بنفسك يزداد يقينك بصحة وصفه هذا الوصف.. 

ولله المثل الأعلى.
فالله  لا نســتطيع أن نراه في الدنيا، ولكنــه  خلق هذا الكون كله 
وجعلــه يدل عليــه، كما قــال تعالــى: ﴿ ئى ئى ی ی ی ی ئج ئح ئمئى ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ﴾ 
]فصلت: 53[. وأخبرنا  بأن له أسماء وصفات أودع آثارها في كونه ومخلوقاته.

إذن فالطريقة الســهلة لمعرفة الله : أن نتعرف على آثار أسمائه وصفاته: 
﴿ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻۀ ۀ ہ ہڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻۀ ۀ ہ ہ ﴾ ]الذاريات: 20، 21[. وعلى 
قدر التتبع والتفكر في هذه الصفات تزداد المعلومات عن الله D، فينعكس ذلك 

على القلب بزيادة مساحة جوانب العبودية فيه.

دور القرآن في معرفة الله
من أهم سمات القرآن أنه كتاب تعريف بالله D، فأكبر مساحة فيه تتحدث 

عنه سبحانه، وعن أسمائه وصفاته وأفعاله.
أما الطريقة التــي ينتهجها القرآن في تعريف الناس بربهم عن طريق أســمائه 

وصفاته فتتلخص في هذه النقاط:
1- التعريف بالصفة.

2- وصف الصفة.
3- عرض آثار هذه الصفة.



العودة إلى القرآن 36

4- العبودية المستحقة لها، وكيفية القيام بها، مع بيان صور الانحراف عنها.

نماذج تطبيقية

1- أخبرنا القرآن بأن الله واحد ـ أحد ـ )صفة الوحدانية(
وصف القرآن هذه الصفة بعدة أوصاف؛ منها أنه  لا شــريك له، لا 

إله إلا هو، لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفوًا أحد.

من آثار تلك الصفة
قوله تعالى: ﴿ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ېېۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ېې ﴾ ]الأنبياء: 22[.

ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  ٹ پ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  ﴿ پ   وقولــه: 
                                       ٹ ڤ ڤڤ                                       ٹ ڤ ڤڤ ﴾ ]المؤمنون: 91[.

وقوله: ﴿ى ئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇئۆى ئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇئۆ ﴾ ]لقمان: 11[.
 ،E ويرشدنا القرآن إلى العبودية الواجبة لهذه الصفة ألا هي توحيده 

        وإخلاص العبادة له. 
قال تعالى: ﴿ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ﴾ ]البينة: 5[. 

 ويحذرنــا مــن الوقــوع فــي الشــرك باللــه: ﴿ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ﴾
]النساء: 116[.

ويبين لنا مظاهر الشرك بالله، وعاقبة المشركين في الدنيا والآخرة.
ہ ہ ھ ھ  ۀ ۀ ہ ہ  ہ ہ ھ ھ ڻ ڻ  ۀ ۀ ہ ہ  ﴿ڻ ڻ  تعالــى:  قال 
ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ےۓ  ے  ھ  ۋ ھ  ۈۇٴ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ےۓ  ے  ھ  ھ 

ۋ ۅ ۅ ۉۋ ۅ ۅ ۉ ﴾ ]يونس: 18[.

2- اللــه  أخبرنــا بأنــه: الوهــاب ـ الــرزاق ـ المنــان ـ البــر ـ المعطــي ـ والتــي 

يجمعهــا صفــة الإنعــام
وصف الصفة: ﴿ئى ئى ی ی ی یئجئى ئى ی ی ی یئج ﴾ ]النحل: 53[.



  37نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

مظاهر الصفة وآثارها في الكون والنفس
مثل قوله تعالى: ﴿ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ی ییئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ی یی ﴾ ]الملك: 23[.

وقوله تعالى: ﴿ ئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تختمئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تختم ﴾ ]الجاثية: 13[.
وقوله تعالى: ﴿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ﴾ ]النور: 21[.

العبودية المطلوبة: الشكر
ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ئو ې  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ﴿ ې  تعالى:   قال 

                                         ئو ئۇئۇ ئۆ ئۆ ئۈ                                         ئو ئۇئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ﴾ ]النحل: 78[.

صور الانحراف عن العبودية: الإعراض عن الشكر )الجحود ونكران النعم(
 قال تعالى: ﴿ ﴿ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ 
ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڃ            ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ            

                                           ڃ چ                                           ڃ چ ﴾ ﴾ ]النحل: 112[.

ار- قاهر- ويجمعها صفة العزة والقهر 3- الله  أخبرنا بأنه: عزيز- قهَّ
ۓ  ے  ۓ ے  ے  ﴿ ے  ـ  ژ﴾  ڈ  ژڈ  ڈ  ﴿ ڈ  ـ  ئو﴾  ئە  ئە  ئوئا  ئە  ئە  ﴿ ئا  الصفــة:   وصــف 

                                         ۓ£                                         ۓ£ ﴾.
آثــار الصفة؛ مثــل قولــه تعالــى: ﴿ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ککڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ کک ﴾ 
]آل عمران: 6[.

 وقوله تعالى: ﴿ ۇ ۆ ۆ ۈۈ ۇٴ ۋ ۋۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ۇ ۆ ۆ ۈۈ ۇٴ ۋ ۋۅ ۅ ۉ ۉ ې ې 
                       ې ې ى ى ئا ئا ئە ئەئو ئو ئۇ ئۇ ئۆئۆ                       ې ې ى ى ئا ئا ئە ئەئو ئو ئۇ ئۇ ئۆئۆ ﴾ ]الشورى: 50،49[.

 العبودية المطلوبة: الاستسلام والانكسار لله
ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٺ ٱ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ   ﴿ ٱ 

                                              ٿ ٿ ٿ ٿ ٹٹ                                              ٿ ٿ ٿ ٿ ٹٹ ﴾ ]الأعراف: 188[.



العودة إلى القرآن 38

من صور الانحراف عن هذه العبودية
مثــل قولــه تعالــى: ﴿ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ ﴾ 
]النحل: 58[.

4- الله  وصف نفسه بأنه الملك
وصف الصفة: ﴿ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چڇڃ ڃ ڃ چ چ چ چڇ ﴾ ]البقرة: 284[.

﴿ ڤ ڤ ڤ ڦڦڤ ڤ ڤ ڦڦ ﴾ ]الحديد: 2[.
 من آثار تلك الصفة؛ قوله تعالى: ﴿ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک 
ڻ ﴾  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱڱ  ڱ  ڳڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ڻ                   ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱڱ  ڱ  ڳڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک                    
]آل عمران: 26[.

العبودية المطلوبة: طاعة أوامره
 قال تعالــى: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ 

                                         ٺٺ                                         ٺٺ ﴾ ]الأحزاب: 36[.
 وقــال تعالــى: ﴿ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې 

                                         ې ېى                                         ې ېى ﴾ ]النساء: 58[.

من صور الانحراف عن هذه العبودية: الفسوق والعصيان
 قال تعالى: ﴿ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ  

                                         ھھ                                         ھھ ﴾ ]الكهف: 50[.
وقال تعالى:  ﴿ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ﴾ ]المائدة: 47[.



  39نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

الجانب الثاني:
الرسول والرسالة

من جوانب الهداية في القرآن التعريف برســولنا محمد صلى الله عليه وسلم، وبالرســالة التي 
حملها إلى البشر.

قال تعالــى: ﴿ ٿٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ٿٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ 
ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ﴾ ]إبراهيم: 1[.

فرسولنا صلى الله عليه وسلم بشر مثلنا، كلفه ربه بحمل رسالته وتبليغها للناس.. قال تعالى:
﴿ ئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تخ تمتىئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تخ تمتى ﴾ ]الكهف: 110[.

﴿ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ﴾ ]الفرقان:1[.
هذا التبليغ يشمل شرح الرسالة القرآنية وتفصيل المجمل منها:

﴿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ﴾ ]النحل: 44[.
 صلى الله عليه وسلم بهذا الدور خير قيام، فالناظر إلى سنته يجد أنها مُبيِّنة للقرآن  ولقد قام رسول الله

لة لما أُجمل فيه.. جاء في الحديث: »أَلََا إنِِّي أُوتيِتُ الْكِتَابَ، وَمِثْلَهُ مَعَهُ«))). ومُفصِّ
ففي القرآن والســنة عصمة من الضلال كما قال صلى الله عليه وسلم: »تَرَكْتُ فِيكُمْ شَيْئَيْنِ لَنْ 

هِ وَسُنَّتيِ«))). وا بَعْدَهُمَا: كِتَابَ اللَّ تَضِلُّ

أخرجه الإمام أحمد )410/28 برقم: 17174(، وأبو داود في السنن )200/4 برقم: 4604(. 	(((
رواه الحاكــم )171/1، 172 برقم: 318، 319( عن ابــن عباس وأبي هريرة M، واللفظ  	(((

 .I لحديث أبي هريرة



العودة إلى القرآن 40

هم بالعديد من الاتهامات  ولقد تعرض الرسول صلى الله عليه وسلم لكثير من المضايقات، واتُّ
والافتراءات، فصبر على ذلك حتى نصــره ربه، ودخل الناس في دين الله أفواجًا: 

﴿ ئج ئح ئم ئى ئيبج بح بخ بم بى بي تجئج ئح ئم ئى ئيبج بح بخ بم بى بي تج ﴾ ]الروم: 60[.
ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۆئۈ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ی ئو  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۆئۈ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ﴿ ئو 

یی ﴾ ]النحل: 127[.

تربيته صلى الله عليه وسلم على تمام العبودية

وكمــا يُعرفنا القرآن برســولنا صلى الله عليه وسلم ودوره العظيم، فإنه كذلــك يُبين لنا كيفية 
تربيته صلى الله عليه وسلم على تمام وكمال العبودية لربه.

مثل قولــه تعالــى: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀڀ ڀ ٺ ٺ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀڀ ڀ ٺ ٺ 
ڦ ﴾  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ڦٺ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ 

]الأعراف: 188[.

وقوله تعالــى: ﴿ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک کگ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک کگ 
ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  ۀ گ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ 

ۀ ہ ہ ہ ہھ ھ ھ ھ ے ےۀ ہ ہ ہ ہھ ھ ھ ھ ے ے ﴾ ]طه: 130، 131[.

واجبنا نحوه صلى الله عليه وسلم

وفي القرآن تعريف بما هو مطلوب منَّا تجاه رسول الله صلى الله عليه وسلم.
 صلى الله عليه وسلم: ﴿ ڇ ڇ ڇ ڇڍڇ ڇ ڇ ڇڍ ﴾ ]آل عمران: 32[. فمن ذلك: طاعته

ومن لوازم طاعته صلى الله عليه وسلم السير في طريقه، واتباع سنته:
﴿ ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہہڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہہ ﴾ ]الحشر: 7[.



  41نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

وعلينا كذلك حبه، وتوقيره، والصلاة عليه:
ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڇ ڄ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ﴿ ڄ 

ڇڇ ﴾ ]الأحزاب: 56[.
فالسعيد من جعل الرسول صلى الله عليه وسلم قدوته:

ی  ی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ی ئو  ی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ﴿ ئو 
ئجئج ﴾ ]الأحزاب: 21[.

الرسالة القرآنية

ومع التعريف برســول اللهصلى الله عليه وسلم ودوره، وواجبنا نحــوه؛ يأتي التعريف بالقرآن 
ذاته ليُدرك الناس مدى أهميته:

فالقرآن كتــاب هداية كما قال تعالــى: ﴿ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ﴾ 
]الإسراء: 9[.

يُخاطب العقول فيُقنعهــا: ﴿ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى 
ئا ئائا ئا ﴾ ]النساء: 174[.

المشاعر فيؤججها: ﴿ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ  ويؤثر على 
ژ ژ ڑ ڑ ک ک کژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ﴾ ]يونس: 57[.

يزيد الإيمان: ﴿ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ﴾ ]الأنفال: 2[.
ويبني اليقين الصحيح: ﴿ ھ ھ ھ ےھ ھ ھ ے ﴾ ]الحاقة: 51[.



العودة إلى القرآن 42

الجانب الثالث:
التعريف بالإنسان)))

خلق الله  الإنسان وجعله مكونًا من عقل وقلب ونفس وجوارح.

العقل

م الإنسان على  أما العقل: فلقد جعله  محلًّاًّ للعلم والمعرفة، به كرَّ
نه من الوصول إلى معرفته  سائر مخلوقاته، وأودع فيه من الأسباب والقدرات ما يُمكِّ
بدرجة لم يصل إليها مخلوق من قبــل، وليس أدل على هذا من تلك الاختراعات 

التي وصل إليها العقل، كالحاسب الآلي ومركبات الفضاء...إلخ.
والأمر اللافت للانتباه أن الأبحاث الحديثة قد أثبتت أن الإنســان لا يستخدم 

إلا جزءًا يسيرًا من قدراته العقلية، فلا تزال في العقول إمكانات هائلة معطلة..
ولا شــك أن أي عاقل لا يستخدم عقله ولا يســتفيد مما حباه الله به قد أهان 

هها بحرمانها فائدة هذا العضو الشريف. نفسه، وسفَّ
نعم، إن الناس يتفاوتــون في قدرات عقولهم، ومع هــذا التفاوت فإن الحد 

. الأدنى عند كل عاقل كفيل بأن يُعينه على معرفة الله
من هنا نجد أن القرآن يُعلي من شأن العقل، فتراه يستحث قارئه على استخدامه، 
فنجد الكثير من الآيات تنتهي بقوله تعالى: ﴿ ھ ے ےھ ے ے ﴾، ﴿ ۈ ۇٴ ۋۈ ۇٴ ۋ ﴾، 

﴿ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ﴾.

سيتم بمشيئة الله بسط القول في هذا الموضوع في الفصل الثالث: القرآن والتغيير.  	(((



  43نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

ولأجل أن يستخدم الإنسان عقله في الوظيفة التي خُلق لها نجد القرآن يدعوه 
إلى تحرير هذا العقل من أسر التقاليد والأعراف الخاطئة، مثل قوله تعالى: ﴿ ٱ ٱ 
ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٿ ٻ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ 
 .]24  ،23 ]الزخــرف:  ڦڦ ﴾  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ   ڦڦٿ    ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ   ٿ   
فتحرير العقل واســتخدامه فيما خُلق من أجله مع ضبطه بضوابط الشــرع من أهم 
الوظائف التي يقوم بها القرآن، فمن خــال الفكر الصحيح يصل المرء إلى صحة 
النقل، فقضية الوحدانية على سبيل المثال خاطب فيها القرآن العقل، كقوله تعالى: 

﴿ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈۇٴ ۋ ۋ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈۇٴ ۋ ۋ 
ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئاۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ﴾ ]الأحقاف: 4[.

ف الإنسان بقيمة عقله ويُعلي من شأنه، ويحترمه ويدعوه إلى  فالقرآن إذن يُعرِّ
اســتخدامه في التفكر، وفهم المقصود من الخطاب: ﴿ ۉ ۉ ې ېې ې ۉ ۉ ې ېې ې 
ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئەئو  ئە  ئا  ئا  ى  ئى ى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئەئو  ئە  ئا  ئا  ى  ى 

ئى ی یئى ی ی ﴾ ]سبأ: 46[.
والقرآن كذلك يعرض صورًا لأناس أهانوا عقولهم، وعطلوها، فأصبحوا شر 

الدواب: ﴿ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ﴾ ]الأنفال: 22[.

النفس

من تعريفات النفس أنها مجموعة الشــهوات والرغائب داخل الإنسان، ومن 
طبيعتهــا أنها تحب الراحة وتكره التكليف، وتعمل على الحصول على شــهواتها 
وحظها في كل فعل يقوم بــه العبد.. لا تنظر إلى العواقب، كالطفل الذي يلح على 

أبويه في الحصول على شــيء قد يكون فيه حتفه، فهــي كما وصفها القرآن: ﴿ پ پ 
پ پ پپ پ پ ﴾ ]يوسف: 53[.



العودة إلى القرآن 44

.. شحيحة، تحب الاستئثار بكل خير: ﴿ ٿ ٿ ٹٹٿ ٿ ٹٹ ﴾ ]النساء: 128[.
.. لديها قابلية للفجور والطغيان إذا ما أُرخي لها العنان، ولديها كذلك القابلية 
للانكماش والحــذر إذا خوفــت: ﴿ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ﴾ 
]الشمس: 7، 8[.

أما الهوى فهو ما تميل إليه النفسُ من شهواتٍ ورغائب.
  ولقد خلقها الله ، إذن فالنفس هي العقبة الكؤود بيننا وبين الله
بهــذه الصفات ليختبر مدى صدق عبوديتنا له.. وهنــا يأتي دور القرآن العظيم في 
تعريف الناس بأنفسهم ونقاط ضعفها وخطورتها، وما فيها من قابليات، ويُرشدهم 

إلى طريق تزكيتها، ومجاهدتها على القيام بطاعة الله بصدق وإخلاص.
والقرآن يدخل إلى أعماق النفس -أي نفس- حتى آخر نقطة فيها، فيواجهها، 

ويوجهها، وكأنه قد نزل من أجلها دون غيرها.
وا أنفســهم  ولا يكتفــي القرآن بذلك، بــل يعرض نماذج للمؤمنين الذين زكُّ
وجاهدوهــا، ليتأســى بهم القارئ، ويعــرض كذلك صورًا لأنــاس تركوا الزمام 

لأنفسهم وساروا وراء أهوائهم حتى أهلكتهم: ﴿  ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ 
چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  چ ڦ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ 
ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ژ ڇ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ 
ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گ  ﴾ ]الشمس: 15-7[.

القلب

وفي القرآن تعريف بقلب الإنسان، وأنه الملك على سائر الأعضاء، وأن حياته 
الحقيقية إنما تكون بالإيمان باللــه .. هذا القلب يمرض، ومرضه إنما يكون 

بسيطرة الهوى عليه.



  45نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

والقــرآن يُبين لقارئه صور الهوى التي تُمرض القلــب، ويُبين له كذلك كيفية 
شفائه منها، ويُعدد له وسائل زيادة الإيمان، لتستقيم حياته وتقوى إرادته.

قال تعالــى: ﴿ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ 
ک ک کک ک ک ﴾ ]يونس: 57[.

ولا يكتفي القرآن بذلك، بل يعرض نماذج للصالحين أصحاب القلوب الحية 
لنتأســى بهم، كقوله تعالى: ﴿ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ 
چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  چ ڦ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ 
ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ﴾ 
]الأنفال: 4-2[.

ويعرض كذلك صورًا لأصحاب القلوب المريضة القاســية لنتجنب مسببات 
تلك القسوة: ﴿ ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ 

ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ىى ئا ئا ئە ئەۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ىى ئا ئا ئە ئە ﴾ ]الحديد: 16[.



العودة إلى القرآن 46

الجانب الرابع:
التعريف بالشيطان

بعد أن رفض إبليس الســجود لآدم  طرده الله من رحمته وحكم عليه 
بالحبس الأبدي في النار، فطلب إبليس مهلــة قبل تنفيذ العقوبة.. هذه المهلة هي 

فترة وجود آدم وذريته على الأرض:
﴿ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ 

ڍڍ ﴾ ]ص: 81-79[.
هبط إبليس إلى الأرض ليبدأ في العمل على إضلال البشــر وسوقهم معه إلى 

النار، مستهدفًا كل فرد يخرج إلى الدنيا:
ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  ں گ  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  ﴿ گ 

ڻ ڻ ڻڻ ڻ ڻ ﴾ ]الإسراء: 62[.

اعرف عدوك

فإبليس إذن هو عدونا الذي أخــرج أبوينا من الجنة، ويعمل على حرماننا من 
العودة إليها، بل على مرافقته في النار.. أما الشــياطين فهم ذريته وأعوانه: يأتمرون 
بأوامره، وينفذون مخططاته، وما من يوم تشــرق شمسه إلا ولهذا العدو فخ جديد 

ينصبه، ومحاولة للصد عن سبيل الله يحاولها.
يدخل على كل عبد من مناطق ضعفه، فهذا يدخل عليه من باب حبه للنســاء، 
وهذا من باب حبه لجمع المال، وهذا مــن باب الإكثار من الطعام، وهذا من باب 



  47نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

سوء الظن، وهذا من باب البدعة، وهذا من باب ترك الفاضل وفعل المفضول.
المهم أنه لا يريد أن يخرج صفر اليدين في معركته مع العبد.

إنه أمر مُخيف أن نتعامل مع عدو يملؤه الحقد والحسد والكراهية نحونا، ولا 
يرضــى بأقل من النار مصيرًا لنا.. يرانا ولا نــراه.. نغفل عنه ولا يغفل عنا.. يدخل 

علينا من المداخل التي نُحبها.
يه؟ فما العمل إذن؟! وما السبيل إلى محاربته وتوقِّ

إنه القرآن الذي بين أيدينا، فهو دائم التحذير من خطورة الشــيطان، وعداوته 
المتأصلة للبشــر جميعًــا: ﴿ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ 

چ چ چچ چ چ ﴾ ]فاطر: 6[.
ويُذكرنا دائمًا بماضيه مع البشر، وكيف استطاع أن يُضل الكثير منهم:

ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چچ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڍ ڄ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چچ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ﴿ ڄ 
گ ﴾  گ  ک  ک  کک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  گڌڌ  گ  ک  ک  کک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌڌ 

]يس: 62-60[.

ولا يكتفي القرآن بهذا كله، بل يُبين لقارئه أبوابه، ومداخله عليه، وكيف يحترز 
منها، مثل قوله تعالى: ﴿ ہ ھ ھ ھ ھ ے ےۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ہ ھ ھ ھ ھ ے ےۓ ۓ ڭ ڭ ڭ 

ڭڭ ﴾ ]فصلت: 36[.
وقوله تعالــى: ﴿ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌڎ ڎ ڈ ڈ ژژ ڑ ڑ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌڎ ڎ ڈ ڈ ژژ ڑ ڑ 

ک ک ک ک گک ک ک ک گ ﴾ ]الإسراء: 53[.



العودة إلى القرآن 48

الجانب الخامس:
قصة الوجود ويوم الحساب

الكثير من الناس يدخل إلى الدنيا ثم يخرج منها وهو لا يدري لماذا وُجد فيها، 
ه  بل إنه لا يُجهد نفسه في البحث عن إجابة عن هذا السؤال، فهو يسير مع غيره.. همُّ

جمع المال، وتأمين احتياجاته من مطعم ومشرب وملبس ومسكن.
يتزوج كغيره، ويُنجب الأولاد ليزداد ســعيه من أجل تأمين مستقبلهم المادي 

في الدنيا.
تكبر سنه شيئًا فشــيئًا، وهو يظن أنه قد أدى دوره في الحياة، ثم يموت ليُفاجأ 
بالحقيقة: ﴿ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳڑ ک ک ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ﴾ ]ق: 22[.

فما هي تلك الحقيقة التي يُفاجأ بها الغافلون عند الموت؟!
ۆ  ۇۆ  ڭۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ۆ ہ  ۇۆ  ڭۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ﴿ ہ 

ۈ ۈ ۇٴۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ېۈ ۈ ۇٴۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ﴾ ]المؤمنون: 99، 100[.
إنها حقيقة الدنيا، وحقيقة المهمة والوظيفة التي خُلقنا من أجلها.

الدنيا دار امتحان

إننا -معشــر البشــر- لم نهبط إلى الدنيا ونمضي فيها ما نمضي من السنوات 
لنــأكل أو لنشــرب أو لنتزوج وتكون لنــا ذرية.. بل لأمر عظيم أبت الســماوات 

والأرض أن تحملــه: ﴿ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى 
ى ئا ئا ئەئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆى ئا ئا ئەئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ﴾ ]الأحزاب: 72[.



  49نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

إنه اختبــار عبادة الله  بالغيب في ظل تمتعنا بحرية الاختيار، ومع وجود 
النفس الراغبة في نيل الشهوات، وحب العاجلة.

وشــاء الله  أن تكون الأرض هي مكان هذا الاختبار: ﴿ ڦ ڦ ڄ ڄ ڦ ڦ ڄ ڄ 
ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ ﴾ ]الكهف: 7[.

وحــدد لنا  ما يريده من البشــر من خلال منهــج وأدوات، وجعل 
نها كتابه، وشرحها رسوله صلى الله عليه وسلم،  المنهج ميسرًا وسهلًًا: تكاليف قليلة، أوامر ونواهٍ ضمَّ
أما الأدوات فهي ما يُعطيه  لعبده أو يمنعه عنه.. فيُعطي بعضهم أشــياء 

مثل المال، والصحة، والمنصب،... ويمنعها عن آخرين.
والهدف من العطاء: الشــكر، ومن المنع: الصبر.. فمَن أُعطي مالًًا ولم يشكر 
الله عليه فقد رســب في هذا الاختبار، ومن حُــرم الأولاد فصبر ورضي فقد نجح 

وحقق المطلوب منه.
فالعبد الصالح يســتقبل العطاء، أي عطاء، مستشعرًا قول الله : ﴿ ڻ ڻ ڻ ڻ 

ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہہ ھ ھ ھ ھ ےےڻ ۀ ۀ ہ ہ ہہ ھ ھ ھ ھ ےے ﴾ ]النمل: 40[.
والآخر يستقبله وهو يردد: ﴿ ٻ ٻ ٻ ٻٻ ٻ ٻ ٻ ﴾ ]الزمر: 49[، وهو لا يدري أنه 

اختبار: ﴿ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ﴾ ]الزمر: 49[.
ويُذكرنا الله  أنه ليس لأحد أن يملك شــيئًا من الدنيا، فكل عطاء مُسترد، 
وســنخرج منها كما دخلنا فيها، فالله  ســيرث الأرض ومن عليها من ذهب 

وفضة و..إلخ، فما علينا إلا أن نردد: ﴿ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ﴾ ]البقرة: 156[.

لماذا الاختلاف بين الناس؟!
فإذا ما تبين ذلك كانت الإجابة سهلة عن السؤال الذي يشغل بال الكثير، وهو: 
لماذا الاختلاف بين البشــر في العطاء والمنــع، وأيهما أفضل: الغنى أم الفقر؟ من 

عنده أولاد أم من حُرم منهم؟!



العودة إلى القرآن 50

الأفضل من ينجح في مادته.. فالغني الشاكر خير من الفقير غير الراضي وغير 
الصابر، ومن حُرم الأولاد فصبر خير ممن رُزق الأولاد ولم يشكر الله عليهم..

ا في قوله  فالعبــرة بالكيفية التي نتعامل بها مع المنع والعطاء، ويتضح هذا جليًّ
تعالى: ﴿ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ 

ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ        ھھۀ ۀ ہ ہ ہ ہ        ھھ ﴾ ]الفجر: 17-15[.
أما الشــيطان فهو يدخل علينا من المداخل التي دخل بها على أبوينا: المُلك 
والخُلــد.. فيُزين لنا العطاء على أنه مُلك حقيقي، ويُبهرج الدنيا أمام أعيننا، فنحبها 
ونتشبث بها، ونتصارع عليها، ثم نُفاجأ بعد ذلك أننا لم نجنِ من ورائها إلا السراب: 

﴿ ى ىئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇى ىئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ﴾ ]النساء: 120[.

إنها القصة المكررة منذ القدم

فــإن كان هذا هو المنهج وهذه هي الإجابة المطلوبة، فما هو زمن الامتحان؟ 
ومن الذي يتولى الرقابة عليه؟!

أخبرنــا الله  بأن زمن الامتحان يبدأ من وقــت البلوغ والتكليف وينتهي 
عند نزع الروح من الجسد، وأخبرنا كذلك بأن باب التوبة مفتوح طوال هذه الفترة، 

فلنا أن نمحو كل الإجابات الخاطئة، ونغيّرها بحسنات ما لم نغرغر..
أما تسجيل الإجابات والرقابة على الأرض فتتولاها أكثر من جهة، فالملائكة 

تُسجل كل أعمالنا: ﴿ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ﴾ ]ق: 18[.
وأجســامنا شــهيدة علينا: ﴿ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ 

ھھ ﴾ ]النور: 24[.
ڱ ﴾  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  ڱگ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  ﴿ گ  يراقبنــا:  كلــه  والكــون 
]الدخان: 29[.



  51نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

وفوق هذا كله، فالله  هو الشــهيد -الرقيب- السميع- البصير - القريب - 
المحيــط: ﴿ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ 
ڍ ﴾  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چچ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڍڤ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چچ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ 
]المجادلة: 7[.

فشِــدة الرقابة وعدم معرفة نهاية وقت الاختبار يستلزم منا شدة اليقظة، ودوام 
محاسبة النفس، والحذر من الشيطان، وكثرة التوبة والإنابة إلى الله.

ويبقى السؤال: متى الحساب وإعلان النتيجة؟
يُخبرنا القرآن في عشرات الآيات بما سيحدث للأرض بعد انتهاء امتحان آخر 

مجموعة من البشر: ﴿ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ 
ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ﴾ ]الانشقاق: 5-1[.

فــالأرض بعد انتهاء دورها تُخرج كل من فيها من البشــر ثم تتحطم ليبدأ يوم 
الحساب في أرض المحشر.

الكل سيُحاسب: ﴿ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې 
ى ى ئا ئا ئە ئەى ى ئا ئا ئە ئە ﴾ ]القيامة: 10- 13[.

جميعنا ســيأتي يوم القيامة، ولكن كل واحد بمفرده، دون حاشية أو أقارب أو 
معارف: ﴿ ی ئج ئح ئم ئى ئيی ئج ئح ئم ئى ئي ﴾ ]مريم: 95[.

وستخرج معنا صحائف أعمالنا وإجاباتنا عن كل شيء: ﴿ ں ں ڻ ں ں ڻ 
ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ڻۀ  ڻ  ڭ ڻ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ڻۀ  ڻ  ڻ 

ڭ ڭڭ ڭ ﴾ ]الإسراء: 13، 14[.
إنه يوم عصيب: ﴿ ى ى ئا ئا ئەى ى ئا ئا ئە ﴾ ]المزمل: 17[، ﴿ ئى ئى ی ی ی ئى ئى ی ی ی 
ی ئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ بم بى بي تج تحی ئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ بم بى بي تج تح ﴾ ]عبس: 34- 37[.



العودة إلى القرآن 52

يتولى فيه  بنفســه الحســاب مع كل فرد: ﴿ ڤ ڤ ڤ ڤ ڤ ڤ ڤ ڤ 
ڇ  چ  چچ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڇ ڦ  چ  چچ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ 

ڇ ڇڇ ڇ ﴾ ]الأنبياء: 47[.

وبعد الحســاب تُعلن النتائج وتُوزع الشهادات: ﴿ چ چ چ چ ڇ ڇ چ چ چ چ ڇ ڇ 
ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ک ڇ  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ 

گ گ گ گ ڳ ڳگ گ گ گ ڳ ڳ ﴾ ]الانشقاق: 12-7[.
فينطلق الناجحون إلى الجنــة ليتنعموا فيها بالملك والخلد: ﴿ ې ې ې ى ې ې ې ى 

ى ئا ئا ئەى ئا ئا ئە ﴾ ]الإنسان: 20[.

ويُســاق الراسبون إلى النار حيث الحبس والعقوبة الأليمة: ﴿ ۅ ۉ ۉ ۅ ۉ ۉ 
ئۇ ﴾  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ئۇې  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ې 
]التحريم: 6[.

القرآن وقصة الوجود

ولقد أفاض القرآن في تذكيرنا بقصة الوجود، وأخبرنا بما سيحدث لنا، وصوّر 
يوم القيامة بمشــاهده العظيمــة، ووصف لنا الجنة والنار وصفًــا دقيقًا.. كل ذلك 

ليزداد تشميرنا وتنافسنا للفوز بالجنة والنجاة من النار.
إن دوام تذكر يوم الحســاب من شأنه أن يُغير حياة الناس، ويجعلهم دائمًا في 
ن في أعينهم الدنيا، فتخرج مــن قلوبهم ويتعاملون معها كما  خــوف ووجل، ويُهوِّ

يُريد الله ، فيجعلون منها مزرعة للآخرة.
ســتصبح تصوراتنا حول مفردات الدنيا من رزق وزوجة وأولاد ومستقبل.. 
معتدلة، فلن نتصارع من أجل جمع المال، وســنعمل على تأمين مســتقبل الأولاد 



  53نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

الحقيقي هناك في الجنة، وسنجعل شــعارنا قوله تعالى: ﴿ ى ى ئا ئا ى ى ئا ئا 
ئە ئەئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئىئىئە ئەئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئىئى ﴾ ]القصص: 77[.

والملاحظ أن من أهم مداخل الشيطان على الناس إغفالهم عن يوم الحساب 
ليســهل عليه إضلالهم بعد ذلك: ﴿ بى بي تج تح تخ تم تى تي ثج ثم ثى بى بي تج تح تخ تم تى تي ثج ثم ثى 

ثي جح جمثي جح جم ﴾ ]ص: 26[.
لذلك أعطى القرآن لقصة الوجود، ويوم الحســاب، والوعد والوعيد مساحة 
كبيرة لتكون لنا عونًا على دوام تذكرنا، فلا نُفاجأ بالموت دون أن نســتعد له، وذكر 
لنا كذلك نماذج للإجابات الصحيحة من المؤمنين على مرِّ العصور لتكون لنا مثالًًا 

نحتذي به، ونحن نسير في الدنيا، ونتقلب في مواد امتحانها:
ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۇٴ ۓ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ﴿ ۓ 
ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ئا ۋ  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ 
ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئى ئائە  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئائە 
پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ ٱ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  ئم  ئح  ئج  ی  ی  ی  ی  ئم ئى  ئح  ئج  ی  ی  ی  ی  ئى 
ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ڤ پ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ 
ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ 
ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  چڇ  چ  چ  ژ چ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  چڇ  چ  چ  چ 
ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ڳ ژ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ 
ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ہ ڱ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ 
ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ 
ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۇٴۋ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ې ڭ  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۇٴۋ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ 

ې ې ې ى ىئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇې ې ې ى ىئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ﴾ ]الفرقان: 77-63[.



العودة إلى القرآن 54

ومع هــذه النماذج الطيبة يعرض لنا القرآن كذلــك صورًا للإجابات الخاطئة 
لنتجنب تكرارها والقيام بمثلها.

منها قوله تعالــى: ﴿ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ 
ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ڄ ٿ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ 
ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڎ ڄ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ 

ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ ﴾ ]القلم: 27-17[.
رة، مع بيان  والأمر اللافت للانتباه أن القرآن كثيرًا ما يصف الدنيا بأوصاف منفِّ
حقيقتهــا، لتخرج من قلوب الناس ولا يتعلقــوا بها، فحب الدنيا رأس كل خطيئة، 

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ﴾ ]آل عمران: 185[.
بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح  ئج  بي ی  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح  ئج  ﴿ ی  وقولــه: 
ٻ  ٻ  ٻ  ٻ ٱ  ٻ  ٻ  ٱ  حج  جم  جح  ثي  ثى  ثم  ثج  تىتي  تم  تخ  تح  حج تج  جم  جح  ثي  ثى  ثم  ثج  تىتي  تم  تخ  تح  تج 

ٻپ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺٻپ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ﴾ ]الكهف: 45، 46[.



  55نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

الجانب السادس:
معرفة السنن والقوانين الحاكمة للكون والحياة

ما مِن ملِك أو رئيس لدولة إلا ويحكم شــعبه من خلال قوانين تنظم حياتهم، 
وتُعرّفهم حقوقهم وواجباتهم.. والفرد الذي يريد العيش في ســام عليه أن يعرف 

هذه القوانين جيدًا حتى يقوم بواجباته ويُطالب بحقوقه..
هذا مع البشر، وفي حيِّز ضيق، فكيف بمالك الملك.. رب الأرض والسماء؟!
م الظلم على نفسه؟! وكيف بمن جعل قيام السماوات والأرض  كيف بمن حرَّ

بالحق؟
قال تعالــى: ﴿ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی 

ی ی ی ئجی ی ی ئج ﴾ ]الجاثية: 22[.
فقيام السماوات والأرض بالحق يعني ضمن ما يعني: تسييرها بنظام لا يتغير، 

ــنن: ﴿ ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈئۈ ئې ئې ئې ئى ئى  ولا يتبــدل، وهو ما يُعــرف بالسُّ
ئىئى ﴾ ]فاطــر: 43[. فاللــه  يُنظم الحيــاة على الأرض بقوانين تســري على 

الجميع.. هذه القوانين تنقسم إلى قسمين: مادية، ومعنوية.

القوانين المادية

فالقوانيــن المادية تلك التي تنظم حركة المادة في الكون.. كتبديل الليل والنهار، 
والفصول الأربعة، وكحركة القمر الشهرية، والأطوار التي يمر بها الجنين في بطن أمه.
قال تعالى: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ 

ٺ ٿ ٿٺ ٿ ٿ ﴾ ]المرسلات: 20- 23[.



العودة إلى القرآن 56

ومنها أيضًا وظائف أعضاء الجسم؛ حيث الحركة المنضبطة للسوائل، والهرمونات، 
والأجهزة المختلفة كجهــاز المناعة، والتنفس، والتمثيل الغذائي، والإخراج، والدورة 

الدموية.. كل هذه الأشياء تتحرك وفق نظام لا يتغير بتغير رغبة الناس وأمزجتهم: ﴿ ۉ ۉ 
ې ې ې ې ى ى ئا ئائەې ې ې ې ى ى ئا ئائە ﴾ ]المؤمنون: 71[.

هذا بالنسبة للقوانين المادية التي لا يختلف على وجودها اثنان، بل لقد استطاع 
الكثير من الكفار أن يســتفيدوا منها أكثر من المسلمين لسعيهم الدءوب لاكتشافها، 
والانتفاع بها؛ وذلك لأن الله  قد جعل الأرض ســواءً للسائلين، فمن أحسن 

سعيه، واجتهد في اكتشاف قوانينها وصل إلى كنوزها التي أودعها ربها فيها: ﴿ ۓ ۓ 
ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ﴾ ]فصلت: 10[.

القوانين المعنوية

أما القوانين المعنوية فهي التي ينتج عنها سعادة الفرد أو شقاؤه، وهي كالمادية 
لا تتغير ولا تتبدل، وتنطبق على الأفراد كما تنطبق على الأمم، ومعرفتها من الأهمية 

بمكان لتحقيق السعادة للفرد، والريادة للأمة الإسلامية.
ونظرًا للدور الخطير الذي تقــوم به هذه القوانين فلقد أكثر القرآن من ذكرها، 

وأعطى نماذج كثيرة من تطبيقاتها.
ومن هذه القوانين:

تبديل النعم وســلبها، قال تعالــى: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ 
ڀ ڀ ڀ ٺڀ ڀ ڀ ٺ ﴾ ]الأنفال: 53[.

النعم: ﴿ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄڄڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄڄ ﴾  المحافظة على  ومنها 
]إبراهيم: 7[.



  57نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

وقوانين النصر: ﴿ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ﴾ ]محمد: 7[.
ونــزول المصائب بالنــاس: ﴿ ی ی ی ئج ئح ئم ئى ی ی ی ئج ئح ئم ئى 

ئي بج بح بخئي بج بح بخ ﴾ ]الشورى: 30[.
ومنها عقوبة الظلم: ﴿ ی ی یی ئج ئح ئمی ی یی ئج ئح ئم ﴾ ]الأنعام: 146[.

وقوانيــن التيســير: ﴿ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ﴾ 
]الليل: 7-5[.

وقوانين التعســير: ﴿ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ﴾ 
]الليل: 10-8[.

نها هذا الكتاب المبين: ﴿ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌڎڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌڎ ﴾  وغيرها من القوانين التي تضمَّ
]الأنعام: 38[.

البداية من العبد

الملاحظ في القوانين المعنوية أن هناك قاســمًا مشتركًا بينها، وهو أن البداية 
التي تســتدعيها تكون من الفرد.. فالهدى والضلال، والسعادة والشقاء، والتوفيق 
والخذلان، وانشــراح الصدر وضيقه، والنصــر والهزيمة.. كل هذه الأمور تُصيب 

العبد حين تكون منه بداية تســتدعيها، فالله  لا يظلم أحدًا: ﴿ ٹ ڤ ڤ ٹ ڤ ڤ 
ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ﴾ ]آل عمران: 182[.

فكرامة الله للعبد على قدر استقامته وتقواه: ﴿ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ 
ےے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇےے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ﴾ ]الأنعام: 88[.

إنها قوانين تُطبق على الجميع؛ أفرادًا ومجتمعات: ﴿ ں ں ڻ ڻ ڻ ں ں ڻ ڻ ڻ 
ۓ ﴾  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہہ  ہ  ۀ  ۀ  ۓڻ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ 
]النساء: 144[.



العودة إلى القرآن 58

فالآية تقول للمؤمنين: إنكم حين توالون الكافرين تســتوجبون على أنفسكم 
تطبيق سنن الله فيكم.

من هنا يتضح لنا أن إدراك السنن والقوانين التي يحكم الله بها الحياة، وفهمها، 
وإسقاطها على الواقع الذي نحياه لا بديل عنه لكل من يريد العيش الآمن والسعيد 

لنفسه في الدنيا والآخرة، ولمن يريد كذلك العزة والرفعة لأمته.

القرآن دستور الحياة

ولأن القرآن كتاب هداية فلقد أفاض في ذكر السنن والقوانين التي تحكم الحياة، 
وبخاصة الاجتماعية منها لتوقف سعادة الناس عليها. قال تعالى: ﴿ ئا ئە ئە ئو ئا ئە ئە ئو 

ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئىئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ﴾ ]طه: 123، 124[.
ولم يكتــفِ القرآن بذلك، بل ضرب الكثير من الأمثلة التطبيقية لهذه القوانين 

ليزداد يقين الناس بها:
ٿ  ٺ  ٺ  ٺٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٿ ٱ  ٺ  ٺ  ٺٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ﴿ ٱ 
ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤڤ  ڤ  ٹ  ٹٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ڦ ٿ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤڤ  ڤ  ٹ  ٹٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ 

ڄ ڄ ڄڄ ڃ ڃ ڃ ڃڄ ڄ ڄڄ ڃ ڃ ڃ ڃ ﴾ ]الأنفال: 53، 54[.
ويوضح لنا القرآن كذلك أن السنن والقوانين تعمل حين يكتمل ما يستدعيها، 

وهذا أمر لا يعلمه إلا الله ، فهو سبحانه لا يعجل بعجلة أحد: ﴿ ئى ئى ی ئى ئى ی 
تختم  تح  تج  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئحئم  ئج  ی  ی  تختم ی  تح  تج  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئحئم  ئج  ی  ی  ی 

ٻ  ٻ  ٻ  ٻ ٱ  ٻ  ٻ  ٱ  خم  خح  خج  حم  جمحج  جح  ثي  ثمثى  ثج  تي  خم تى  خح  خج  حم  جمحج  جح  ثي  ثمثى  ثج  تي  تى 

ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ﴾ ]هود: 81، 82[.



  59نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

ومن أشــكال الهداية القرآنية في هذا الجانب: تعريف الناس بكيفية استبدال 
القوانين، وإيقاف عملها: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ 

ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ﴾ ]يونس: 98[.

فقوم يونس S عندما ســارعوا بالتضرع إلى اللــه، والتوبة إليه، أوقف 
 العذاب الذي كان قد حاق بهم.



العودة إلى القرآن 60

الجانب السابع:
ف على الكون المحيط التعرُّ

نحن لا نعيش في هذا الكون بمفردنا بل هناك عوالم أخرى كثيرة تشــترك معنا 
في الوجود.. منها ما هو مشــهود لنا، ومنها ما هو غائب عنا، والقرآن الكريم يعرفنا 

على هذه المخلوقات وعلى طبيعة العلاقة التي تربطها بنا، وكيف نتعامل معها.
فتخبرنــا الآيات مثلًًا بوجود الملائكة، وأن منهــا الحفظة، ومنها من يقومون 

بتسجيل أعمال العباد، ومنها الملائكة السيارة، وحملة العرش: ﴿ ڇ ڇ ڇ ڇ ڇ ڇ 
ڍ ڍ ڌ ڌڍ ڍ ڌ ڌ ﴾ ]الانفطار: 10، 11[.

ومما لا نراه أيضًا: عالــم الجن، ويخبرنا القرآن بأنهم مكلفــون مثلنا تمامًا: 
﴿ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ ﴾ ]الذاريات: 56[.

ر كون مُسخَّ

هذا بخصوص عالم الغيب، أما عالم الشهادة فنحن نرى الكثير من المخلوقات 
في عالمنا، فما سبب وجودها؟ وما وظيفتها؟

يُخبرنا القرآن بأن الله قد خلق جميع ما على الأرض من مخلوقات من أجلنا: 
﴿ ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ﴾ ]البقرة: 29[.

رة لنا، لا تمتنع عنَّا، ولا ترفض استخدامنا لها.. فالماء مسخر  وجعلها مُســخَّ
للإرواء والإطفــاء وكمادة حياة، والنــار للتدفئة والإضاءة والإحــراق، والنبات 
لإخراج الثمار، ولإشاعة روح البهجة في نفوسنا، ولنستظل به، والمعادن تستجيب 
لتعاملنا معها... الأنعام مســخرة لركوبها، وأكل لحمها، وشرب لبنها.. وكل ما في 



  61نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

جسم الإنسان من عضلات، وأجهزة وغدد وعمليات حيوية مسخرة له كذلك.
الليل والنهار والشمس والقمر، وكل ما في الأرض يعمل من أجلنا.. كل ذلك 

لنتفــرغ لأداء المهمة والوظيفة التي خلقنا مــن أجلها: ﴿ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى 
ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تختم ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تختم 

تى تي ثج ثم ثى ثي جحتى تي ثج ثم ثى ثي جح ﴾ ]الجاثية: 12، 13[.
هذا الكون المســخر لنا أودع الله فيه الكثير من آثار أسمائه وصفاته، وجعلها 
تدل عليه ، ودعانا إلى الســير في الأرض، والتأمل في مخلوقاته، واكتشــاف 

أسرارها لتزداد معرفتنا به: ﴿ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ 
ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ڃ ٹ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ 

چ چ چ چ ڇ ڇچ چ چ چ ڇ ڇ ﴾ ]الجاثية: 5-3[.
  كون ينتظر فتحنا، واكتشــافنا له.. مئات الأنــواع من الطيور التي خلقها الله
تبحث عمن يكتشــف أسرارها ويتعرف على الله من خلالها.. الأشجار المختلفة، 

والكائنات العجيبة.. ما خلقها الله عبثًا ولا سدى: ﴿ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ  
ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ﴾ ]يوسف: 105[.

والقرآن الحكيم يحثنا في مواضع كثيرة على النظر في آيات الله في الكون، والعمل 
على فهم الرسائل التي تحملها لنا: ﴿ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑکڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑک ﴾ ]يونس: 101[.

الكون العابد

ومع تسخير المخلوقات وما تحمله إلينا من رسائل؛ فإنها أيضًا تشترك معنا في 
العبودية لله .. تعبده، وتســجد له: ﴿ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ 
ژ  ژ  ڈ  ڎڈ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ژ ڇ  ژ  ڈ  ڎڈ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ 

ڑڑڑڑ ﴾ ]الحج: 18[.



العودة إلى القرآن 62

الكل يُسبح لله: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ﴾ 
]الجمعة: 1[.

وهو كون يغار على حرمات اللــه، ويغضب لانتهاكها: ﴿ ے ے ۓ ے ے ۓ 
ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۋ ۓ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ 

ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ېۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ﴾ ]مريم: 91-88[.
هــذه العلائق المتعددة مع الكون لن نســتطيع أن نُدرك معانيها، ولا أن نُحقق 
مدلولاتها إلا من خلال القرآن... ولعل ما يؤكد هذا الأمر قول الرسول صلى الله عليه وسلم عندما 

نزل عليه قــول الله : ﴿ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک 
رْ بهَِا«))). گ گ گگ گ گ ﴾ ]آل عمران: 190[، قال: »وَيْلٌ لمَِنْ قَرَأَهَا وَلَمْ يَتَفَكَّ

رواه ابن حبان )386/2 برقم: 620(. 	(((



  63نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

الجانب الثامن:
حقوق العباد بعضهم على بعض

المتأمل للمعاملات التي تجري بين الناس يجدها لا تخرج عن ثلاثة أقسام:
عدل أو ظلم أو إحسان.

فالعدل: هو إعطاء كل صاحب حق حقه دون زيادة أو نقصان.
والظلم: هو حرمان ذي حق من حقه، والاحتفاظ بالامتيازات.

وأما الإحســان: فهو نقيض الظلم، ويعني الفضل والزيادة، بمعنى أنك تُعطي 
أحدًا أكثر من حقه عليك.

فعلى سبيل المثال:
دفع الظلم ورده عن صاحبه: عدل لا شــيء فيه، أما العفو والصفح عن الظالم 

فإحسان يُثاب عليه فاعله.
قال تعالــى: ﴿ ھ ھ ے ےۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ھ ھ ے ےۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇۇ ۆ ۆ ۈ ۈ 
ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو ئو ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو ئو 

ئح ﴾  ئج  ی  ی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆئۆ  ئۇ  ئحئۇ  ئج  ی  ی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆئۆ  ئۇ  ئۇ 

]الشورى: 43-40[.

الشريعة رحمة كلها

ولأن الشــريعة الإسلامية التي شــرعها الله لعباده رحمة كلها كما قال تعالى: 
﴿ ک ک گ گ گ گک ک گ گ گ گ ﴾ ]الأنبياء: 107[.



العودة إلى القرآن 64

لذلــك نجد القرآن كثيرًا ما يُحذر من الظلم وعاقبة الظالمين، ويعرض الصور 
المختلفة للظلم ليجتنبها الناس.

مثل قوله تعالى: ﴿ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ کک ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ کک 
ک ک گک ک گ ﴾ ]النساء: 10[.

ولا يكتفي القرآن بذلك، بل إنه كثيرًا ما يتحدث عن فضل الإحســان بصوره 
وأشكاله ليستثير المشاعر، ويولد الرغبة، ويقوي العزيمة.

فلقد أخبر  في كتابه أنه يُحب المحســنين: ﴿ ٹ ڤ ڤ ٹ ڤ ڤ 
ڤڤ ﴾ ]آل عمران: 134[.

وأن رحمته ســبحانه قريبة منهم: ﴿ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ﴾ 
]الأعراف: 56[، ويُذكرنا بأن مردوده ســيعود علــى صاحبه: ﴿ ھ ے ے ھ ے ے 

ۓۓۓۓ ﴾ ]الإســراء: 7[، وأن معيته -سبحانه- للمحسنين: ﴿ ہ ہ ہ ہ ہ ہ ہ ہ 

ھھ ﴾ ]العنكبوت: 69[.

وجعل الإحسان طرفًا تنعقد به العروة الوثقى مع الطرف الآخر وهو الاستسلام 
التــام لله، قــال تعالــى: ﴿ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ 

گگگگ ﴾ ]لقمان: 22[.

من فوائد الإحسان

فإن قال قائل: ولماذا جعل الله الإحسان بين الناس بهذه المنزلة؟!
مما لا شك فيه أن هناك فوائد كثيرة تعود على الفرد وعلى المجتمع إذا ما شاع 

الإحسان بين الناس.
فعلى مســتوى الفرد؛ فالإحســان قادر -بإذن الله- على علاج شــح النفس 



  65نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

ــح كما نعلم مفتاح كل شــر، كما قال تعالى: ﴿ ی ئج ئح ئم ی ئج ئح ئم  وأثرتها، والشُّ
ئى ئي بج بحئى ئي بج بح ﴾ ]الحشر: 9[.

وليس الشح مقصورًا على الشُح بالمال، ولكن له أوجه كثيرة، كالشح بالوقت 
والجهد والنصيحة.

أما على مســتوى المجتمع: فبالإحســان يتحقــق مفهوم الجســد الواحد والأمة 
الواحدة. فلو انشــغل كلٌّ منّا بنفســه -فقط- ما تعلم متعلم، ولا ســارع أحد في نجدة 
ملهــوف أو خدمة محتاج، ولا ذهب مســلم إلــى مريض ليعوده، أو جــار ليزوره، أو 
لمتخاصمين ليصلح بينهما، وما اشــتغل أحــد بواجب الأمر بالمعــروف والنهي عن 
ي الأمراض الاجتماعية  المنكر، والدعوة إلى الله والجهاد في سبيله، فيؤدي ذلك إلى تفشِّ
في المجتمع وانهيار أركانه، فالإحسان إذن ضروري لتحقيق السعادة للفرد والمجتمع.

وصور الإحسان في القرآن كثيرة.. منها:

الإحســان إلى الوالدين وبخاصة عند بلوغهما الكبر واســتغناء الابن عنهما: 
ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ںں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ۀ ڳ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ںں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ﴿ ڳ 

ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ﴾ ]الإسراء: 23[.
والإحســان إلى ذوي القربى: ﴿ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ 
ڍ ڌ ڌ ڎ ڎڈ ڈ ژ ژ ڑڍ ڌ ڌ ڎ ڎڈ ڈ ژ ژ ڑ ﴾ ]النحل: 90[.

ومن الضروري أن يظلل الإحســان حياة الزوجين: ﴿ ۉ ۉېۉ ۉې ﴾ 
]النساء: 19[.

وفي كلام الناس مع بعضهم البعض: ﴿ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌڎ ڎ ڈ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌڎ ڎ ڈ 
ڈ ژژڈ ژژ ﴾ ]الإسراء: 53[.

بل وفي الجدال أيضًا إحسان: ﴿ ے ے ۓ ۓ£ے ے ۓ ۓ£ ﴾ ]النحل: 125[.



العودة إلى القرآن 66

ــب المولى عباده في القيام بواجب الدعوة إليه، فيُخبرهم بأنها أحســن  ويُرغِّ
الأقوال: ﴿ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈچ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ﴾ 
]فصلت: 33[.

وليس الإحســان في القول فقط، بل في الخلق والمعاملات بين الناس أيضًا، 
ڤ ﴾  ڤ  ڤ  ٹ  ٹٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ڤٿ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ﴿ ٿ  تعالى:  قال 
]آل عمران: 134[.

وأرشدنا الله  إلى أن الطريق السهل لإنهاء الخصومة هو الإحسان: 
﴿ ک ک گ گ ک ک گ گ ۓۓ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ﴾ ]فصلت: 34[.

والمتتبع لهذا الجانب في القرآن ســيجد آيات كثيــرة تبيِّن له كل ما يُحبه الله 
، وما يُبغضه في علاقته بالناس بصفة عامة وبالمؤمنين بصفة خاصة.



  67نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

الجانب التاسع:
فقه الدعوة إلى الله

الإســام هو دين الله الخاتم للبشــرية جمعاء، والقرآن الكريم هو كتاب هذا 
الدين جاء مصدقًا لما ســبقه من كتب، وناسخًا لشرائعها، ومهيمنًا عليها: ﴿ ڇ ڇ 

ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژژڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژژ ﴾ ]المائدة: 48[.

هذا الكتاب المعجز أنزله الله  للنــاس، وجعله ناطقًا بالحق: ﴿ گ گ گ گ 
گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱڱ ڱ ں ں ڻ ڻگ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ﴾ ]فصلت: 42[.

وكما أشرنا ســابقًا فإن الهدف الأساســي من نزوله هو هداية البشر إلى الله، 
وإلى صراطه المستقيم، واستنقاذهم من طريق الضلال، فمن بحث فيه عن الهدى 
وجده، ومن شــك فيه فما عليه إلا أن يقرأ الكتب الســابقة التي بين أيدي الناس؛ 

ليعرف الفارق الكبير بينها وبين القرآن، وليتأكد لديه أنه من عند الله.
فإن كان الأمر كذلك فلماذا لا يؤمن كثيرٌ من الناس بالله وبدينه؟!

هذا سؤال يُجيب عنه القرآن في عدة مواضع، ويُبين لنا أن ابتعاد الناس عن الحق 
له سببان لا ثالث لهما: إما جهل بهذا الحق، وإما هوى في قلوبهم يمنعهم من الإذعان 

له، قال تعالى: ﴿ ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئوئوې ى ى ئا ئا ئە ئە ئوئو ﴾ ]القصص: 50[.
 ، لذلــك كانت الدعوة إلى الله واجبة لإنقاذ هــؤلاء الذين يجهلون الله

ولقد رفع الله  من شــأنها وجعلها من أعظم ما يتقــرب به العبد إليه: ﴿ چ چ 
چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈچ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ﴾ ]فصلت: 33[.



العودة إلى القرآن 68

ص الداعيةُ حالَ من يدعوه؟ وهل هــو من الذين يجهلون  ولكن كيف يُشــخِّ
الحق أو يجحدونه؟!

إنه أمر عســير لا يستطيع أحد أن يصل إليه بيقين؛ لذلك جعل  دور 
الداعيــة، بــل الرســول  البــاغ والإنــذار: ﴿ ں ڻ ڻ ڻڻں ڻ ڻ ڻڻ ﴾ 

]الشورى: 48[، وقال: ﴿ ڇ ڇ ڇ ڍڇ ڇ ڇ ڍ ﴾ ]الشعراء: 214[.

فليس لأحد أن يُكره إنســانًا على الدخول في الدين كما قال تعالى: ﴿ ی ئج ی ئج 
ئح ئمئىئح ئمئى ﴾ ]البقــرة: 256[، ولكن المطلوب أن يُبين له طريقيْ الحق والضلال: ﴿ ئي ئي 

بج بح بخ بمبىبج بح بخ بمبى ﴾ ]البقرة: 256[.
ولقد خاطب الله  نبيــه  بألا يحزن على عدم إيمان هؤلاء 

المعرضين: ﴿ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺپ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ﴾ ]الشعراء: 3[.
فهم لا يُريدون الهداية: ﴿ ۀ ۀہ ہ ہہ ھ ھ ھ ھۀ ۀہ ہ ہہ ھ ھ ھ ھ ﴾ ]التغابن: 6[.
وعندما انشغل رسول الله صلى الله عليه وسلم بواحد من هؤلاء المعرضين عن الهداية، وترك 

آخر يسعى من أجلها عاتبه الله  بقوله: ﴿ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ 
ڇ ﴾  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڇڤ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ 
]عبس: 11-5[.

بهات؟ لماذا يُثيرون الشُّ

عندما يتمكــن الهوى من القلب فإنه يعمل على إغلاق ســمع وبصر صاحبه 
تجاه الحق، بل يدفعه إلى إثارة الشبهات حوله، ليظهر صاحب الحق بمظهر العاجز 
المهزوم، وينتفش الباطل، ويجد أهل الأهواء لأنفسهم مبررًا لاستمرارهم على ما 

هم فيه.



  69نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

وما من دعوة لله  قامت إلا وعمِل أصحاب الأهواء على إثارة الشبهات 
حولها، تأمل معي ماذا قالوا عن رســول اللــه صلى الله عليه وسلم: ﴿ گ گ گ گ ڳ گ گ گ گ ڳ 
ڳ ڳ ڳ ڱڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ڳ ڳ ڳ ڱڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ 
ہ ہ ھ ھ ھ ھے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ہ ہ ھ ھ ھ ھے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ 

ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ﴾ ]الفرقان: 9-7[.
ثم تأمل ما قال الله  لرسوله صلى الله عليه وسلم، وكيف بين له دافعهم من وراء هذه 

الشبهات: ﴿ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ 
ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئېئې ئې ئى ئى ئى ی یئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئېئې ئې ئى ئى ئى ی ی ﴾ ]الفرقان: 10، 11[.

من صور الهوى

ن الهوى من القلب... فالخوف على الرزق  بيَّــن القرآن الصور المتعددة لتمكُّ
وعلى الحياة قد يُسيطران على الإنسان ويمنعانه من قبول الحق:
﴿ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀہں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀہ ﴾ ]القصص: 57[.

والرغبة في التمتع بالشهوات والفجور دون ضابط ولا رقيب من صور الهوى 
كذلك:

﴿ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ﴾ ]القيامــة: 5، 6[. ومــن صوره 
أيضًا حُب العلو في الأرض: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پپٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پپ ﴾ ]النمل: 14[.

متى نرد على الشبهات؟

هناك شــبهات يعرضها بعض المبطلين تحتاج إلى بيان شافٍ.. نعم هذا البيان 
لن يؤثر -غالبًا- في أهل الأهواء، لكن هناك قطاعًا عريضًا من الغافلين قد تؤثر فيه 

هذه الشبهات فيُعرض عن الحق؛ لذلك حرص القرآن على تفنيدها.



العودة إلى القرآن 70

فدحض الشــبهات له دور كبير في زيادة إيمان المؤمنين، وذهاب الشك عن 
المترددين.

بون قديمًا وحديثًا أن الكون ليس له  ومن صور الشــبهات التي يُرددها المُكذِّ
خالق، بل إن الطبيعــة أوجدته، ومنها أن هناك أكثر من إله في الكون، وأن لله ولدًا 
ا كبيرًا- أو أن القرآن ليس من عند الله، وأن  وزوجة -تعالى ســبحانه عن ذلك علوًّ
محمدًا صلى الله عليه وسلم ليس برســول، أو أنه يســتحيل أن يكون هناك بعث بعد الموت، ومنها 
كذلك أننا مُجبرون على ما نقوم به من أفعال أو..إلخ، والقرآن حين يرد على هؤلاء 

ا مُفحِمًا، يشرح صدور المؤمنين، ويُزيل الشك عن المترددين. تجد رده قويًّ
تأمل قولــه  في أمر القــرآن: ﴿ ٱ ٻ ٻٻ ٻ پ پ پ پ ٱ ٻ ٻٻ ٻ پ پ پ پ 
ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ٹ ڀ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ 

ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦڄ ڄ ڄ ڄ ڃٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ﴾ ]هود: 13، 14[.
وفي قضية البعث: ﴿ گ گ ڳ ڳ ڳڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ گ گ ڳ ڳ ڳڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ 
ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ۓ ڻ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ 
ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ 
ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ئۈ ۉې  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ۉې 

ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی یئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ی ﴾ ]يس: 78- 83[.
وفي مســألة إثبات عبودية البشر لله  وأنهم مقهورون بقضائه وقدره، في 

الأمور الكونية وليس في الأمور الشرعية)))، يقول تعالى: ﴿ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ 
ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڍ ڄ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ 

الأمور الكونية: هي التي ليس للعبد فيها اختيار ولا يحاسبه الله عليها، كشكله، وطوله، وفاته...، 	(((
والأمور الشرعية: هي التي له فيها اختيار ويحاسبه الله عليها، كالطاعة والمعصية.



  71نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ﴾ ]الواقعة: 87-83[.

وفي القرآن مواضع كثيرة تُفند الشبهات، وتكشف الدوافع وراء إثارتها.
هذا الجانب عندما يتتبعه الواحد منا في تلاوته للقرآن فإن من شــأنه أن يزيده 
مه كذلك فقه الدعوة، وكيف يتعامل مع أصناف  إيمانًا ويقينًا وعزة بهذا الدين، ويُعلِّ

الناس، وكيف يستقبل شبهاتهم، ويُصبِّره على ما يلاقيه من تكذيبهم.
قال تعالى:

ڭ ﴾  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڭڻ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ﴿ ڻ 
]فصلت: 43[.

﴿ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ﴾ ]الأنعام: 33[.



العودة إلى القرآن 72

الجانب العاشر:
العبرة من قصص السابقين

القرآن مليء بقصص الســابقين من المؤمنين والكافرين، بل إن المساحة التي 
يُفردها لهذه القصص من أكبر المســاحات فيه، وهــذا يعني أول ما يعني أنه ينبغي 

علينا أن نوليها قدرًا كبيرًا من اهتمامنا:
﴿ ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې 

ئى ئى ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئىئى ئى ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى ﴾ ]يوسف: 111[.
فكل قصــة ذُكرت في القرآن للصــراع بين الحق والباطل بهــا عبر ودروس 
ن عليهــم مصاعب الطريق،  مســتفادة من شــأنها أن تُثبِّت قلوب المؤمنين، وتُهوِّ
وتُشــعرهم بأنهم حلقة مكررة من حلقات التاريخ البشــري، وأن ما يحدث معهم 

بدعًــا: ﴿ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃڃ چ چ چ چ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃڃ چ چ چ چ  ليــس 
ڇ ڇ ڇ ڇڇ ڇ ڇ ڇ ﴾ ]هود: 120[.

كيف نستخلص العبرة؟

ا لجوانب الهداية التسعة  إن المتأمل في قصص السابقين يجد فيها تطبيقًا عمليًّ
السابق ذكرها، فمن خلالها نرى آثارًا لأسماء الله وصفاته، كالقوي المنتقم في قوله 

تعالى: ﴿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ 
ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڎ ڃ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ 

ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ ﴾ ]الفجر: 14-6[.



  73نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

وصفات العزيــز القهار مثل قوله تعالــى: ﴿ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉۋ ۅ ۅ ۉ ۉ﴾ 
]الأنبياء: 70[.

وآثــارًا لصفة القديــر، كقوله تعالــى: ﴿ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ 
ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ہ ڱ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ 

ھ ھ ھ ھ ے ے ۓھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ﴾ ]مريم: 8، 9[.

ومن خلالها نتعرف على الإنســان حين يطلق الزمام لنفســه ولا يُجاهدها أو 
يزكيها، مثل قوله تعالى: ﴿ ۅ ۉ ۉ ې ې ېۅ ۉ ۉ ې ې ې ﴾ ]المائدة: 30[.

� ومن جوانب الاعتبار فيها البحث عن دور الشــيطان وكيف أضل الكثير من 	
التاريخ: ﴿ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ  الناس عبر 
ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڑ ڇ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ 
ڑ ک ک ک ک گ گ گ گڳ ڳ ڳ ڳڑ ک ک ک ک گ گ گ گڳ ڳ ڳ ڳ ﴾ ]الأنفال: 48[.

� ونتذكر مــن خلالها قصة وجودنا، ولماذا أتينا إلــى الدنيا وطبيعة الامتحان 	
فيها، ففي قصة قارون نرى مثالًًا للمرء المخدوع في ماله وســلطانه، وعندما 

نصحه الناصحون بأن هذا ابتلاء من الله وليس دليل كرامة قال: ﴿ ٻ ٻ ٻ ٻ 
ٻ ٻ پپٻ ٻ پپ ﴾ ]القصــص: 78[... فماذا حدث له؟ ﴿ ڳ ڳ ڳ ڱ ڳ ڳ ڳ ڱ 
ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ﴾ ]القصص: 81[.

� وفي قصة ســليمان  نرى مثالًًا للمؤمن الذي يتعامل تعاملًًا صحيحًا 	
مع كل ما يستقبله من عطاء الله : ﴿ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گ 
ہہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ہہ ڳ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ 

ھ ھ ھ ھ ےے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇھ ھ ھ ھ ےے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ﴾ ]النمل: 40[.
� ومن قصص الســابقين يتأكد لدينا واجبات العبودية لله ؛ كالاستغفار، 	



العودة إلى القرآن 74

تعالــى: ﴿ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئېئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ﴾  قولــه  والتــوكل، كمثــل 

]هود: 52[، وقوله: ﴿ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦڄڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦڄ ﴾ ]هود: 56[.

� وكذلك حقوق العباد بعضهم على بعض، كقوله تعالى: ﴿ ئي بج بح بخ ئي بج بح بخ 	

بم بى بي تج تح تخ تمبم بى بي تج تح تخ تم ﴾ ]الشعراء: 181، 182[.
� ونرى فيها القوانين والســنن الإلهية وهي تُطبق في الوقت المناســب الذي 	

حدده اللــه : ﴿ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ 

ڑ  ژڑ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڌڎ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  ڑ چ  ژڑ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڌڎ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ 

ک ک ک ک گک ک ک ک گ ﴾ ]هود: 76-74[.

� وفي قصص الســابقين تطبيق عملي للســنن الاجتماعية التي يحكم الله بها 	

الحياة... تأمل قول الله  وهو يعرض لنا سنة من سننه: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٱ ٻ ٻ 

ٿ ﴾  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٿٻ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ 
]الأنفــال: 53[، ثم يعطينا  نموذجًا من قصص الســابقين كتطبيق 

عملي لهذه السنة في الآية التي تليها مباشرة: ﴿ ٿ ٹ ٹٹ ٹ ٿ ٹ ٹٹ ٹ 

ڃ  ڃ  ڄڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤڤ  ڃ ڤ  ڃ  ڄڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤڤ  ڤ 
ڃ ڃڃ ڃ ﴾ ]الأنفال: 54[.

� ومن خلال التفكر فيها نكتشف أن الشــبهات التي يُثيرها المكذبون متشابهة 	

على مر العصور، مثل قوله تعالى: ﴿ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ 

ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ےے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہہ  ۀ  ۀ  ڭ ڻ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ےے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہہ  ۀ  ۀ  ڻ 
ڭ ۇ ڭ ۇ ﴾ ]القصــص: 48[، وقوله تعالى: ﴿  ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ 



  75نآقرلي اف ةيادهلجوانب ا

پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺپ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ﴾ ]الذاريات: 52، 53[.
� وفي قصص الســابقين نستشــعر بأن الكــون يتفاعل معنا؛ فتبكي الســماء 	

والأرض على موت الصالحين، ولا تبكي على موت الظالمين: ﴿ گ گ گ گ 

گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱگ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ﴾ ]الدخان: 29[.

وكأننا نســمع النملة التــي تتحدث مع أخواتها من النمل، فيســمعها نبي الله 

سليمان ، ونتجاوب مع الهدهد الذي اشــتدت غيرته على دين الله عندما 

رأى قومًا يسجدون للشمس من دون الله.

هل جوانب الهداية عشرة فقط؟!

بعد انتهاء الحديث عن الجوانب العشرة للهداية الربانية يبقى سؤال يحتاج إلى 

إجابة، وهو: هل القرآن لا يحتوي إلا على هذه الجوانب العشرة التي ذُكرت؟ وهل 

من الممكن أن نُضيف إليها جوانب أخرى؟

نعم.. يُمكننا ذلك، فليس معنى ما قيل في الصفحات السابقة هو حصر الهداية 

في هذه الجوانب العشــرة فقــط، فمن وجد جانبًا أو أكثر يُمكن إضافته لما ســبق 

فليفعل، والله المستعان.





الفصل الثالث
القرآن والتغيير





  79ن والتغييرآرقلا

القرآن والتغيير

قال تعالى: ﴿ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ 
ہ ھ ھ ھ ھہ ھ ھ ھ ھ ﴾ ]الصف: 2، 3[.

في هذه الآيات تحذير شديد للمؤمنين من مخالفة فعلهم لقولهم.
والمُشاهد لأحوالنا يجد أن الحال يختلف بدرجة ما عن المقال، فالكثير يتكلم 
وينصــح والقليل من تتمثل فيه هذه الأقــوال والنصائح، وفي الوقت ذاته هناك من 
يريد أن تكون أفعاله على مســتوى أقواله لكنه لا يستطيع، فإن تكلف ذلك فترة من 

الزمن فسرعان ما يعود إلى سابق عهده.
وليــس معنى هذا عدم مطابقة الفعل للقول بالكامل، وإنما المقصد هو وجود 

بعض السلوكيات الخاطئة التي تتنافى مع ما يُحبه الله ويرضاه.

أمثلة من الواقع

نحن كثيــرًا ما نتحدث عن الأولاد أنهم هبة من الله ، وليس بيد أحد من 
الناس اختيار نوع المولود، فإذا ما رُزق بعضنا بأنثى شعر بالضيق في صدره، فإذا ما 
تكررت ولادة الإناث ازداد ضيقه، والذي قد يدفعه إلى اتهام زوجته بأنها الســبب 

في ذلك.
ومن صور التناقض بين القول والفعل أيضًا أننا نتكلم عن ضرورة المســاواة 

بين الأبناء ويفعل بعضنا العكس.



العودة إلى القرآن 80

ونتكلــم كذلك عن ضرورة الإحســان إلى الزوجة ومعاشــرتها بالمعروف، 
ونتبارى في إلقاء الكلمات المُعبرة عن ذلك، وإذا بشــكاوى الزوجات من ســوء 

معاملة أزواجهن تصُمُّ الآذان.
نتحدث كثيرًا عن حقيقة الدنيا وأنها دار ارتحال وليســت دار مقام، فلن يأخذ 
الإنسان -أي إنسان- شيئًا معه عند خروجه منها، ثم تجد منّا الحرص على التملك 

فيها، واللهفة على تحصيل أكبر قدر منها، وكأننا لن نُغادرها.
وغير ذلك من الأمثلة التي تكشف حجم الفجوة بين الواجب والواقع، والقول 

والسلوك.

أين القدوة؟

إذن فنحن أمام مشــكلة السلوك الخاطئ، ونُدرة وجود الشخص القدوة الذي 
يقترب فعله من قوله، فضلًًا عن مطابقته.

وقبل أن يشرد الذهن باحثًا عن حل لهذه المشكلة لا بد من معرفة أسبابها.
هذه الأسباب تدور في مجملها حول النقاط التالية:

بت في عقل الفرد على مر السنين،  1- الأفكار والمعتقدات الخاطئة التي ترسَّ
وأصبحت من الثوابت التي تُشكل المنطلق الأول للسلوك.

2- غياب الفهم الصحيح للإسلام الذي قد يؤدي إلى تضخيم فرع من الفروع 
على حساب أصل من الأصول مما يؤدي إلى خلل في القول والعمل معًا.

3- ضعف الإيمان: فالإيمان هو الدافع للأعمال الصالحة وعلى قدر وجوده 
في القلب يكون حجم تلك الأعمال.

4- عدم جهاد النفس على لزوم الصدق والإخلاص: فقد يقوى داعي الإيمان 
في القلب وينتصر على داعــي الهوى، ويقوم المرء بأداء ما يأمره به إيمانه، لكنه لا 



  81ن والتغييرآرقلا

يســتفيد من تلك الأعمال ولا يصل أثرها إلــى القلب، بل تتعرض للإحباط وعدم 
القبول من الله، وذلك بســبب أن النفس تُريد أن تأخذ حظها من تلك الأعمال، إما 
بدفع صاحبها للإعجاب والاغترار بها فينســب لنفســه أنها السبب في القيام بهذه 
الأعمــال، أو بدفعه للتحدث عنهــا أمام الناس على ســبيل المباهاة أو طلب علو 

المنزلة لديهم، وكلا الأمرين يؤديان -والعياذ بالله- إلى إحباط العمل.

المعجزة الكبرى

ا ذا سلوك سَوِي، بفهم صحيح، وبصدق وإخلاص  إذن فلكي يُصبح الواحد منَّ
فلا بد أن يشمل التغيير عقله وقلبه ونفسه.

فإن كان الأمر كذلك فما هو المنهــج القادر على إحداث هذا التغيير في هذه 
المحاور الثلاثة، والذي ينبغي أن يكون ميسرًا أمام الجميع؟!

هنا يأتي دور القرآن العظيم، وتظهر قيمة معجزته الكبرى.
فالقــرآن لا يكتفي بتعريف الناس طريق الهدى، ولا يؤدي فقط دور المصباح 
الذي يشــع النور فيُبدد الظلمات، ويُنير طريق الســالكين إلــى الله، بل يقوم أيضًا 
بإخراج مَن يتمسك به من الظلمات إلى النور، وتغييره وإعادة تشكيله ليُصبح عبدًا 

مخلصًا لله في كل أموره وأحواله.
وهذا هو ســر معجزته الذي جعلهــا تتفوق على ســائر المعجزات الأخرى 
. في إحياء الموتى، أو عصا موسى، أو ناقة صالح  كمعجزة عيسى
يه للبشرية،  قد يقول قائل: إن معجزة القرآن تكمن في أسلوبه، وبلاغته، وتحدِّ

وأنه صالح لكل زمان ومكان و..
نعم، هذا كله من أوجه إعجازه، ولكن يبقى ســر إعجــازه الأعظم في قدرته 



العودة إلى القرآن 82

-بإذن الله- على التغيير... تغيير أي إنســان، ومن أي حال يكون فيه، ليتحول من 
خلاله إلى إنســان آخر عالمٍ بالله، عابدٍ له في كل أمــوره وأحواله، حتى يتمثل فيه 
قوله تعالى: ﴿ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ﴾ ]الأنعام: 162[.

كيفية التغيير القرآني

الوســائل التي يســتخدمها القرآن في تغيير الفرد، وإحــداث انقلاب جذري 
وشــامل في كيانه تصب في محاور ثلاثة: العقل والقلب والنفس، وبقدر استخدام 

تلك الوسائل يكون التغيير، وفي ذلك تفصيل...



  83ن والتغييرآرقلا

المحور الأول:

القرآن والعقل

قال تعالى: ﴿ ې ې ې ې ى ى ئا ئاې ې ې ې ى ى ئا ئا ﴾ ]النحل: 78[.
ا في  فالجنيــن يخرج من رحم أمه إلى الدنيا وهو لا يعلم شــيئًا، ويبدأ تدريجيًّ
التعرف على العالم من حوله من خلال بيئته الصغيرة المحيطة به، ففيها يكتســب 
معارفه الأولية، وبمرور الأيام والســنين ومع اتســاع دائرة حركته، وتنوع وسائل 
المعرفة التي يستقي منها معلوماته، تتكون لديه مجموعة من الثوابت والتصورات 
عن نفســه وعن كل ما يُحيط به ويتعامل معه؛ مثل نظرته للمال، الدراسة، الزواج، 

الصداقة، القوة، الموت، عالم الغيب.
ومما لا شــك فيه أن هذه التصــورات تختلف من شــخص لآخر باختلاف 
المشارب والبيئات والمنابع التي يستقي منها الفرد معلوماته، وعلى أساسها يتكون 

فكر الإنسان وثوابته الخاصة.
هــذا الفكر وهذه الثوابت تُشــكل المنطلق الأساســي للســلوك الخارجي، 
فالإنســان -أي إنسان- يتحرك من خلال قناعاته الشــخصية، وإذا ما أردت تغيير 
سلوك شخص ما فعليك أولًًا أن تبدأ بتغيير قناعاته تجاه ما تُريد، أما إذا حاولت أن 
تقفز مباشــرة إلى الســلوك لتغيره دون أن تبدأ بالفكر، فلن تصل إلى النتيجة التي 
ترجوها، وإن أبدى أمامك استجابة سريعة لأوامرك -وبخاصة إذا ما كان لك عليه 

سلطان- فإن هذه الاستجابة تكون وقتية لا تستمر طويلًًا.
لا بــد إذن من مخاطبة العقــل وتغيير الفكر والمعتقــد أولًًا إذا ما أردنا تغيير 

السلوك.



العودة إلى القرآن 84

تجارب عملية

لبيان مدى تأثير القناعات والمعتقدات على ســلوك الإنســان يقول د. مالك 
بدري:

إن تأثير العوامل النفســية على الناحية الجســمية العضوية أمر بدهي يلاحظه 
الفرد فــي حياته اليومية، فهو يضطرب وتزداد ضربات قلبه عند تلقيه أخبارًا مفزعة 

أو مؤلمة، كما يحمر وجهه خجلًًا وحياءً إن كان من أصحاب البشرة البيضاء.
ــن الحالة الصحية الجسمية لكثير من المرضى  ومن أهم الظواهر أيضًا تحسُّ
الة لكنهم يعتقدون أنها  عند تناولهم لحبوب وكبسولات لا تحتوي على أي مادة فعَّ
عقاقير مفيدة. فقد لا تحتوي الكبســولات إلا على قليل من الســكر لكن الطبيب 

يؤكد للمرضى أنها ذات فائدة مضمونة.
وفي بعض الحالات يقوم الطبيب بحقن المرضى بمحلول الماء والملح بعد 
إيهامهم بأن هذه الحقن تحتوي على دواء ممتاز. وقد أثبتت الدراســات المتكررة 
بأن هؤلاء المرضى تتحسن حالتهم بدرجة واضحة تكاد في بعض الأحيان أن تصل 

إلى مستوى أولئك الذين تلقوا عقاقير حقيقية.
ولقد ظهرت مئات المؤلفات التي تدعو لتحســين صحة الإنســان الجسمية 
بتغيير أفكاره ومشــاعره وانفعالاته؛ ذلك لأن الذي يُشــكل فكر الإنسان ونشاطه 
المعرفي ليس هو الأحداث والمثيرات التي يتعرض لها في بيئته بشــكل مباشر، بل 

الذي يؤثر بالفعل هو تقييمه وتصوراته لهذه الأحداث والمثيرات))).
من هنا يتبين لنا أن الخطوة الأولى والأساســية لتغيير ســلوك الإنسان هي تغيير 
فكره، وليس المقصد من تغيير الفكر تلك القناعة العابرة التي يُبديها العقل نتيجة قراءة 

التفكر من المشاهدة للشهود، د. مالك بدري )ص: 51(.  	(((



  85ن والتغييرآرقلا

ا ينتهي مفعوله بغياب الفكرة من العقل، ولكن  أو مناقشــة، فهذا قد يُحدث تغييرًا وقتيًّ
ا فهذا أمر آخر يتطلب الحديث عن الشعور واللا شعور. إذا ما أردنا تغييرًا مستمرًّ

الشعور واللا شعور

البعض منَّا يخاف من الظلام، فإذا ما ناقشته وجدته مقتنعًا بعدم وجود ما يُبرر 
خوفه، لكنه مع ذلك يستمر كما هو، والناس يتحدثون عن العدل والمساواة ولكن 

عند التطبيق يظهرون بالقيم العشائرية.
فما السبب في ذلك؟

السبب الرئيس لهذا التناقض بين القول والفعل أن العقل يستقبل المعلومات 
بجزئه المُدرك الواعي والذي يُسميه العلماء بالشعور.. هذه المعلومات لن تستطيع 
ا للأعمال إلا إذا أصبحت علمًا راسخًا عند الإنسان، وانتقلت  أن تكون دافعًا مستمرًّ
من منطقة الوعي والإدراك والشــعور إلى منطقة اللاشــعور، أو العقل الباطن، أو 

الأخفى على حد تعبير القرآن.
قال تعالى: ﴿ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ﴾ ]طه: 7[.

ــرُّ -كما يقول ابن عباس : ما أســرَّ ابن آدم في نفسه، وأخفى: ما  فالسِّ
أخفى ابن آدم مما هو فاعله قبل أن يعمله))).

فاللا شــعور، أو الأخفى هو منطقة العلم الراســخ اليقيني عند الإنسان، ومن 
خلاله تنطلق الأفعال بصورة تلقائية.

ولقد ضرب القرآن مثالًًا لأناس اعتقدوا أنهم مصلحون، ولكن سلوكهم يدل 
على عكس ذلك.. لماذا؟

تفسير الطبري )272/18 ـ تحقيق شاكر(.  	(((



العودة إلى القرآن 86

لأنهم يُفسدون بطريقة تلقائية من اللا شعور.
قال تعالى: ﴿ ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں 

ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ﴾))) ]البقرة: 11، 12[.
والأمر الجدير بالانتباه كما يقول د. ميسرة طاهر: أن حوالي 60% من سلوكنا 

اليومي ومن أفعالنا وأقوالنا مصدرها )الأخفى(.
ويســتطرد قائلًًا: والأدلة على وجود الأخفى كثيرة، منها: المخاوف الشاذة، 
فكثيرًا ما نرى كبارًا وصغارًا يخافون مما لا ينبغي الخوف منه، كالأماكن المرتفعة، 
والقطــط، فمثل هذه المخاوف لا يمكن أن نجد لها تفســيرًا على مســتوى العقل 

الواعي.
ه بها دون إرادة منَّا، وعند  ومنها كذلك فلتات اللسان وهي الكلمات التي نتفوَّ
اكتشــاف الفرد لمثل هذه الفلتات فغالبًا ما يعتذر عنها، ويقول: لم يكن قصدي أن 

أقول هذا.
ومن مظاهر وجوده كذلك ألعاب الأطفــال، فمن يُراقب الأطفال يتأكد أنهم 
وه على ألعابهم ســواء بالحركات  يخرجون من عقلهم الباطن كل ما يُضايقهم ليصبُّ

أو بالكلمات))).
ومن الأوقات التي تُظهر الأخفى بصورة جلية: لحظات الاحتضار، حيث يكاد 
العقل المُدرك يتوقف ليُفســح المجــال للأخفى ليُعبِّر عما بداخلــه، ويظهر هذا 
نهم الشــهادة، بل قد نجد  بوضوح من خلال تباين اســتجابة المحتضرين لمن يُلقِّ

الواحد منهم يُردد ما كان يغلب على اهتماماته في حياته.

كن كابن آدم لجودت سعيد، بتصرف واختصار. 	(((
مجلة الإعجاز العلمي ـ العدد التاسع ـ صفر 1422هـ -  )ص: 23، 24( بتصرف.  	(((



  87ن والتغييرآرقلا

جاء في كتاب الداء والدواء لابن القيــم: أنه قيل لرجل يحتضر: قل لا إله إلا 
الله، فجعل يهــذي بالغناء، ويقول ابن القيم: وأخبرني من حضر الشــحاذين عند 

موته فجعل يقول: لله، فِلْس لله، حتى قُضي.
وأخبرني بعض التجار عن قرابة له أنه احتضر وهو عنده، وجعلوا يلقنونه )لا إله 

إلا الله( وهو يقول: هذه القطعة رخيصة، هذا مشْتَرٍ جيد، هذه كذا، حتى قَضى))).

علاقة العقل المُدرِك بالأخفى ) أو علاقة الشعور باللاشعور (.

ما من معلومة ترســخ في اللاشعور إلا وتمر عليه من خلال الشعور أو العقل 
المُدرك.. مع العلم بأن كل فكرة نعتقد بصحتها حتى لو كانت خرافة فإن اللاشعور 
يقبلها دون مناقشة، أما رسوخها فيه لتُصبح يقينًا ومُنطلقًا للفعل التلقائي فهذا يحتاج 
إلى تكرار مرورها إليه من العقل المُدرِك... وإليك بعض الأمثلة التي تُوضح ذلك 

الأمر:
عندما نتعلم أحكام تلاوة القرآن فنحــن نتعلمها بالعقل المُدرِك، وبالمداومة 
على تطبيقها ترســخ هذه المعلومات في اللاشــعور، فيُطبِّــق المرء الأحكام دون 
تفكير فيها، وقد ينســى القارئ نَص الحكم التجويدي ومع ذلك يستمر في تطبيقه 

بصورة صحيحة.
والذي يتعلم قيادة الســيارة فإنه يتعلمها بالشــعور، ثم بالمداومة والممارسة 
ترسخ المعلومات في اللاشعور؛ مما يجعله يقود سيارته دون تفكير، وقل مثل هذا 
علــى الذي يتعلم الكتابة على الكمبيوتر والذي لا يســتطيع في البداية كتابة حرف 
دون النظر إلى مكانه في لوحة الحروف، وشيئًا فشيئًا يستطيع الكتابة وهو ينظر إلى 

الآخرين.

الداء والدواء لابن القيم )ص: 170، 171(.  	(((



العودة إلى القرآن 88

إذن فتحول المعلومة من الشــعور إلى اللاشعور وثباتها فيه يحتاج إلى تكرار 
التفكير فيها، واســترجاعها بين الحين والآخر وإلَّاَّ تلاشــى وجودها شيئًا فشيئًا.. 
غر ودخلت  فكــم من أعمال ومهارات وأناشــيد وجُمَل مأثورة تعلمناها فــي الصِّ

اللاشعور، ثم تلاشت منه أو كادت بسبب إهمالها وعدم استرجاعها كل فترة.
من هنا تأتي أهمية الممارســة العملية المتكررة المعبرة عن الأفكار التي نُريد 
ترســيخها في اللاشعور، ولعلنا نلمح هذا المعنى من تأكيد رسولنا صلى الله عليه وسلم على أهمية 

- ليظل مدلوله راسخًا في اللاشعور. المداومة على العمل -وإن قَلَّ
عن عائشة  قالت: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: »أحَبَّ العَمَلِ إلى اللهِ أدْوَمُهُ 

.(((» وإنْ قَلَّ

القرآن واللاشعور

مما ســبق يتبين أن من أســباب عدم مطابقة الفعل للقول هو ما ترســب لدى 
الإنســان في عقله الباطن من أفكار ومعتقدات، والتي مــن الجائز أن يقتنع العقل 
المُدرك بعكســها في لحظة من اللحظات، لكنه عند التطبيق يصدر منه سلوك مُعبر 

عن يقينه ومعتقداته الراسخة لديه.
  فعلى سبيل المثال: لو ناقشت شــخصًا ما في قضية الرزق وأنه بيد الله
ا بذلك،  وقد ضَمِنه لنا، ولن تموت نفس حتى تستوفي رزقها، فستجد منه اقتناعًا تامًّ
ولكن عند التطبيــق في معترك الحياة نجد أن الأمر يختلف حيث اللهفة والحرص 

على المال وكثرة التفكير في المستقبل والخوف من الفقر.
إذن فالخطوة الأولى في تغيير الســلوك تبدأ بتغيير ما ترســب لدينا من أفكار 

رواه مسلم )2171/4 برقم: 2818(. 	(((



  89ن والتغييرآرقلا

ومعتقدات خاطئة واستبدالها بأفكار ومعتقدات صحيحة.
هذا التغيير -كما مرَّ علينا- يستلزم ثلاثة أمور:

أولًًا: اقتناع العقل المُدرِك بالأفكار الجديدة.
ثانيًا: تكرار مرور تلك الأفكار على العقل.

ثالثًا: ممارسة مقتضيات تلك الأفكار.

وهذا ما يفعله القرآن

ب كل فكرة خاطئة لديه، ويبني  فالقرآن يُعيد تشــكيل العقل من جديد، ويُصوِّ
فيه اليقين الصحيح لكل الأفكار والمعتقدات.

ولكن كيف يتم ذلك؟!
المتأمل في كتاب الله ســيجد العديد من الوسائل التي يستخدمها في ترسيخ 

المفاهيم الصحيحة في اللاشعور، ومن أهم هذه الوسائل:

أولًًا: الإقناع

فالاقتناع بالفكــرة هو الخطوة الأولى في طريق التغيير؛ حيث يســمح العقل 
المُدرِك بمرورها بعد ذلك إلى اللاشعور ليصبح السلوك المعبر عنها يصدر بطريقة 

تلقائية.
من هنا يبرز احتــرام القرآن للعقــل ودوام مخاطبته وإقناعــه بأهمية الفكرة 
المطروحة. والقارئ المتفكر في القرآن يجد المولى  ـ وهو الكبير المتعال 
ا،  ـ يُخاطب عقولنا، ويُبيِّن لنا الكثير من الأمور التي من شأنها أن تُقنعنا بما يُريده منَّ
بل إنه  يدعونا في كتابه إلى اســتخدام عقولنا والتفكر في كلامه، كقوله 
تعالــى: ﴿ ئى ئى ئى ی ی ی ی ئجئى ئى ئى ی ی ی ی ئج ﴾ ]البقرة: 266[، لنقتنع 



العودة إلى القرآن 90

بما يحمله هذا الكلام من معانٍ وأفكار، فينتقل ذلك كله إلى اللاشــعور، ويترسخ 
فيه، لينطلق بعد ذلك السلوك المعبر عنها بصورة تلقائية.

فعلى سبيل المثال:
عندمــا يناقش القرآن قضية الوحدانية نلاحظ أن الله  لم يشــأ أن يخبرنا 
-فقط- أنه إله هذا الكون، وأنه لا شريك له ولا صاحبة ولا ولد، بل ساق لنا الأدلة 

العقلية التي تبرهن لنا ذلك، مثل قوله تعالى: ﴿ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ 
ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ى ڭ  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ 

ى ئاى ئا ﴾ ]الأحقاف: 4[.
ويرُد القرآن على ادعاء النصارى بألوهية المسيح  أو أمه، فيقول تعالى: 

ۅ  ۋۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۅ ۓ  ۋۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ﴿ ۓ 
ۅ ۉۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئەۅ ۉۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ﴾ 
]المائدة: 75[.

ومن وسائل الإقناع التي يستخدمها القرآن: ضرب الأمثال، والتي تُعدُّ من أهم 
وســائل تبســيط المعلومة وربط الذهن بها، فالمعلم القديــر -كما يقول جودت 
سعيد- هو الذي يُقدم العلم للناس في أمثلة تجعلهم يقتربون من الموضوع أكثر))).
ۉ ﴾  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۉۇ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ﴿ ۇ  تعالــى:  قــال 
]الزمر: 27[.

ومن أمثلة القرآن ذلك المثال الذي يُبيِّن خطورة الرياء، وعدم إخلاص العمل 
لله، وكيف سيكون حال صاحبه وهو يرى جهده وتعبه قد ضاع، في وقت هو أحوج 

كن كابن آدم، )ص: 85(.  	(((



  91ن والتغييرآرقلا

ما يكون إليه:
چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  چ ڦ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ﴿ ڦ 
ژ  ڈژ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ژ چ  ڈژ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ 

ڑ ڑ ک ک ک ک گڑ ڑ ک ک ک ک گ ﴾ ]البقرة: 266[.

ومن وسائل الإقناع كذلك:
اســتخدام الطريقة الاستنتاجية بطرح الأســئلة وترك الإجابة للعقل ليصل إلى 
المعنى المراد من ورائها، مثل قوله تعالى: ﴿ ى ئا ئا ئە ئەئوى ئا ئا ئە ئەئو ﴾ ]الرعد: 33[.
وقوله تعالــى: ﴿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ 

ڦ ڦ ڦڦ ڦ ڦ ﴾ ]ص: 28[.

ثانيًا: تكرار الموضوعات

نعم إن القناعة بالفكرة هي الخطوة الأولى في طريق التغيير؛ حيث تنتقل هذه 
الفكرة من العقل المُدرك إلى اللاشــعور، ولكنها لن تســتقر فيه إلا إذا حدث لها 

تكرار وتكرار.
ا كثيرًا  ولعلنا جميعًا نلحظ ذلك؛ فعندما يحدث اقتناع بفكرة ما تجد الواحد منَّ
ما تتولد لديه الرغبة في التعبير عن هذه القناعة بعمل من الأعمال، كمن قرأ أو سمع 
عن أهمية مســاعدة المحتاجين ثم وجد أمامه محتاجًا، ففي الغالب أنه سيتصدق 
عليه ولو بالقليل، هذا الفعل قد لا يتكرر منه ثانية إلا إذا اســتمر التذكير بأهميته بين 

الفينة والأخرى.
مــن هنا تبرز قيمة التكرار كوســيلة من وســائل بناء اليقيــن الصحيح والتي 
يستخدمها القرآن، فالمتتبع للموضوعات المطروحة فيه يجدها متكررة ومتشابهة، 



العودة إلى القرآن 92

كما قال تعالى: ﴿ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ﴾ ]الزمر: 23[.
وقال تعالى: ﴿ ڻ ڻ ڻ ڻڻ ڻ ڻ ڻ ﴾ ]الفرقان: 50[.

فناه أي: كررناه بأساليب مختلفة. وصرَّ
ومن فوائد التكرار كذلك أنه يجعل القارئ في حالة دائمة من التذكر واليقظة.
تها تلك الموضوعات  والموضوعات التي تتكرر في القرآن كثيرة، تَقِف على قِمَّ

التي تتناول جوانب الهداية فيه، والتي تمَّ ذكرها في الفصل السابق.
فالتعرف إلى الله  يحتل مســاحة ضخمة في القرآن، ولا تكاد تمر آية إلا 
وتجد فيها تعريفًا به  وبحقوقه علينا من عبادات قلبية -بالأســاس- وقد 

تتضمن عبادات بدنية كذلك.
ومن الموضوعات التي تتكرر كثيرًا في القــرآن: قصة وجودنا على الأرض، 
وطبيعة الدنيا وأنها دار امتحان ينتهي بيوم عظيم للحســاب، تُعرض فيه الأعمال، 
وتُعلــن النتائج؛ ليفوز الناجحون بالجنة التي أعدَّ الله لهم فيها شــتى أنواع النعيم، 

ويذهب الراسبون إلى النار فيذوقوا من ألوان العذاب.. أعاذنا الله منها.
ويُحذرنا القرآن دومًا من عداوة الشــيطان لنا وعمله الدائب لإضلالنا، ويُكرر 

علينا السنن والقوانين التي يحكم الله بها الحياة لنتذكرها ونستفيد بها.
رنا القرآن كذلك بحقوق الناس بعضهم على بعض، ويُكرر علينا قصص  ويُذكِّ

السابقين لتتأكد لدينا المعاني والعِبر التي تحملها.

ثالثًا: رسم خريطة الإسلام

ومن وســائل القرآن في إعادة تشــكيل العقل: رســم خريطة الإسلام بنسَِبهِا 



  93ن والتغييرآرقلا

ا لكل ما هو مطلوب  الصحيحة في ذهن قارئه، فالقــرآن يُعطي لصاحبه تصورًا عامًّ
منــه، وعلاقته بكل شــيء حوله، ولا يكتفــي بذلك بل يضــع كل أمر في حجمه 
المناسب له في شجرة الإسلام، فهو يرتب الأولويات، ويُكون الشخصية المعتدلة، 
المتوازنة، والتي تُعطي كل ذي حق حقه، فعلى سبيل المثال: نجد قضية الجهاد في 
ســبيل الله قد أخذت مســاحة معتبرة في القرآن بل نجدها تتقدم في الأولوية على 

عبادات أخرى عند تعارضها، كقوله تعالى:
﴿ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ 
ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ېى  ې  ې  ې  ئۈ ۉۉ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ېى  ې  ې  ې  ۉۉ 
ٻ  ٻ  ٻ  ٻ ٱ  ٻ  ٻ  ٱ  ئج  ی  ی  ی  ئىی  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئج ئۈ  ی  ی  ی  ئىی  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ 
ٿ ﴾  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٿٻ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ 

]التوبة: 19- 22[.

فمن يترك عقله للقرآن ويدخل عليه بنفســية قريبة من نفســية الأمي المتلهف 
للمعرفة؛ ســيجد بلا شك أن شخصيته قد تشكلت بصورة متوازنة، وستتكون لديه 
ملكة معرفة الأهم فالمهم لكل قضية يطرحها القرآن، وســتوضع في ذهنه بالحجم 

الذي يتناسب مع اهتمام القرآن بها.
ولــك أن تتخيل -أخي القارئ- ماذا يمكن أن يحدث لو اتجهت عقول الأمة 
بمثل نفســية الأمي إلى القرآن ليصبح هو المصدر الرئيس للتلقي؟ وكيف ستكون 

نسبة الاتفاق بين أفرادها؟!
مع الأخــذ في الاعتبار أن المقصــود من الدخول إلى القرآن بنفســية الأمي 
المتلهف للمعرفة: أي أن ندخل إليه بدون أفكار مسبقة نبحث عن تأكيدها منه، بل 



العودة إلى القرآن 94

العكس، ويؤكد ذلك قول عليّ : »... واتهموا عليه أراءكم، واستغشــوا فيه 
أهواءكم..«))).

على أن يصحب ذلك شــغف لتحصيــل العلم النافع، والهدايــة، والإيمان، 
والشفاء.. يترجمه التلهف على لقائه، والانشغال به..

وخلاصة القول: أن القرآن يعيد تشكيل العقل، ويقوم ببناء اليقين الصحيح فيه 
من خلال مخاطبته بأساليب شتى؛ مما يؤدي إلى إقناعه بما يحمل من أفكار فتنتقل 
تلك الأفكار بســهولة ويسر إلى منطقة اللاشعور، وتترسخ فيها من خلال تكرارها 
في السور والآيات لتشكل بعد ذلك نقطة بداية قوية لانطلاق السلوك المعبر عنها.
والقرآن لا يركز على قضايا بعينها، بل يرسم في الذهن خريطة شاملة وواضحة 
للإســام، ويُعطي كل جزء فيها اهتمامًا يناسب حجمه، فينشأ عن هذا كله تصحيح 
للمفاهيم الخاطئة وتغيير للثوابت الموروثــة، لتحل محلها معاني القرآن وثوابته، 

وهذا من شأنه أن يُحدث وحدة التصور لدي أفراد الأمة.

نهج البلاغة. 	(((



  95ن والتغييرآرقلا

المحور الثاني:

القرآن والقلب

نعم إن الاقتناع العقلي هو المنطلق الأساســي للســلوك، ومع هذا تبقى هذه 
القناعة بحاجة إلى رضا قلبي به لتنطلق الجوارح بالأفعال المؤيدة لما في العقل من 
أفكار، فالعقل مهما كان وضعه إلا أنه في النهاية ما هو إلا جندي من جنود القلب، 
فالقلب هو الملك، وما من عمل تقوم به الجوارح إلا ويمر من خلال القلب ويأخذ 

موافقته ورضاه عليه، كما قال تعالى:
﴿ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک 

کک ﴾ ]الأنعام: 113[.
فالســلوك يبدأ -كما توضح الآية- بإصغاء من القلب لصوت العقل ثم رضا 

بذلك لتكون النتيجة اقتراف الفعل.
وهذا مــا يؤكــده كذلــك قولــه تعالــى: ﴿ ک ک گ گ گ گ ڳڳک ک گ گ گ گ ڳڳ ﴾ 

]التحريم: 4[، أي: أنصتت قلوبكما لصوت العقل وارتضته فكانت التوبة.

فالقناعة العقلية هي نقطة البداية التي لا بد أن يتبعها إصغاء من القلب ثم رضا 
وتأييد ودفع لما تقتضيه هذه القناعة.

ولكن قد يقتنع العقل بقضية من القضايا لكن القلب لا يستطيع أن يتخذ القرار 
بتنفيذ مقتضى هذا الاقتناع وذلك لغلبة سلطان النفس وهواها وسيطرتها عليه، كما 

قال تعالى: ﴿ ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئوئوې ى ى ئا ئا ئە ئە ئوئو ﴾ ]القصص: 50[.
فما هو الهوى؟ وما مدى علاقته بالقلب؟



العودة إلى القرآن 96

القلب بين الإيمان والهوى

من تعريفات القلب أنه مجمع المشــاعر والعواطف داخل الإنســان من حب 
وكُرْه، وفرح وخوف ورجاء وغير ذلك.. والقلب كما نعلم هو الملك على ســائر 
الأعضاء كما في الحديث: ».. أَلََا وَإنَِّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً، إذَِا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ 

هُ، أَلََا وَهِيَ الْقَلْبُ«)))...  هُ، وَإذَِا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّ كُلُّ
هذا القلب يتجاذبه طرفان: إيمان وهوى.

أما الإيمان: فهو تصديق القلب لقناعات العقل، أو بمعنى آخر: اتجاه المشاعر 
لما أقره العقل من أفكار، فالإيمان محله القلب كما قال تعالى: 

ڱڱ ﴾  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  کک  ک  ڱڱڑ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  کک  ک  ﴿ ڑ 
]الحجرات: 14[.

والإيمان مشاعر كما في الحديث: 
هُ وَرَسُــولُهُ أَحَبَّ إلَِيْهِ  »ثَلََاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بهِِنَّ حَلََاوَةَ الْْإِيمَانِ: أنْ يَكُونَ اللَّ
هِ، وَأَنْ يَكْرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ، كَمَا يَكْرَهُ  هُ إلَِّاَّ للَِّ ا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءَ لََا يُحِبُّ مِمَّ

أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ«))).
ية كانت  وأما الهوى: فهو اتجاه المشاعر لما تميل إليه النفس من شهوات حسِّ

أو معنوية.
وعلــى قدر قوة أحد الطرفين ـ الإيمان أو الهــوى ـ تكون له الغلبة على إرادة 

القلب؛ ومن ثَمَّ يكون من نصيبه الأمر الصادر من القلب للجوارح.

رواه البخاري )20/1 برقم: 52( ومسلم )1219/3 برقم: 1599(. 	(((
رواه البخاري )12/1 برقم: 16( ومسلم )٦٦/١ برقم: 43(. 	(((



  97ن والتغييرآرقلا

قُ حِينَ يَسْــرِقُ  ففي الحديث: »لَا يَزْنيِ الْعَبْدُ حِينَ يَزْنيِ وَهْوَ مُؤْمِنٌ، وَلَا يَسْــرِ
وَهْوَ مُؤْمِنٌ، وَلَا يَشْرَبُ حِينَ يَشْرَبُ وَهْوَ مُؤْمِنٌ، وَلَا يَقْتُلُ وَهْوَ مُؤْمِنٌ«))).

فلحظات الزنى أو السرقة أو القتل عكست انتصار الهوى على الإيمان، وقوة 
سيطرته على المشاعر.

الإيمان أولًًا

إذن فعندما نرى سلوكًا معوجًا من شخص ما: كمن بدأ يتهاون في أداء الصلاة، 
أو من يطلق بصره إلى المحرمات، فإن هذا يعكس قوة سلطان الهوى على مشاعره، 
ومن ثَمَّ فإن الطريقة الصحيحة لتقويمه ليســت بإنكار أفعاله فقط، فهو يعلم جيدًا 
خطأ ما يفعــل، وإنما تكون بالعمل على زيادة الإيمان فــي قلبه ليصبح هو الدافع 

للأعمــال. وهذا ما نلحظــه في قوله تعالــى: ﴿ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ 
ڦ ڦ ڦڦ ڦ ڦ ﴾ ]الحج: 32[.

هُمَّ اقْسِمْ لَنَا مِنْ خَشْيَتكَِ مَا يَحُولُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيكَ«))). وفي الدعاء: »اللَّ

مرض القلب وصحته

معنى مرض القلب أي: ضعف صحته، أو بعبارة أخرى: يمرض القلب عندما 
يسيطر الهوى على المشاعر، وبقدر هذه الســيطرة يكون المرض، وعندما يسيطر 
الهوى على الجزء الأكبر في المشاعر يتمكن المرض من القلب وتنتفي عنه الصحة، 
ويصبح داعي الهوى هو الآمر الناهي المطاع، كما صور ذلك القرآن في قوله تعالى: 

﴿ ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئېئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ﴾ ]الفرقان: 43[.

رواه البخاري )164/8 برقم: 6809( ومسلم )77/1 برقم: 57(.  	(((
رواه الترمــذي )برقم: 3502(. وقال: حســن غريب، والنســائي في الكبــرى )154/9 برقم:  	(((

.)10161



العودة إلى القرآن 98

وصور اتباع الهوى كثيرة، وتشــمل كل ما تميــل إليه النفس، ويجمعها قاعدة 
واحدة تنطلق منها وهي: حب الدنيا.

فمن تلك الصــور: اتباع الشــهوات: ﴿ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ 
ےے ۓ ۓ ڭ ڭےے ۓ ۓ ڭ ڭ ﴾ ]مريم: 59[.

ومنها: طلــب العلو فــي الأرض: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پپٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پپ ﴾ 
]النمل: 14[.

ومنها كذلــك: الخوف على الرزق والحياة: ﴿ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ 
ۀ ۀہۀ ۀہ ﴾ ]القصص: 57[.

وفي المقابل فإن عودة القلب إلى صحته تعني: تخلص مشــاعره من ســيطرة 
. الهوى واتجاهها إلى الله

هِ، فَقَدِ  هِ، وَمَنَعَ للَِّ هِ، وَأَعْطَى للَِّ هِ، وَأَبْغَضَ للَِّ قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: »مَنْ أَحَبَّ للَِّ
اسْتَكْمَلَ الِإيمَانَ«))).

القلب الحي

عندما تتحرر المشــاعر كلها من ســلطان الهوى وتتجه إلى الله عندئذٍ يصبح 
ا أبيض، يشع النور من جنباته، لا تضره فتنة ما دامت السماوات والأرض..  القلب حيًّ
كمــا في الحديث: »تُعْرَضُ الْفِتَــنُ عَلَى الْقُلُوبِ كَالْحَصِيرِ عُــودًا عُودًا، فَأَىُّ قَلْبٍ 
أُشْــرِبَهَا، نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ، وَأَىُّ قَلْبٍ أَنْكَرَهَا، نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءُ حَتَّى تَصِيرَ 
ــمَوَاتُ وَالَأرْضُ،  هُ فِتْنَةٌ مَا دَامَتِ السَّ فَا فَلَا تَضُرُّ عَلَــى قَلْبَيْنِ، عَلَى أَبْيَضَ مِثْــلِ الصَّ

ســنن أبي داود كتاب الســنة- باب الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه )220/4 برقم: 4681(.  	(((
تحقيق محي الدين عبد الحميد رحمه الله.



  99ن والتغييرآرقلا

يًا، لَا يَعْرِفُ مَعْرُوفًا، وَلَا يُنْكِرُ مُنْكَرًا، إلِاَّ مَا أُشْرِبَ  ا كَالْكُوزِ مُجَخِّ وَالآخَرُ أَسْوَدُ مُرْبَادًّ
مِنْ هَوَاهُ«))).

فإن استغل الشــيطان منه غفلة، تذكر الله فعاد إلى ما كان عليه: ﴿ ڈ ژ ڈ ژ 
ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گ ﴾ ]الأعراف: 201[.

وخلاصة القول: أن التغيير المنشود يستلزم بالإضافة إلى إعادة تشكيل العقل: 
دخول الإيمان في القلــب، وتقويته في مواجهة الهوى، والعمل الدائم على زيادته 

حتى يسيطر تمامًا على المشاعر ليعيد القلب إلى كامل صحته وحياته.
فإن كان هذا هو المطلوب للقلب ليحدث التغيير المنشود في السلوك، فكيف 

يمكن للقرآن أن يفعل ذلك؟!

القرآن ودوره في دخول الإيمان القلب

دخــول الإيمان والنور في القلب نعمة عظيمة مــن الله D، كما قال تعالى 
على لسان نبيه: ﴿ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹٹ ٹ ڤ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹٹ ٹ ڤ 

ڤ ڤڤ ڤ ﴾ ]سبأ: 50[.
وقال تعالى: ﴿ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ﴾ ]المائدة: 111[.

فالإيمان محض فضل من اللــه  يمنحه لمن يجد لديه رغبة فيه، كما في 
كُمْ ضَالٌّ إلِاَّ مَنْ هَدَيْتُهُ، فَاسْتَهْدُونيِ أَهْدِكُمْ«))). الحديث القدسي: »يَا عِبَادِي كُلُّ

ومما لا شك فيه أن القناعة العقلية هي مبدأ هذه الرغبة.. هذه القناعة لا بد لها أن 
تمتزج بميل قلبي وعاطفة تنتظر اللحظة المناســبة التي يمُنُّ الله فيها فتتوهج وينشرح 

صدر صاحبها للإيمان: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پپٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پپ ﴾ ]الأنعام: 125[.

ا: أي مقلوبًا. رواه مسلم )128/1 برقم: 144(، مربادًا: أي يعلوه السواد، ومجخيًّ 	(((
رواه مسلم كتاب البر والصلة: باب تحريم الظلم )1994/4برقم: 2577(. 	(((



العودة إلى القرآن 100

وهنا يأتي دور القرآن
ي المتلهف للمعرفة.. أقبل عليه وهو يبحث  فمن أقبل على القرآن بنفسية الُأمِّ

فيه عن الهدى وجده... لماذا؟!
ا شــافيًا على ما يتردد في عقله من تســاؤلات حول قضية  لأنه ســيجد فيه ردًّ

الوحدانية، وقصة الوجود وما بعد الموت و.. إلخ.
لكــن هذا كله لا يكفي -كما ذكرنا- فالقناعــة العقلية إن لم يصاحبها إصغاء 

قلبي فستظل حبيسة العقل.
وهنا يأتي الدور الآخر للقرآن ألا وهو قدرته على إثارة المشــاعر وتأجيجها، 

فالقرآن ليس تذكرة للعقول فقط، ولكنه أيضًا موعظة تثير المشاعر والعواطف:
 ﴾ ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ک ڍ  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ﴿ ڍ 
]يونس: 57[.

دور الموعظة

الموعظة كالســياط تهز المشــاعر، وتُهيئ القلب للإصغاء إلى صوت العقل 
فتنشــأ الرغبة، ويزداد الشوق إلى الإيمان الذي يدخل نوره القلب في الوقت الذي 

. يحدده الله
وهناك أمثلة كثيرة توضح قدرة القرآن -بإذن الله- على مخاطبة العقل وإثارة 

مشاعر القلب في الوقت ذاته، مما يُهيئ سامعه للهداية إن استمر في التعامل معه.
وإليك هذا المثال والذي نــراه يتمثل في أحد صناديد الكفر -عُتبة بن ربيعة- 
الذي ذهب إلى رســول الله صلى الله عليه وسلم ليحاوره، ويعرض عليه ترك دعوته ودينه مقابل ما 

يُريد من مال أو جاه أو مُلك.



  101ن والتغييرآرقلا

فما كان من رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا أن انتظر حتى فرغ من كلامه، ثم تلا عليه صدر 
سورة فصلت حتى قوله تعالى: ﴿ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ﴾ 
]فصلت: 13[.

فلم يســتطع عُتبة أن يتحمل أكثر من ذلك فوضع يده على فيِّ رسول الله صلى الله عليه وسلم 
وناشده بالرحم أن يســكت، وعاد إلى قومه فقال بعضهم لبعض: نحلف بالله لقد 
جاءكم أبو الوليد بغير الوجه الذي ذهب به، فلما جلس إليهم قالوا: ما وراءك يا أبا 
الوليد؟ قال: ورائي أني ســمعت قولًًا والله ما ســمعت مثله من قبل، والله ما هو 
وا  بالشعر ولا بالسحر ولا بالكهانة، يا معشــر قريش أطيعوني واجعلوها بي، وخلُّ
بين هذا الرجل وبين ما هو فيه فاعتزلوه، فوالله ليكونن لقوله الذي ســمعت منه نبأ 
عظيم، فإن تصبه العرب فقد كُفيتموه بغيركم، وإن يظهر على العرب فملكه ملككم 
وعزه عزكم، وكنتم أسعد الناس به، قالوا: ســحرك والله يا أبا الوليد بلسانه، قال: 

هذا رأيي فيه، فاصنعوا ما بدا لكم))).
 صلى الله عليه وسلم على عتبة يجدها تُخاطب العقل  والمتأمل للآيات التي قرأها رسول الله
وتقنعــه بوحدانية الله D، وبملكه التام والمُطْلق لهذا الكون، وفي الوقت ذاته 
فــإن الآيات تُثير المشــاعر وتهز القلــب وتخوفه، فينتج عن هــذا امتزاج الفكر 
بالعاطفة، وهذا ما حدث لعتبة لكنه لم يســتثمر الفرصة العظيمة التي سَنحت له، 

كِبرُه. وغلبه 

القرآن يمزج الفكر بالعاطفة

إليك مثال آخر يوضح طريقة القرآن في مزج القناعة العقلية بالعاطفة القلبية.

سيرة ابن هشام )294/1(.  	(((



العودة إلى القرآن 102

يقول تعالــى: ﴿ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو 
ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئېئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ﴾ ]البقرة: 23[.

ــه للعقل يحمل تحديًا معجزًا، ولكــن هذا وحده لا يكفي  فهذا خطاب موجَّ
لحدوث التفاعل القلبي، بل لا بد من هزِّ القلب، وإثارة مشاعره، وهذا ما نجده في 

الآيات التالية للآية الســابقة: ﴿ ئې ئې ئى ئى ئى ی ی ی ی ئج ئې ئې ئى ئى ئى ی ی ی ی ئج 
ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ڀ ٱ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  بج  ئي  ئى  بج ئحئم  ئي  ئى  ئحئم 
ڤ  ڤ  ڤڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀڀ  ڤ ڀ  ڤ  ڤڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀڀ  ڀ 

ڦڦ ڦ ڦ ڄ ڄڄ ڄ ڃ ڃ ڃڦڦ ڦ ڦ ڄ ڄڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ﴾ ]البقرة: 24، 25[.
فامتزاج الفكر بالعاطفة هو طريقة القرآن الفريدة في تحويل وجهة القلب إلى 
الله D، لينتظر القلب بعد ذلك فضل الله  في إدخال نور الإيمان إليه.

القرآن وزيادة الإيمان

مــع دور القرآن العظيم في دخول الإيمان إلى القلــب فإنه يعمل كذلك على 
زيادته فيه، وذلك من خلال ثلاث وسائل:

الأولى: تلاوته الصحيحة تُزيد الإيمان

كلما تلا المرء القرآن بتفكر وتعقل وترتيل، وتجاوبت مشاعر قلبه مع المعاني 
المستخرجة من تلاوته؛ ازداد إيمانه بتلك المعاني.

نعم في البداية قد يكون التجــاوب بطيئًا بين العقل والقلب، ولكن بالمداومة 
على القراءة مع يقظة الذهن سيزداد التجاوب والانفعال.. هذا التجاوب يعني زيادة 
الإيمان في القلب، وكلما اســتثمر العبد لحظات التأثر بترديد الآية التي أثرت فيه: 

ازداد الإيمان في قلبه.



  103ن والتغييرآرقلا

الثانية: الطاقة المتولدة من القرآن

فاستثارة المشاعر تولد طاقة في نفس صاحبها، فإن استثمر تلك الطاقة بحُسن 
تصريفها في أعمال مصاحبة للقراءة كالدعاء أو الســجود مثلًًا، ازداد الإيمان أكثر 

وأكثر، وهذا ما نجده في قوله تعالــى: ﴿ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ 
ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڌ ڃ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ 

ڎ ڎڎ ڎ ﴾ ]الإسراء: 109-107[.
فعندما ترجم هؤلاء الصالحون شــعورهم عند اســتماعهم للقرآن بالسجود 

. والبكاء، انعكس ذلك على القلب بزيادة خشوعه وخضوعه لله

الوسيلة الثالثة: الدلالة على أوجه البر

فالقرآن يدل على أعمال من شأنها أن تزيد إيمانه كالصلاة والصيام وقيام الليل 
والمسارعة في أعمال الخير.

فعلى سبيل المثال: نجد القرآن كثيرًا ما يستحث القارئ على الإنفاق في سبيل 
الله كقوله تعالــى: ﴿ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ںڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ںڻ ڻ ڻ ڻ ۀ 

ۀ ہہ ہ ہ ھ ھۀ ہہ ہ ہ ھ ھ ﴾ ]الروم: 38[.
فالإيمــان كما نعلم يزيــد بالطاعة وينقص بالمعصية، فإذا مــا قام العبد بهذه 

الأعمال فإن أثرها يعود على القلب مرة أخرى بزيادة مساحة الإيمان فيه.

القرآن وشفاء القلب

الســبب الرئيس لمرض القلب هو الهوى، وشــفاؤه بالإيمــان، وطريقة القرآن 
الفريدة في شفاء القلب هو »الإحلال« بمعنى استخدام قوة الإيمان ليحل محل الهوى 



العودة إلى القرآن 104

كما قال تعالى: ﴿ گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱڱگ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱڱ ﴾ ]الأنبياء: 18[.
ويضرب القرآن لنا مثــاً لهذه الطريقة في العلاج: ﴿ ے ے ۓ ۓ ڭ ے ے ۓ ۓ ڭ 
ې  ېې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ې ڭ  ېې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ 
ى ى ئا ئائە ئە ئو ئو ئۇئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئېئى ئى ئى ى ى ئا ئائە ئە ئو ئو ئۇئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئېئى ئى ئى 

ی ی یی ی ی ﴾ ]الرعد: 17[.

القرآن والسير إلى الله

كما أن لدى القرآن القدرة -بإذن الله- على تغيير سلوك صاحبه، وذلك بالعمل 
المســتمر على زيادة الإيمان في قلبه وطرد الهوى منه، فإن لديه القدرة كذلك على 
الســير به إلى الله والاقتراب الدائم منه حتى يصــل العبد إلى درجة الصديقية، وهي 
الدرجة التي تلي الأنبياء في القرب من الله  وذلك بالأساس من خلال ما يعرف 

بـ »أعمال القلوب«.

أعمال القلوب

أعمال القلوب هي العبادات التي ينبغي أن يعيشــها القلب بخاصة عند تعرضه 
لأحوال معينة. فالعبوديــة التي ينبغي أن يكون فيها القلب عنــد ورود النعم عليه: 
الامتنان والشــكر لله D، كما قال تعالى: ﴿ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺپ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ﴾ 
]الأعراف: 144[.

والصبــر هو عبودية القلــب التي ينبغــي أن تلازمه عنــد ورود المصائب أو 
الابتلاءات: ﴿ ڱ ڱ ڱ ںڱ ڱ ڱ ں﴾ ]الحج: 35[.

ر عظمته  والخشوع والخضوع والتواضع هي عبوديته عند ذكره لله  وتذكُّ
وكبريائه مثل قوله تعالى: ﴿ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ﴾ ]الأنفال:  2[.



  105ن والتغييرآرقلا

وينبغي أن تتجلى هذه العبوديــة بوضوح في الصلاة: ﴿ ٻ پ پ پ پ ٻ پ پ پ پ ﴾ 
]المؤمنون: 2[

وعبودية التوكل على الله والاســتعانة به ينبغي أن تصاحب القلب قبل القيام 
بأي عمل: ﴿ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄڃڦ ڄ ڄ ڄ ڄڃ ﴾ ]آل عمران: 159[.

والتقوى هي الحال التــي ينبغي أن يكون عليها القلب بعــد القيام بأي طاعة 
كثمرة لهــا: ﴿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ 

ڦ ڦ ڦڦ ڦ ڦ ﴾ ]البقرة: 183[.
والرضا هو الحال الذي ينبغي أن يستقبل به القلب أقدار الله  المؤلمة...
وعلى قدر القيام بهذه الأعمال تكون عبوديته لربه؛ ومن ثَم قربه منه: ﴿ ئۈ ئۈ 

ئۈئۈ ﴾ ]العلق: 19[.

فإن قال قائل ولكن كيف يمكننا القيام بهذه الأعمال القلبية، وما هو دور القرآن 
في ذلك؟!

قبل الإجابة عن هذا السؤال لا بد أن يتطرق الحديث حول منشأ هذه العبادات 
والفرق بين الحال والمقام.

الحال والمقام

عندما تبلغ مســامع شــخص ما أخبار ســارة فإنه يعيش في حالــة من الفرح 
يه أخبارًا محزنة، هذه الحالة تزول بعد مدة ما  والسرور، وعكس ذلك يكون عند تلقِّ
من تعرضه للمؤثرات التي أثرت فيه، فإذا ما كان المؤثر شديدًا أو استمر في تعرضه 
له لفترة طويلة، فإن هذه الحالة الشعورية التي انتابته ستلازمه لفترة أطول من الزمن، 

ى بالمقام، أي أنه أقام في هذه الحالة واستمر عليها. وهذا ما يُسمَّ



العودة إلى القرآن 106

فالحال إذن هو الحالة الشــعورية الطارئة التي تنتاب الشــخص عند تعرضه 
لمؤثــر ما، ولا يصبح هذا الحال مقامًا إلا إذا عاش فيه ولازمه وأقام فيه، فقد تتلقى 
امرأة خبرًا بوفاة زوجها الذي هو في نفس الوقت شــقيقٌ لواحد من الناس وابن عم 
لواحد آخر.. بلا شــك سيعيش الجميع في حالة من الحزن عند وقت تلقيهم النبأ، 
هذه الحالة ســتزول عنــد ابن العم في وقت أقصر منه عنــد الأخ، أما الزوجة ففي 

الغالب أن حالة الحزن ستلازمها وقتًا طويلًًا فتظل في مقام الحزن.
هذا من ناحية المشــاعر، أما من ناحية السلوك فعلى قدر استثارة المشاعر تكون 
القوة الدافعــة للعمل، فعلى قدر قــوة المؤثر يكون العمــل المُصاحب، وعلى قدر 
الاســتمرار أو المقام في الحالة الشــعورية المســتثارة يكون الاســتمرار في العمل 

المصاحب.
فالبكاء مثلًًا عمل مصاحب لمشــاعر الحزن عندما تتمكن من القلب، وسرعة 

ج. استدعائه مرتبطة ببقاء هذه المشاعر في حالة من التوهُّ
فإذا ما اتضح هذا الأمر فما علينا إلا أن نُسقطه على عبادات القلوب.

� فالشكر عبادة قلبية تنتج من استثارة مشاعر الحب والامتنان لله D، هذه 	
الحالة الشعورية قد تكون طارئة فيعيش القلب شاكرًا لله  في لحظات 
معدودة، وقد تستمر الحالة فترة طويلة فيستمر القلب في مقام الشكر؛ مما 
يدفعه إلى القيام بأعمال تُعبِّر عن هذه العبادة القلبية كســجود الشكر، وقيام 

الليل، وكثرة حمد الله  باللسان وذكر نعمه والتحدث عنها.
� 	 ،E يستدعي عبودية الاستعانة به  والشعور بالاحتياج إلى الله

وعلى قدر قوة الحالة الشــعورية يكون العمل المُصاحب والذي يمثله دعاء 



  107ن والتغييرآرقلا

الله  بإلحاح وصدق. واســتمرار هذه العبودية وهذا العمل مرهون 
ببقاء تلك الحالة الشعورية.

� وعندما تهيج مشاعر الحياء من الله  يعيش القلب في عبودية المراقبة 	
والإخــاص والتي قد تصل إلى درجة الإحســان المذكــور في حديث 

هَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ«))). جبريل المشهور: »أَنْ تَعْبُدَ اللَّ
� وعندما ينتاب الشخص شعور بالعجز والانكسار لله D، يعيش قلبه في 	

. عبودية الاستسلام والخضوع لله
� وعندما تتأجج مشاعر الخوف من الله  في القلب فإنه يعيش عبودية 	

التقوى له سبحانه.
أما عبودية الإنابة والتوبة فيتجه إليها القلب عندما تستثار مشاعر الرغبة والطمع 

. فيما عند الله
هذه الأحوال المختلفة حين تستقبلها مشاعر العبد تجعل قلبه يتقلب في ألوان 
من العبودية لله  بقدر ما تمكث هــذه الأحوال، وما من مؤمن بالله  إلا 
وعاش فيها ولو للحظات، ولكنه لا يلبث أن يعود إلى ســابق عهده من الغفلة بعد 

ذهاب المؤثر القوي.

الطريق إلى العبودية

إذن لكي يصبح القلب في عبودية تامة ودائمة لله  يجب أن تكون مشاعره 
متوجهة إلى الله  وبصورة مستمرة؛ مما يجعل استثارة أي منها تتم بأدنى مؤثر، 

رواه مسلم: )36/1 برقم: 8(. 	(((



العودة إلى القرآن 108

فيؤدي ذلك إلى توجه القلب إلى العبادة المناسبة للمشاعر المُثارة وبصورة تلقائية، 
اء شكر، وإن أصابته ضراء صبر، وإن عزم على أمر توكل على الله،  فإن أصابته ســرَّ
وكلما توجه القلب إلى العبودية المناســبة فإنه بذلك يســير إلى الله ويقترب منه. 

والله أعلم.
ولكن كيف يمكننا أن نصل إلى هذه الحالة القلبية من خلال القرآن؟!

الطريق الذي يسلكه القرآن للوصول بصاحبه إلى هذه الحالة يدور حول قدرة 
القرآن على إنشاء الأحوال المختلفة التي يعيشها القلب وذلك بتنوع مؤثراته عليه، 
ره بالنار وما تحتويه من  فتارة يُخوفه بذكر يوم الحســاب وما فيه من أهــوال، ويذكِّ

ألوان العذاب، وبعاقبة المكذبين من الأمم السابقة.
به بذكر الجنة وما فيها من ألوان النعيم، وتارة يســتثير فيه مشــاعر  وتــارة يُرغِّ
الحب والامتنان بكثرة ذكر النعم، وتارة يســتثير مشــاعر الاحتياج إلى الله بعرض 

جوانب الفقر إليه.
هذه الأحوال التي يُنشــئها القرآن في القلب تتحول بمرور الأيام إلى مقامات 
ثابتة يعيشــها القلب، وذلك من خلال كثرة اســتثارته للمشــاعر المختلفة ودوام 
الضغط عليها حتى تتمكن الأحوال الطارئة من القلب وترسخ فيه فتصبح مقامات 

ثابتة.

أهمية الانشغال بالقرآن

ولكــي يصل المرء إلى هذه الحالة لا بد له من كثرة قراءة القرآن ودوام التفكر 
فــي الآيات.. لا بد أن تأخذ آيات القرآن وقتها الكافي مع القلب لتســتقر الأحوال 
التي تثمرها فيه، فتنتج هذه الأحوال عبادات قلبية.. هذه العبادات ستدفع صاحبها 



  109ن والتغييرآرقلا

للقيــام بالأعمال الصالحة التي تعبر عنها. وهذا ما كان يفعله الصحابة رضوان الله 
عليهم -كما سيمر علينا بمشيئة الله في الفصل القادم.

ا لله  نتيجة لتفاعلهم مع آيات  تأمل معــي حالهم وقد امتلأت قلوبهم حبًّ
القرآن التي لا تخلو من بيان صور كرمه سبحانه على عباده وإنعامه عليهم.

تأمل معي وقد هاج عليهم هذا الحب والتاعت به قلوبهم، فذهبوا إلى رســول 
  الله صلى الله عليه وسلم يخبرونه بذلك ويقولون له: يا رسول الله، والله إنا لنحب ربنا، فأنزل

قوله تعالى: ﴿ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ﴾))) ]آل عمران: 31[.

المحبة للجنيد )برقم: 62( وتفســير الطبري )322/6( وتعظيم قدر الصلاة للمروزي )675/2  	(((
برقم: 40( واللفظ له.



العودة إلى القرآن 110

المحور الثالث:

القرآن والنفس

بمداومة قراءة القرآن بتفهم وتفكر وترتيل تبدأ خريطة الإسلام تُرسم في الذهن، 
ويُعاد تشكيل العقل من جديد، ويُبنى فيه اليقين الصحيح.

ومع التغيير الذي يحدث في العقل فإن القرآن كذلك يؤثر في المشاعر ويوجهها 
تجاه الله ؛ مما يزيد الإيمان، وينصلح القلب فتنصلح الجوارح تبعًا له.

    هذا العمل الصالح الذي تقوم به الجوارح سيواجه عقبة كبيرة تعمل على منع 
وصول أثره إلى القلب، هذه العقبة هي الشيء الذي وضعه الله داخلنا ليمتحننا به.

إنها النفس التي جُبلت على حب الراحة والشهوات، والتي لا تفكر إلا في لذتها 
الآنيــة، ولا تنظر إلى عواقب أفعالها ولو كانت بعد لحظات، كالطفل الذي لا يفكر 

إلا فيما يريد وإن كان سيتسبب في هلكته.

أنواع الشهوات

والشــهوات التي تسعى النفس دائمًا للحصول عليها إما أن تكون مادية مثل ما 
هو مذكور فــي قوله تعالــى: ﴿ ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ 
ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ےۓہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ےۓ ﴾ ]آل عمران: 14[.

ومنها ما هو معنوي كحب الرفعة عمن حولها وتميزها على أقرانها، وأن تُحمد 
على أفعالها وترتفع منزلتها في عيون الآخرين.



  111ن والتغييرآرقلا

فالنفس تُريد في كل لحظة من اللحظات استيفاء شهوة من شهواتها، في حين 
أنها تنفر من كل تكليف يُتعبها أو عمل لا تخرج منه بشيء من حظوظها.

من هنا كان اســتثقالها القيام بأي طاعة، فإذا ما دخــل الإيمان القلب وارتفع 
منســوبه فيه، وبدأ في صراعه مع هوى النفس واســتطاع أن ينتصر عليه؛ فإن إرادة 

القلب ستكون طوع أمره وستأمر الجوارح بتنفيذ ما يُريد من أعمال صالحة.
ولكن هل ستضع النفس سلاحها وتستسلم لقرار القلب وتنتظر معركة أخرى 

مع الإيمان أم سيكون لها توجه آخر؟!
عندمــا تنهزم النفس وهواها أمــام داعي الإيمان، وتتأكد أنــه لا حيلة لها إلا 
الاستســام فإنها لا تترك الأمر هكذا يتم رغمًا عنها، بل يتحول اهتمامها إلى كيفية 

الاستفادة من هذا العمل لخدمة حظوظها.
ومن صور ذلــك: إلحاحها على صاحبها ودعوته لإظهــار عمله أمام الناس 
ليعظــم قدره في أعينهم فيمدحوه، ويوقروه، ويعظمــوه... وهذا من أحب الأمور 

لدى النفس، بل يُعدُّ من أهم الحظوظ لديها.
فإن لم يكن هناك فرصة لإظهار العمــل أمام الناس كان هناك طريق آخر أمام 
النفس يخدم حظوظها، ألا وهو ســعيها بأن تجعل العمــل كبيرًا في عين صاحبها 
فتلــح عليه كي يحمدها على قيامها به، فيؤدي ذلك إلى إعجابه بعمله، بل قد يصل 
به الأمر أن يظن أن له قدرًا عند الله بهذا العمل، وأنه أفضل من غيره، وشــيئًا فشيئًا 

تعظم في عينه فيغتر بها ويتكبر على الآخرين.
هــذا كله يؤدي إلى إحباط العمل وعدم وصول أثره إلى القلب، بل يزيده بعدًا 
من الله ؛ لأنه قد وقع في الشرك الخفي والذي يعد من أخطر أنواع الشرك بعد 

الشرك الأكبر.



العودة إلى القرآن 112

فالــذي يعمل العمل وهو يريد به وجه الله، وفي الوقت نفســه يريد أن ترتفع 
منزلته عند الناس فقد أشرك بالله الناس.

والذي يعمل ويرى أن نفسه هي التي أعانته عليه فقد أشرك بالله نفسه.

الشرك الخفي

قال ابن تيمية: »الرياء من باب الإشــراك بالخلق والعجب من باب الإشــراك 
بالنفس«))).

فكلا الأمرين ضد الإخلاص، فيُحرم القلب بذلك من ثمرة العمل، بل إن ثمرته 
ي داعيه في القلب، وهو ما يســميه العلماء بالشهوة  تخدم جانب الهوى أكثر، وتُقوِّ

الخفية، والتي قد تكون هي الدافع للعمل الذي يبدو أمام الناس أنه عمل صالح.
فأمر النفس إذن خطير، جد خطير، ولا بد أن يشــتد حذرنا منها وانتباهنا إليها 

حتى لا تضيع علينا ثمرة أعمالنا:
ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ئو ۅ  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ﴿ ۅ 
ی  یی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆئۆ  ئۇ  ئۇ  ی ئو  یی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو 

ی ئج ئح ئم ئىئي بج بح بخ بم بى بيی ئج ئح ئم ئىئي بج بح بخ بم بى بي ﴾ ]البقرة: 264[.
من هنا يتبين أن جهاد النفس على لزوم الصدق والإخلاص هو الضلع الثالث 
لمثلث التغيير، فكل ما ســبق ذكره في جانبي العقل والقلــب لن يؤتي أكله إلا إذا 

اكتمل بتزكية النفس وجهادها وترويضها على طاعة الله بصدق وإخلاص.
فــإن كان الأمر بهذه الخطورة؛ فما هو دور القرآن في تغيير النفس والســيطرة 

عليها واليأس من كونها سببًا لدفعنا للعمل الصالح الخالص لوجه الله؟!

مجموع الفتاوى )10/ 277(.  	(((



  113ن والتغييرآرقلا

يتجلي دور القرآن العظيم في تغيير النفس من خلال عدة محاور، أهمها تعريف 
الناس بحقيقة أنفسهم ومدى ضعفها، وتعريفهم بالله  وحقه عليهم، وإرشادهم 
إلى الوسائل التي تعينهم على جهاد أنفسهم، وإلزامها طاعة الله بصدق وإخلاص.

فنا بأنفسنا القرآن يُعرِّ

من أهم الأمور التي تمهد للعبد الطريق إلى جهاد نفســه هو معرفته بها معرفة 
حقيقية، وعدم رضاه عنها، والتأكد أنها لن تأمره بشيء إلا إذا كان لها حظ فيه.

فمن أخطر الأشــياء على العبد وثوقه بنفســه، ورضاه عنها، واعتقاده أنه يأتيه 
خير من قِبلها؛ لذلــك نجد القرآن كثيرًا ما يعرفنا بأنفســنا وبخطورتها، وبضرورة 

الحذر الدائم منها.. مثل قوله تعالى: ﴿ ٿ ٿ ٹٹٿ ٿ ٹٹ ﴾ ]النساء: 128[.
ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ڃ ٹ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ﴿ ٹ 

ڃ ڃڃ ڃ ﴾ ]الشمس: 10-7[.
ويذكرنا القرآن بحقيقة نفوسنا: ﴿ پ پ پ پپ پ پ پ ﴾ ]يوسف: 53[.

ولا يكتفي القرآن بتذكيرنا بحقيقة أنفسنا؛ بل يضرب لنا الأمثال، ويقص علينا 
القصص التي تُبيِّن خطورتها، وكيف اســتطاع الشيطان أن يستغل جهلها، وولوعها 

باستيفاء حظوظها العاجلة، وعدم نظرتها للعواقب.
فنجده يقصُّ علينا قصة ابني آدم، ودور النفس فيها:

﴿ ۅ ۉ ۉ ې ې ېۅ ۉ ۉ ې ې ې ﴾ ]المائدة: 30[.
 : وإخوة يوســف الذين ألقوا بأخيهم في البئر فقال لهم أبوهم يعقوب

﴿ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈڈڌ ڌ ڎ ڎ ڈڈ ﴾ ]يوسف: 18[.
وامرأة العزيز التي راودت يوســف عن نفسه، واعترفت بأن نفسها هي السبب 

في ذلك: ﴿ ٻ ٻ ٻٻ پ پ پ پٻ ٻ ٻٻ پ پ پ پ ﴾ ]يوسف: 53[.



العودة إلى القرآن 114

: وبنو إسرائيل الذين فعلوا الكثير مما يغضب الله
گ  گ  گ  ک  ک  ک  ڑک  ڑ  ژ  ژ  ڈ  گ ڈ  گ  گ  ک  ک  ک  ڑک  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ﴿ڈ 

گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱگ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ﴾ ]المائدة: 80[.

والقرآن كذلك يُذكرنا بحقيقة ضعفنا أمام أنفسنا، وأننا لا نستطيع الصمود أمام 
إلحاحها، كما قال تعالى على لســان نبيه يوسف : ﴿ گ گ گ گ گ گ گ گ 

ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ﴾ ]يوسف: 33[.

معرفة حق الله

من المحاور الرئيسة في قضية تغيير ما بالنفس معرفة حق الله على عباده، وأن 
جميع البشر مدينون لله D، ومهما اجتهد العبد في أداء الطاعات فلن يوفي جزءًا 

يسيرًا من هذا الحق.
هذه الحقيقة عندما تستقر في كيان الإنسان فإن من شأنها أن تُنسيه عمله الصالح، 
بمعنى أنه لــن يظن أن له مكانة عند الله بهذا العمل، أو أنه يســتحق به دخول الجنة 
ودرجاتها العلى، بل يعمل العمل ويجتهد فيه ثم يستغفر الله بعد القيام به لشعوره بأن 
حق الله عليه أعظم مما يفعل، وأنه إن لم تتداركه رحمة الله وعفوه فســيهلك، كمن 
أدان شــخصًا بمبلغ كبير من المال مثلًًا مليون دينار، ثم قام هذا الشخص بالاجتهاد 
في العمل وفي نهاية كل شــهر قام بســداد درهم واحد.. ما هو شعور هذا الشخص 
وهو يقدم الدرهــم لدائنه؟!.. هل شــعور الفخر والإعجاب بهــذا الدرهم، أم أنه 
س رأسه وهو يعطيه له، ويشعره بتقصيره الشديد في حقه ويستعطفه ويرجوه أن  سيُنكِّ

يسامحه على تقصيره؟! بل يرى أن قبوله له محض فضل منه وإحسان.
يْن يســاوي ذلك فقط، فما بالك بدين اللــه علينا الذي تعجز  هــذا لو كان الدَّ

قدرات العقل عن إحصائه؟!



  115ن والتغييرآرقلا

فالله  له حقان على العبد: حق طاعة أوامره، وحق شكر نعمه.
والمتأمل لآيات القرآن يجد فيها مساحة كبيرة تتحدث عن حق الله على عباده 
: وبخاصة دَيْن النعم، وتذكرهم ببعض تفاصيل هذا الحق وواجبهم نحوه

﴿ئى ئى ی ی ی یئجئى ئى ی ی ی یئج ﴾ ]النحل: 53[.

جوانب النعم

ين المستحق  يُعدد لنا القرآن بعضًا من جوانب نعم الله علينا لنستشعر حجم الدَّ
علينا، مثل:

نعمــة الإيجــاد؛ ﴿ ې ې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو ې ې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو 
ئو ئۇئۇ ئۆ ئۆ ئۈئو ئۇئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ﴾ ]النحل: 78[.

ونعمة الإمــداد؛ مثل قولــه تعالــى: ﴿ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ﴾ 
]الملك: 30[.

ونعمة التســخير؛ مثل قولــه تعالــى: ﴿ ئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تختمئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تختم ﴾ 
]الجاثية: 13[.

ونعمــة الحفظ؛ مثــل قولــه تعالــى: ﴿ ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀہں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀہ ﴾ 
]الأنبياء: 42[.

ونعمة الهداية؛ مثل قولــه تعالى: ﴿ ې ې ې ې ې ې ﴾ ]الليل: 12[، وقوله تعالى: ﴿ ڤ ڤ 
ڤ ڦ ڦڤ ڦ ڦ ﴾ ]النحل: 9[.

ونعمة التوفيق؛ مثل قوله تعالى: ﴿ ئى ئى ئى ییئى ئى ئى یی ﴾ ]هود: 88[.
ونعمة الثبات؛ مثل قولــه تعالى: ﴿ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ 

ہ ھہ ھ ﴾ ]النساء: 83[.



العودة إلى القرآن 116

ونعمة العصمة من الفجور؛ مثل قوله تعالى: ﴿ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ 
ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٹ پپ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پپ 

ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄڄ ڄ ڄ ڃ ڃڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ﴾ ]النور: 21[.
ونعمة العفو؛ مثل قوله تعالى: ﴿ ک ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ ک ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ 

ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ںڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ﴾ ]النور: 14[.
ونعمة الأمن والستر، ونعمة سبق الفضل، والعافية، والإمهال.

د لنــا بعضًا من جوانب النعم الإلهية علــى العباد يُطالبنا  والقــرآن بعد أن يُعدِّ
بشكر هذه النعم: ﴿ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺپ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ﴾ ]الأعراف: 144[.

وشــكر النعم يبدأ بملاحظتها وربطها بالله : ﴿ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ 
ئېئېئېئې ﴾ ]فاطر: 3[، وكلما توســع العبد فــي ذكر نعِم ربه عليــه ازدادا يقينًا بأنه لن 
يستطيع أن يؤدي حقها، وأنه  لو حاسبنا على نعِمه وطالبنا بحقه لهلكنا، 
بَ«))). فلا أمل لدينا إلا في رحمة  كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »مَنْ نُوقِشَ الْحِسَابَ عُذِّ

الله ومغفرته وتجاوزه عن حقه، وعدم محاسبتنا على نعمه علينا.

عفو الله أو النار

ر بهذه الحقيقة، وبأن ســعينا مهما بلغ فلن يوجب  من هنا كان القرآن دومًا يُذكِّ
النجاة من النــار فضلًًا عن دخول الجنة، وأن هذه النجاة وهذا الفوز لن يحدث إلا 
إذا تفضل الله علينا ولم يحاســبنا على نعمــه، وتجاوز عن حقه، وعن تقصيرنا في 

أدائه كما جاء في القرآن على لســان أحد الناجين من النار: ﴿ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ 
ڄ ڄڄ ڄ ﴾ ]الصافات: 57[.

البخاري )111/8 برقم: 6536(، ومسلم )2204/4، برقم: 2876(.  	(((



  117ن والتغييرآرقلا

وليس معنى هذا ترك العمل والاجتهاد، فصاحب الدَين الذي يرى اســتهتارًا 
من المدين وعدم مبالاته بالســداد؛ يجعله يُعرض عنــه ويغضب منه ولا يُفكر في 
إسقاط دينه، بخلاف من يراه مجتهدًا في السداد -مع عدم قدرته على الوفاء- فإنه 

قد يتجاوز عنه.
قال تعالى: ﴿ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ﴾ ]الأعراف: 56[.

فالعمل والاجتهاد في فعل الخيرات ما هو إلا وســيلة لنيل الرحمة والمغفرة 
والتعرض للعفو والتجاوز.

لذلك نجد القرآن يطالبنا بالاجتهاد في العمل للتعرض للرحمة والمغفرة الإلهية 
والتي إذا تمت للعبد فسيتبعها بمشيئة الله دخول الجنة، فضلًًا ورحمة منه سبحانه.

قــال تعالــى: ﴿ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ 
ڀ ڀ ڀڀ ڀ ڀ ﴾ ]آل عمران: 133[.

ويقول ســبحانه: ﴿ ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ 
ۆ ۈ ۈۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅۆ ۈ ۈۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ﴾ ]البقرة: 218[.

من فوائد النظر في حق الله

كثرة التفكر والنظر في حق الله ودَيْنه علينا له كثير من الفوائد التي من شأنها أن 
تعيننا على تحري الصدق والإخلاص في أعمالنا.

فمن هذه الفوائد

عدم رؤية العمــل الصالح أو الاعتماد عليه بل اســتصغاره، والنظر إليه بعين 
النقــص مهما كان اجتهاد العبد، فالذي يجتهد ويجتهد ثم يُســدد بضعة دراهم من 
م شيئًا يُذكر، فتراه دومًا مستصغرًا ما يقدمه  دينه البالغ المليون دينار لن يشعر بأنه قدَّ

لدائنه طامعًا في عفوه.



العودة إلى القرآن 118

عدم احتقار الآخرين أو الشــعور بالأفضلية عليهم، فالكل مَدِين لله  ولا 
يسع الجميع سوى عفوه، وإلا فالنار مصير من لم يدركه هذا العفو.

يْن الكبير لن يشعر بأنه أفضل ممن قدم  فالذي يقدم خمسة دراهم لصاحب الدَّ
ر، والكل يســتحق العقوبــة، ولا أمل إلا في  درهمًــا أو نصف درهم، فالكل مقصِّ

المسامحة والعفو.
الخوف الدائم مــن عدم قبول العمل: فمن الطبيعــي ألا يقبل صاحب الدين 

الكبير سداد جزء يسير منه، فإن قبله فهذا محض فضل وإحسان منه.
لذلــك كان الصالحون يجتهدون ويجتهدون ثــم يخافون ألا يقبل منهم. قال 
تعالى واصفًا حال هــؤلاء: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ﴾ 
]المؤمنون: 60[.

الحذر الشــديد من السكون إلى النفس أو الإعجاب بها حتى لا يتعرض العبد 
لمقــت الله ومعاملته بالعدل لا بالإحســان، كما قال تعالى: ﴿ ہ ھ ھ ھ ہ ھ ھ ھ 

ھ ےھ ے ﴾ ]التكاثر: 8[.

الاجتهاد في نسيان العمل بعد أدائه وعدم التحدث به أمام الآخرين.
سؤال الجنة استجداءً لا استحقاقًا؛ فمن تفضل الله عليه، وقبل عمله وتجاوز 
عن حقه لديــه، وعفا عنه؛ أدخله الجنة ورفعه في درجاتها بهذا العمل القليل الذي 

أداه.. رحمة منه -سبحانه- وفضلًًا..

وسائل عملية

ومع تذكير القرآن الدائم لنا بحق الله علينا فإنه يدلنا كذلك على وسائل عملية 
تجعلنا دومًا مستشعرين لهذا الحق... منها:



  119ن والتغييرآرقلا

ذكر النعم وإحصاء جوانبها�	

قال تعالى: ﴿ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئېئېئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئېئې ﴾ ]فاطر: 3[.
وقال تعالــى: ﴿ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ 

ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹڤٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹڤ ﴾ ]المائدة: 11[.

وقال تعالى: ﴿ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ﴾ ]الأعراف: 69[.
فالتذكر الدائم لنعم الله  والعمل على إحصائها وكتابتها من أهم وسائل 

معرفة حق الله  علينا، ومن أكبر المعينات كذلك على شكره سبحانه.

ربط النعم بالمنعم وحمده عليها�	

ممــا يعين على دوام تذكر حق الله علينا؛ ربط أي نعمة جديدة بالمنعم العظيم 
وســرعة حمده عليها لينغلق الباب ســريعًا أمام النفس، فلا تلح على صاحبها كي 

ينسب النعمة إليها، أو يحمدها عليها..
قــال تعالــى: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ﴾ 
]المؤمنون: 28[.

وقوله: ﴿ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے 
ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ﴾ ]النمل: 19[.

الاستغفار بعد أداء الطاعة�	

فالاســتغفار بعد القيام بالطاعة دليل على استشعار العبد تقصيره في حق الله، 
وأن هــذه الطاعة لا تليق بجلاله ولا توفي حقه.. فبعــد الإفاضة من عرفات علينا 

بالاســتغفار: ﴿ ک ک گ گ گ گ ڳ ڳڳ ڳ ڱ ڱ ک ک گ گ گ گ ڳ ڳڳ ڳ ڱ ڱ 
ڱ ڱڱ ڱ ﴾ ]البقرة: 199[.

وبعد قيام الليل كذلك: ﴿ ٺ ٿ ٿٺ ٿ ٿ ﴾ ]آل عمران: 17[.



العودة إلى القرآن 120

معرفة النفس

هذا بالنســبة لوســائل معرفة حق الله واستشــعاره بصورة دائمة، أما بالنسبة 
لوسائل معرفة النفس والحذر منها فهي:

معرفة جوانب الفقر إلى الله�	

فمعرفــة جوانب الافتقار إلى الله  تُنســي العبد نفســه وتُشــعره بضآلة 
حجمها، وتُريه دائمًا فضل ربه عليه، وأنه به ســبحانه لا بنفسه، وأنه لو تركه لنفسه 
لهلك وضل، كالمريض صاحب الحالة الحرجة والذي تم إمداده بالمقويات والدم 

والهواء والسوائل من خلال أنابيب تتصل بجسمه ولو قُطعت عنه لهلك.
ولله المثل الأعلى؛ فنحن بدون الإمداد الإلهي المســتمر لحظة بلحظة نفتقد 
كل مقومات وأســباب الحياة والعافية والهداية والثبات والعصمة من الفجور و...

إلخ.
فمن عاش في هذه الحقيقة سيقطع بالكلية اعتماده على نفسه أو غيره، وسيتجه 

ا يده إليه مستجديًا فضله آملًًا ألا ينقطع مدده عنه. قلبه لله D، مادًّ

جوانب الفقر إلى الله

أفاض القرآن في بيان أوجه الفقر إلى الله .. ومن ذلك:
 فقر الوجود وتوالي الإمداد: ﴿ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ 

                                        ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤڤ                                        ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤڤ ﴾ ]الأنعام: 46[.
الفقر إلى الرزق: ﴿ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅۉۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅۉ ﴾ ]الملك: 21[.

 فقــر الهدايــة: ﴿ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ  
                                      ژژ                                      ژژ ﴾ ]الحجرات: 7[.



  121ن والتغييرآرقلا

فقر التوفيق والسداد: ﴿ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀٺپ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀٺ ﴾ ]الأنفال: 17[.
الفقر إلى العلم: ﴿ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎڈڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎڈ ﴾ ]البقرة: 32[.

فقــر العصمة من الفجــور: ﴿ گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱگ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ﴾ 
]يوسف: 33[.

فقر العصمة من الكفر: ﴿ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ﴾ ]إبراهيم: 35[.
ڎ ﴾  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڎڇ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ﴿ ڇ  الظلــم:  مــن  العصمــة  فقــر 
]المؤمنون: 94[.

 فقر العصمة من الشــيطان: ﴿ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ 
                                        ہ ھ                                        ہ ھ ﴾ ]النساء: 83[.

الفقر إلى تزكيــة النفــس: ﴿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ﴾ 
]النور: 21[.

الفقر إلى الصبر: ﴿ ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆئۈئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆئۈ ﴾ ]النحل: 127[.
الفقر إلى النصر والتمكين: ﴿ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳگ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ﴾ ]آل عمران: 126[.

 الفقر إلى الإعانة علــى القيام بالطاعــة: ﴿ ٻ پ پ پ پ ٻ پ پ پ پ 
                                       ڀ ڀ ڀڀ ٺ ٺ ٺ ٺ                                       ڀ ڀ ڀڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ﴾ ]الأنبياء: 73[.

الفقر إلى التوبة: ﴿ ٹ ٹ ٹ ڤڤٹ ٹ ٹ ڤڤ ﴾ ]التوبة: 118[.
الفقر إلــى إيجــاد المــاء: ﴿ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ﴾ 
]الملك: 30[.

 الفقر إلى وجــود الليل والنهار وتعاقبهمــا: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ 
                                           پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺٿ                                           پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺٿ ﴾ ]القصص: 71[.



العودة إلى القرآن 122

 فقر الأمن من العواصف والبراكين والزلازل والخسف: ﴿ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ 
                                            ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈڈ ژ                                             ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈڈ ژ 

                                           ژ ڑ ڑ                                           ژ ڑ ڑ ﴾ ]الملك: 16، 17[.
 الفقر إلــى نــزول الســكينة: ﴿ ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ 

                                      ہ ھ ھ ھ                                      ہ ھ ھ ھ ﴾ ]القصص: 10[.
الفقر إلى الله في كشــف الضــر: ﴿ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ﴾ 
]النمل: 62[.

فقر الحفظ: ﴿ ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھھڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھھ ﴾ ]الرعد: 11[.
فقر الولاية: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پڀٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پڀ ﴾ ]البقرة: 257[.

ومن وسائل اليأس من النفس�	

كثرة الدعاء وسؤال الله كل شــيء يحتاجه العبد كدليل على استشعاره لفقره 
الذاتــي والمطلق إليه، وهذا في القرآن أكثر من أن يُحصى، مثل قوله تعالى: ﴿ ئا ئا 

ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئېئې ئې ئى ئى ئىئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئېئې ئې ئى ئى ئى ﴾ ]آل عمران: 8[.

تتبع عيوب النفس�	
وذلك من خلال التفكر في مواضع المنع والحرمان من العصمة الإلهية وتخلية 
الواحد منا بينه وبين الذنب؛ ليعرف قدر نفسه وأنها لن تأمره بخير، فلولا الله ما اهتدينا 

ولا صمنا، ولا صلينا، ولكُنَّا من أبعد خلقه عنه، وأكثرهم فجورًا.
فما أكثر الأوقات التي يشــعر فيها العبد باســتثقال الطاعة، وسهولة المعصية، 
فها  وإلحاح نفسه عليه لارتكابها، فالعاقل من تتبع هذه المواقف وواجه نفسه بها ليُعرِّ
حقيقتها وقدرها، ويدرك مدى عجزها وجهلها وظلمها وفقرها إلى مولاها، وهذا ما 
كان يفعله الصالحون، كما جاء في القرآن على لســان آدم وزوجهR بعد أن 



  123ن والتغييرآرقلا

أكلا من الشــجرة: ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ﴾ 
]الأعراف: 23[.

وعلى لسان نبي الله موسى : ﴿ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ککڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک کک ﴾ 
]القصص: 16[.

وكذلك يونس : ﴿ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ﴾ 
]الأنبياء: 87[.

وعندما طلب نبي الله يوسف  سؤال النسوة اللاتي قطعن أيديهن عند 
رؤيته ليثبت براءته قبل خروجه من السجن، عند ذلك اعترفت زوجة العزيز أنها هي 

التي رتبت ذلك كله، وأقرت بأن نفســها هي التي أمرتها بذلك فقالت: ﴿ ٻ ٻ ٻ ٻ 
ٻٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿٻٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ﴾ ]يوسف: 53[.

التخويف من عاقبة الرياء والعجب والغرور�	

من وسائل الحذر من النفس:
دوام التذكير بخطورة الرياء والعجب والغرور وإحباطهم للعمل؛ ليشتد حذر 

الإنسان من نفسه، ويخشى على عمله منها.
تعالــى: ﴿ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا  قال 

ئە ئەئە ئە ﴾ ]البقرة: 264[.
ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہہ  ے ۀ  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہہ  ﴿ ۀ 

ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ﴾ ]التوبة: 25[.

الخوف من الله�	

فالخوف هو أفضل لجِام تُلجم به النفس:



العودة إلى القرآن 124

﴿  ئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئېئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې  ﴾ 
]النازعات: 40، 41[.

 ﴿ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ 
                                   ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ                                   ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ ﴾ ]الإنسان: 10-8[.

التواضع�	
التواضع من أفضل الوسائل التي تعين العبد على استصغار نفسه وعدم شعوره 
بالأفضلية على غيره، مهما كانت درجته أو ثقافته أو ســبقه، ومن فوائده كذلك أنه لا 
يرى نفسه أهلًًا لتحمل مسئولية، أو إمارة، بل يكون حاله كحال موسى  عندما 
استصغر نفسه على حمل الرسالة بمفرده، وطلب من الله  أن يشاركه أخوه في 
حملها مع أنه  كان أهلًًا لذلك، وقد قام بحملها على أحسن وجه، وتحمل من 

فرعون ثم من بني إسرائيل الكثير والكثير.
 قال تعالى على لســان موســى : ﴿ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې 

                                        ې ې ى ىئا ئا ئە ئە ئو ئو                                        ې ې ى ىئا ئا ئە ئە ئو ئو ﴾ ]القصص: 34[.

 وفي القرآن صور كثيرة للتواضع، وفيه كذلك تحذير من الكبر ومظاهره، قال 
         تعالى:

﴿  ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ﴾ ]النساء: 36[.
بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح  یئج  ی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  بى ئې  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح  یئج  ی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې   ﴿ئې 

                                        بي تج تح تخ تمتى تي ثج ثم ثى ثي جح                                        بي تج تح تخ تمتى تي ثج ثم ثى ثي جح ﴾ ]لقمان: 18، 19[.

الإسرار بالعمل�	

قال تعالى: ﴿ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ 
 ڦڦ ڦڦ ﴾ ]البقرة: 271[.



  125ن والتغييرآرقلا

كثرة الإنفاق في سبيل الله�	

 فالإنفاق في ســبيل الله يزكي النفــس ويطهرها من شــحها المجبولة عليه، 
        فيجعلها سهلة سمحة مما يعين العبد على ترويضها.

قال تعالى: ﴿ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ﴾ ]التوبة: 103[.
ۆ ﴾  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ےۓ  ے  ۆھ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ےۓ  ے  ﴿ ھ 
]التغابن: 16[.

نماذج تربوية

القــرآن لا يكتفي في موضوع النفس ببيان خطورتهــا، وضرورة الحذر منها، 
ووسائل جهادها؛ بل يعرض كذلك نماذج تربية الله  لرسله وأنبيائه على هذه 

المعاني العظيمة، وبخاصة رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم.
 صلى الله عليه وسلم: نا فمن توجيهات القرآن لنبيِّ

التذكير الدائم بفضل الله عليه.. قال تعالى:•	
﴿ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺپ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ﴾ ]الشورى: 52[.

 ﴿ ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳڱ ڱ ڱ ڱں ں ڻ ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳڱ ڱ ڱ ڱں ں ڻ 
                                       ڻ ڻ                                       ڻ ڻ ﴾ ]الأنفال: 30[.

ئج  ی  ی  یی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئج ئۆ  ی  ی  یی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ   ﴿ ئۆ 
                                          ئح ئم ئى                                          ئح ئم ئى ﴾ ]النساء: 113[.

ره أنه بالله لا بنفسه... قال تعالى:•	 ويُذكِّ
 ﴿ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا 

                                          ئەئە                                          ئەئە ﴾ ]النساء: 113[.



العودة إلى القرآن 126

﴿ ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئېئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ﴾ ]الإسراء: 74[.
ره في بدايات الوحي بقوله: ﴿ ۈ ۇٴ ۋ ۋۈ ۇٴ ۋ ۋ ﴾ ]المدثر: 6[.•	 ويُذكِّ
ويذكــره كذلك بمدى فقره إلى اللــه: ﴿ ی ی ئج ئح ئم ی ی ئج ئح ئم •	

پ  پ  پ  پ  ٻٻ  ٻ  ٻ  پ ٱ  پ  پ  پ  ٻٻ  ٻ  ٻ  ٱ  تج  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  تج ئى  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى 
ڀ ڀڀ ڀ ﴾ ]الإسراء: 86، 87[.

	•: ويعلمه كيف يُعبِّر عن حالة الفقر والمسكنة والاستسلام لله
ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٺ ٱ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ   ﴿ ٱ 

                                         ٿ ٿ ٿ ٿ ٹٹ                                         ٿ ٿ ٿ ٿ ٹٹ ﴾ ]الأعراف: 188[.

ويذكره دومًا بأنه عبد لله  لا يملك من الأمر شــيئًا مثله مثل ســائر •	
البشر:

﴿ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ﴾ ]آل عمران:   128[.

احتياجات التغيير القرآني

تعرفنا فيما سبق على طريقة القرآن في التغيير من خلال المحاور الثلاثة: العقل 
والقلب والنفس؛ لينتج ذلك كله شخصية سوية تتمتع بفكر صحيح وعاطفة جياشة، 
وســلوك سوي مســتقيم، أي أنه ينتج عبدًا لله  في كل أموره وأحواله، شعاره 
ۋۅ ﴾  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ۋۅڭ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ﴿ ڭ  تعالــى:  قولــه 
]الأنعام: 162، 163[.

ة على التغيير التي يحملها القرآن في طياته كيف نســتدعيها  هذه القــدرة الفذَّ
وننتفــع بها، أو بعبارة أخرى.. مــا الأمور التي يحتاجها القــرآن ممن يتعامل معه 

ليحدث فيه هذا التغيير؟



  127ن والتغييرآرقلا

لو فكرنا معًا في هذا الأمر، واســترجعنا ما قيل في الصفحات السابقة لخلصنا 
إلى أن احتياجات التغيير القرآني تتمثل في هذه النقاط:

أولًًا: تفريغ أكبر وقت للقرآن وعدم الانشغال بغيره ـ قدر المستطاع ـ ليتمكن 
القرآن من إعادة تشــكيل العقل وترســيخ المعاني فيه، وبناء القاعدة الإيمانية في 
القلب، ومعرفة النفس معرفة حقيقة، وتزكيتها وترويضها على القيام بطاعة الله مع 

تحري الصدق والإخلاص.
وهذا يستدعي أيضًا المداومة على قراءته واعتبار أنه المصدر المتفرد للهداية الكاملة 
والشفاء التام؛ ومن ثم فهو يعد بمثابة الوجبة اليومية اللازمة للعقل والقلب والنفس، فبها 

يتم دوام التذكير، ووضوح الرؤية، ومن خلالها تتولد الطاقة الدافعة للعمل.
ثانيًا: التركيز الشديد عند قراءته والإنصات التام له، وعدم السماح للذهن أن يشرد.

ثالثًا: القراءة ببطء وترســل للتمكن من فهم المراد من الآيات، مع ترتيل آياته 
والتغني بها.

رابعًــا: التفكر في الآيات وفهم المعنى الإجمالــي المقصود منها، وأن يكون 
الهدف من قراءته البحث عن الهدى والشفاء لتحقيق المقصد من نزوله.

خامسًا: ترديد الآية التي تؤثر في القلب لاستثارة المشاعر وترسيخ المعنى في 
اللاشعور وزيادة الإيمان في القلب.

سادسًــا: حسن الاستفادة من الطاقة المتولدة من القراءة بتوجيهها نحو أعمال 
البر المختلفة والتي دلت عليها القراءة.

إن الــذي يقرأ كتابًا -أي كتاب- له هدف من قراءته، والذي يســتمع إلى مادة 
ســمعية أو يقرأ صحيفة لــه هدف من ذلك، فماذا ينبغي أن يكــون عليه الحال مع 



العودة إلى القرآن 128

القــرآن.. أعظم كتاب وأهم معلم على وجه الأرض؟ ألا ترى أنه لا ينبغي أن نقرأه 
لمجرد القراءة، أو طلب الثواب فقط وأن ننظر دومًا إلى الهدف الأســمى الذي من 

. أجله أنزله الله

أهمية وجود الموجه التربوي

لكي تكتمل عملية التغيير، ويُنتج القــرآن نماذج صحيحة؛ يُنصح بوجود من 
يقوم بمراقبة ومتابعة التطورات التي يحدثها القرآن في ذات المرء.

هــذه الوظيفة الخطيرة هي دور الرســل والأنبياء ومن ســار على نهجهم من 
العلماء الربانيين في كل زمان ومكان، وهي الوظيفة التي قام بها رسولنا الحبيب صلى الله عليه وسلم 

خير قيام:
ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ڤ ٺ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ﴿ ٺ 

ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ﴾ ]الجمعة: 2[.

إن للقرآن تأثيرًا عظيمًا على العبد المؤمن إذا ما أحســن استقباله.. هذا التأثير 
قد يدفع -مثلًًا- البعض إلى التشدد، وترك الاستمتاع بالطيبات.

وهنا يأتي دور الموجه التربوي الذي يتعهد إخوانه المؤمنين من حوله، فيضبط 
الفهم، ويرتب الأولويات، ويُوظف الطاقات.

تأمل معي خبر الثلاثة الذين ذهبوا إلى بيوت النبي صلى الله عليه وسلم يسألون عن عبادته صلى الله عليه وسلم، 
 صلى الله عليه وسلم؟ قَدْ  بيِِّ وها قليلة(، فَقَالُوا: وَأَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّ فلما أُخبروا كأنهم تَقَالّوها )أي عدُّ
يْلَ أَبَدًا، وَقَالَ  ي اللَّ ا أَنَا فَإنِِّي أُصَلِّ رَ، قَالَ أَحَدُهُمْ: أمَّ مَ مِنْ ذَنْبهِِ وَمَا تَأَخَّ غُفِرَ لَهُ مَــا تَقَدَّ
جُ أَبَدًا، فَجَاءَ  هْرَ وَلََا أُفطِرُ، وَقَالَ آخَرُ: أَنَا أَعْتَزِلُ النِّسَــاءَ فَلََا أَتَزَوَّ آخَرُ: أَنَا أَصُومُ الدَّ
هِ  خْشَاكُمْ للَِّ هِ إنِِّي لََأَ ذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا؟! أَمَا وَاللَّ  صلى الله عليه وسلم إلَِيْهِمْ فَقَالَ: »أَنْتُمُ الَّ هِ رَسُولُ  اللَّ



  129لآخراو نن بين الأوليآرلقا

تيِ  جُ النِّسَاءَ، فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّ ي وَأَرْقُدُ، وَأَتَزَوَّ وَأَتْقَاكُمْ لَهُ لَكِنِّي أَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأُصَلِّ
فَلَيْسَ منِّي«))).

ارِيَتَيْنِ فَقَالَ: »مَا هَذَا الْحَبْلُ؟«  وَدَخَلَ صلى الله عليه وسلم المَسْــجِدَ فَإذَِا حَبْلٌ مَمْدُودٌ بَيْنَ السَّ
وهُ، ليُِصَلِّ أَحَدُكُمْ  قَتْ.. فَقَــالَ صلى الله عليه وسلم: »لََا، حُلُّ قَالُــوا هَذَا حَبْلٌ لزَِيْنَبَ، فَإذَِا فَتَرَتْ تَعَلَّ

نَشَاطَهُ، فَإذَِا فَتَرَ فَلْيَقْعُدْ«))).
فللموجه التربوي إذن دور أساســي في عملية التغيير التــي يقوم بها القرآن: 

﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀڀ ڀ ڀ ٺ ٺ 
ڦ ﴾  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿٿ  ٿ  ٺ  ڦٺ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿٿ  ٿ  ٺ  ٺ 
]الكهف: 28[.

رواه البخاري )2/7 برقم: 5063( ومسلم )1020/2 برقم: 1401(. 	(((
رواه البخاري )53/2 برقم: 1150( ومسلم )541/1 برقم: 784(. 	(((

  نآرقلا رييغتلاو





الفصل الرابع
القرآن بين الأولين والآخرين





  133لآخراو نن بين الأوليآرلقا

القرآن بين الأولين والآخرين

قد يظن البعض أن ما ســبق ذكره عن قدرة القرآن على التغيير فيه مبالغة، ولا 
يعــدو أن يكون كلامًا نظريًّا.. هــذا الظن فيه قدر كبير من الجهــل بحقيقة القرآن 

ووظيفته المتفردة في الهداية والشفاء والإصلاح.
نعم -أخي- القرآن لديه القدرة الفذة على التغيير الجذري لأي شخص -كائنًا 
من كان- ومن أي نقطة يبدأ منها، واســتبداله بشخص آخر عابدًا لله  في كل 

أموره وأحواله.
ومــن فضل الله على هذه الأمة أن جعل القرآن يحــدث هذا التغيير في أناس 
كانوا قبل إســامهم غاية في الغرابة والجاهليــة، فتعرضوا إلى تأثير معجزة القرآن 

فأحالتهم إلى أناس آخرين تفخر بهم البشرية إلى الآن.
إنهــا الدفعة الأولى التي تخرجت في مدرســة القرآن وبأعــداد كبيرة.. جيل 

الصحابة.

الرسول والقرآن

ومما ســاعد القرآن على إحداث هذا التغيير في جيل الصحابة حُسن تعاملهم 
معه بعد أن فهموا المقصد من نزوله.

ولقد كان أستاذهم وقدوتهم في ذلك محمدًا صلى الله عليه وسلم، فلقد عايش رسول الله صلى الله عليه وسلم 
القرآن بكل كيانه وانصبغت حياته به، فكان قرآنًا يمشي على الأرض.



العودة إلى القرآن 134

فلقد سُئلت السيدة عائشة  عن خُلق رسول الله صلى الله عليه وسلم فَقَالَتْ: كَانَ خُلُقُهُ 
الْقُرْآنَ: يَرْضَى لرِِضَاهُ، وَيَسْخَطُ لسَِخَطِهِ))).

 صلى الله عليه وسلم شــارحة للقرآن وموضحة له، بل إن الإمام الشافعي  وجاءت سُــنَّته
 صلى الله عليه وسلم فهو مما فهمه من  عليــه رحمة الله يقول بأن كل ما حكم به رســول اللــه

القرآن))).
 : وكانت قراءته صلى الله عليه وسلم للقرآن قراءة متأنية مترسلة.. تقول السيدة حفصة
لُهَا حَتَّى تَكُونَ أَطْوَلَ مِــنْ أَطْوَلَ مِنْهَا)))،  ــورَةِ فَيُرَتِّ كان رســول الله صلى الله عليه وسلم يَقْرَأُ باِلسُّ
وكان صلى الله عليه وسلم يقف عند المعاني متأملًًا ومعتبرًا، فإذا مر بآية فيها تســبيح سبح، وإذا مر 

بسؤال سأل، وإذا مر بتعوذ تعوذ.
 صلى الله عليه وسلم ذَاتَ لَيْلَةٍ، فَافْتَتَحَ الْبَقَرَةَ، فَقُلْتُ:  بيِِّ يْتُ مَعَ النَّ عَنْ حُذَيْفَةَ  قَالَ: صَلَّ
ي بهَِا فِي رَكْعَةٍ، فَمَضَى، فَقُلْتُ: يَرْكَعُ بهَِا،  يَرْكَــعُ عِنْدَ الْمِائَةِ، ثُمَّ مَضَى، فَقُلْتُ: يُصَلِّ
لًًا، إذَِا مَرَّ بآِيَةٍ فِيهَا  ثُمَّ افْتَتَحَ النِّسَــاءَ، فَقَرَأَهَا، ثُمَّ افْتَتَحَ آلَ عِمْرَانَ، فَقَرَأَهَا، يَقْرَأُ مُتَرَسِّ

ذَ، ثُمَّ رَكَعَ))). ذٍ تَعَوَّ تَسْبيِحٌ سَبَّحَ، وَإذَِا مَرَّ بسُِؤَالٍ سَأَلَ، وَإذَِا مَرَّ بتَِعَوُّ
دُهَا، وهي قوله تعالى: ﴿ ئو ئو  بل إنه صلى الله عليه وسلم قَــامَ لَيلَةً بآِيَةٍ وَاحِدَةٍ حَتَّى أَصْبَــحَ يُرَدِّ

ئۇ ئۇ ئۆئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئىئۇ ئۇ ئۆئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ﴾))) ]المائدة: 118[.

رواه القاسم بن سلام في فضائل القرآن )ص: 111( وأصله عند مسلم وغيره كان خلقه القرآن.  	(((
تفسير القرآن العظيم لابن كثير )4/1(.  	(((

رواه مسلم )507/1 برقم: 733(. 	(((

رواه مسلم )536/1 برقم: 772(. 	(((
رواه الإمــام أحمد )256/35 برقم: 21328( وابن ماجه )429/1 برقم: 1350( والنســائي في  	(((

الكبرى )24/2 برقم: 1084( والصغرى )177/2 برقم: 1010(. 



  135لآخراو نن بين الأوليآرلقا

التحذير من عدم الانتفاع بالقرآن

وكان صلى الله عليه وسلم يحــذر أصحابه من الاهتمام بشــكل الأداء فقط دون المعنى، فعن 
سهل بن سعد الساعدي  قال: بينما نحن نقترئ إذ خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم 
سْــوَدُ،  حْمَرُ وَالْْأَ خْيَارُ، وَفِيكُمُ الْْأَ ــهِ وَاحِدٌ، وَفِيكُمُ الْْأَ هِ، كِتَابُ اللَّ فقــال: »الْحَمْدُ للَِّ
ــهْمُ لََا يُجَاوِزُ  اقْرَؤوا، اقْرَؤوا قَبْلَ أَنْ يَأْتيَِ أَقْوَامٌ يَقْرَأونَ يُقِيمُونَ حُرُوفَهُ كَمَا يُقَامُ السَّ

لُونَهُ«))). لُونَ أَجْرَهُ، وَلََا يَتَأَجَّ تَرَاقِيَهُمْ يَتَعَجَّ
وكان رســول الله صلى الله عليه وسلم يؤكد لأصحابه على أن القــارئ لا بد أن يفقه ما يقول، 
فعندما سأله عبد الله بن عمرو بن العاص L عن المدة التي يختم فيها القرآن 
قال صلى الله عليه وسلم: »اقْرَأْهُ فِي كُلِّ شَهْرٍ«. قَالَ: قُلْتُ: إنِِّي أَقْوَى عَلَى أَكْثَرَ مِنْ ذَلكَِ قَالَ: »اقْرَأْهُ 
فِي خَمْسٍ وَعِشْــرِينَ«. قَالَ: قُلْتُ: إنِِّي أَقْوَى عَلَى أَكْثَرَ مِنْ ذَلـِـكَ. قَالَ: »اقْرَأْهُ فِي 
عِشْــرِينَ«، قَالَ: قُلْتُ: إنِِّي أَقْوَى عَلَى أَكْثَرَ مِنْ ذَلكَِ. قَالَ: »اقْرَأْهُ فِي خَمْسَ عَشْرَةَ«، 
قَالَ: قُلْــتُ: إنِِّي أَقْوَى عَلَى أَكْثَرَ مِنْ ذَلكَِ. قَالَ: »اقْرَأْهُ فِي عَشْــرٍ«، قَالَ: قُلْتُ: إنِِّي 
أَقْوَى عَلَى أَكْثَرَ مِنْ ذَلكَِ. قَالَ: »اقْرَأْهُ فِي سَبْعٍ«، قَالَ: قُلْتُ: إنِِّي أَقْوَى عَلَى أَكْثَرَ مِنْ 

ذَلكَِ. قَالَ: »لََا يَفْقَهُهُ مَنْ يَقْرَؤُهُ فِي أَقَلَّ مِنْ ثَلََاثٍ«))).

القرآن علم يدعو للعمل
وكان رســول الله صلى الله عليه وسلم يدرك قيمة القرآن العظمى وأنــه منهاج حياة ومصدر 
ســعادة للفرد في الدنيا والآخرة؛ لذلك كان حريصًا علــى أن يتعامل الصحابة مع 
آيات القرآن على أنها رسائل جاءتهم من ربهم، تأخذ بأيديهم إلى الصراط المستقيم، 

رواه ابــن المبارك )برقم: 813( وأحمــد )509/27 برقم: 22865( وأبــو داود )220/1 برقم:  	(((
 .)831

رواه أحمد )104/11 برقم: 6546( وأصله في الصحيحين. 	(((



العودة إلى القرآن 136

وهذا لن يتحقق إلا إذا جعلوا القرآن أمامهم واتبعوا تعليماته.
فالقرآن علم يدعو للعمل، فمن سار وراء توجيهاته كان من أهله، وإن لم يكن 
يقرؤه، وهذا لا يعني ترك قراءته، ولكن يعني الحرص على العمل بمقتضى علمه.

ومما لا شــك فيه أن الذي يواظب على قراءته ويتلــوه بالليل والنهار، ويقرن 
ذلك بالعمل أفضل بكثير ممن يعمل به ولا يقرؤه.

روى البخاري في صحيحه عن أبي موســى الأشعري  عن النبي صلى الله عليه وسلم 
ةِ طَعْمُهَا طَيِّبٌ، وَرِيحُهَا طَيِّبٌ، وَالَّذِي لَا يَقْرَأُ  قَالَ: »مَثَلُ الَّذِي يَقْرَأُ القُرْآنَ: كَالُأتْرُجَّ
مْرَةِ طَعْمُهَا طَيِّبٌ وَلَا رِيحَ لَهَا، وَمَثَــلُ الفَاجِرِ الَّذِي يَقْرَأُ القُرْآنَ: كَمَثَلِ  القُــرْآنَ: كَالتَّ
، وَمَثَلُ الفَاجِرِ الَّذِي لَا يَقْرَأُ القُرْآنَ: كَمَثَلِ الحَنْظَلَةِ  يْحَانَةِ رِيحُهَا طَيِّبٌ، وَطَعْمُهَا مُرٌّ الرَّ

، وَلَا رِيحَ لَهَا«))). طَعْمُهَا مُرٌّ
إن قيمة العلم الحقيقية فيما يحدثه من خشوع في القلب يدفع صاحبه للعمل.
ا مَعَ النَّبيِ صلى الله عليه وسلم فَشَــخَصَ  رْدَاءِ ، قَالَ كُنَّ عَــنْ جُبَيْرِ بْنِ نُفَيْرٍ، عَــنْ أَبيِ الدَّ
ــمَاءِ ثُمَّ قَالَ: »هَذَا أَوَانٌ يُخْتَلَسُ الْعِلْمُ مِــنَ النَّاسِ حَتَّى لَا يَقْدِرُوا مِنْهُ  ببَِصَرِهِ إلَِى السَّ
هِ  ا وَقَدْ قَرَأْنَا الْقُرْآنَ؟ فَوَاللَّ : كَيْفَ يُخْتَلَسُ مِنَّ عَلَى شَيْءٍ«، فَقَالَ زِيَادُ بْنُ لَبيِدٍ الَأنْصَارِيُّ
كَ مِنْ  كَ يَا زِيَــادُ، إنِْ كُنْتُ لَأعُدُّ هُ نسَِــاءَنَا وَأَبْنَاءَنَا، فَقَالَ: »ثَكِلَتْكَ أُمُّ هُ وَلَنُقْرِئَنَّ لَنَقْرَأَنَّ
وْرَاةُ وَالِإنْجِيلُ عِنْدَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى فَمَاذَا تُغْنيِ عَنْهُمْ؟«،  فُقَهَاءِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ، هَذِهِ التَّ
رْدَاءِ؟  امِتِ قُلْتُ: أَلَا تَسْمَعُ إلَِى مَا يَقُولُ أَخُوكَ أَبُو الدَّ قَالَ جُبَيْرٌ: فَلَقِيتُ عُبَادَةَ بْنَ الصَّ
لِ  ثَنَّكَ بأَِوَّ رْدَاءِ، إنِْ شِــئْتَ لُأحَدِّ رْدَاءِ، قَالَ: صَدَقَ أَبُو الدَّ فَأَخْبَرْتُــهُ باِلَّذِي قَالَ أَبُو الدَّ
عِلْمٍ يُرْفَعُ مِنَ النَّاسِ: الْخُشُــوعُ، يُوشِكُ أَنْ تَدْخُلَ مَسْجِدَ جَمَاعَةٍ فَلَا تَرَى فِيهِ رَجُلًا 

رواه البخاري )190/6برقم: 5020( ورواه مسلم )549/1 برقم: 797(. 	(((



  137لآخراو نن بين الأوليآرلقا

خَاشِعًا))).
»فأخبر النبــي صلى الله عليه وسلم أن العلم عند أهل الكتابين من قبلنــا موجود بأيديهم، ولا 
ينتفعون بشــيء منه لما فقدوا المقصود منه، وهو وصوله إلى قلوبهم حتى يجدوا 
حلاوة الإيمان بــه، ومنفعته بحصول الخشــية والإنابة لقلوبهــم، وإنما هو على 

ألسنتهم تقوم به الحجة عليهم«))).
ةٌ لَك أَوْ عَلَيْك«))). من هنا يتبين لنا خطورة التحذير النبوي: »الْقُرْآنُ حُجَّ

عدم الاختلاف في القرآن

لأن القرآن هو النعمة العظمى التي اختص الله بها هذه الأمة؛ ولأن عز المسلمين 
 صلى الله عليه وسلم حريصًا على عدم الاختلاف  مرتبط بتمسكهم به، واجتماعهم عليه؛ كان رسول الله

. في القرآن، فما نعرف منه فلنعمل به، وما جهلنا فلنكله إلى عالمه
هِ قَالَ: لَقَدْ جَلَسْتُ أَنَا وَأَخِي مَجْلِسًا مَا أُحِبُّ أَنَّ  عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبيِهِ عَنْ جَدِّ
 صلى الله عليه وسلم جُلُوسٌ عِنْدَ  هِ عَمِ، أَقْبَلْتُ أَنَا وَأَخِي، وَإذَِا مَشْــيَخَةٌ مِنْ صَحَابَةِ رَسُولِ اللَّ ليِ بهِِ حُمْرَ النَّ
قَ بَيْنَهُمْ فَجَلَسْنَا حَجْرَةً إذِْ ذَكَرُوا آيَةً مِنْ الْقُرْآنِ، فَتَمَارَوْا فِيهَا  بَابٍ مِنْ أَبْوَابهِِ، فَكَرِهْنَا أَنْ نُفَرِّ
رَابِ   صلى الله عليه وسلم مُغْضَبًا قَــدْ احْمَرَّ وَجْهُهُ يَرْمِيهِمْ باِلتُّ هِ حَتَّى ارْتَفَعَتْ أَصْوَاتُهُمْ، فَخَرَجَ رَسُــولُ اللَّ
مَمُ مِنْ قَبْلِكُــمْ باِخْتلََِافِهِمْ عَلَى أَنْبيَِائهِِمْ، وَضَرْبهِِمْ  وَيَقُــولُ: »مَهْلًًا يَا قَوْمِ، بهَِذَا أُهْلِكَتْ الْْأُ

وهُ إلَِى عَالمِِهِ«))). الْكُتُبَ بَعْضَهَا ببَِعْضٍ، فَمَا عَرَفْتُمْ مِنْهُ فَاعْمَلُوا بهِِ، وَمَا جَهِلْتُمْ مِنْهُ فَرُدُّ
هِ صلى الله عليه وسلم: »اقرؤوا الْقُرْآنَ مَا  هِ  قَالَ: قَالَ رَسُــولُ اللَّ وَعَنْ جُنْدُبِ بْنِ عَبْدِ اللَّ

رواه الترمذي )31/5 برقم: 2653( وقال: حسن غريب. 	(((
الذل والانكسار لابن رجب )ص: 46(.  	(((

رواه مسلم )203/1 برقم: 223(. 	(((
أخرجه الإمام أحمد في مسنده )304/11 برقم: 6702( وأصله عند مسلم. 	(((



العودة إلى القرآن 138

ائْتَلَفَتْ قُلُوبُكُمْ، فَإذَِا اخْتَلَفْتُمْ فَقومُوا عَنهُ«))).

صفاء المنبع

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم حريصًا على وحدة التلقي وصفاء المنبع الذي يستقي منه 
الصحابــة M، فكان دائم التوجيه بعدم الانشــغال بغير القرآن، جاءه عمر بن 
الخطاب  يومًا بكتاب أصابه من بعض أهل الكتاب، فقال: يا رســول الله: 
كُونَ فِيهَا يَا ابْنَ  إني أصبت كتابًا حسنًا من بعض أهل الكتاب، فغضب وقال: »أَمُتَهَوِّ
لُوهُمْ عَنْ شَيْءٍ  ةً، لََا تَسْــأَ ابِ؟ فَوَاَلَّذِي نَفْسِــي بيَِدِهِ، لَقَدْ جِئْتُكُمْ بهَِا بَيْضَاءَ نَقِيَّ الْخَطَّ
قُوا بهِِ، وَاَلَّذِي نَفْسِي بيَِدِهِ، لَوْ كَانَ مُوسَى  بُوا بهِِ، أَوْ ببَِاطِلٍ فَتُصَدِّ فَيُخْبرُِوكُمْ بحَِقٍّ فَتُكَذِّ

بعَِنيِ«))). ا مَا وَسِعَهُ إلَّاَّ أَنْ يَتَّ  حَيًّ
يقول صاحب الظلال  في تعليقه على هذه الحادثة:

»إذن فقد كان هناك قصد من رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يُقصر النبع الذي يستقي منه ذلك 
الجيل فــي فترة التكوين الأولى على كتاب الله وحده، لتخلُص نفوســهم له وحده، 
  ويستقيم عودهم على منهجه وحده؛ ومن ثم غضب أن رأى عمر بن  الخطاب

يستقي من نبع آخر.
كان رســول الله صلى الله عليه وسلم يريد صنع جيل خالص القلــب، خالص العقل، خالص التصور، 
خالص الشعور، خالص التكوين من أي مؤثر آخر غير المنهج الإلهي الذي يتضمنه القرآن))).

رواه البخاري )198/6 برقم:5060( ومسلم )2053/4 برقم: 2667(.  	(((
رواه ابن أبي شــيبة )312/5 برقــم: 26421( وأحمد )349/23 برقــم: 15156(، والتهوك  	(((
كالتهور وهو الوقوع في الأمر بغير روية، والمتهوك: الذي يقع في كل أمر، وقيل هو: التحير - ابن 

الأثير في الغريب.
معالم في الطريق )ص: 13، 14(.  	(((



  139لآخراو نن بين الأوليآرلقا

الجيل الجديد

اســتقبل الصحابة القرآن اســتقبالًًا صحيحًا، وفهموا المقصد الأساسي من 
نزوله فانصبغت حياتهم به، وقطف الإسلام أطيب الثمار بظهور هذا الجيل الفريد 

الذي لم تشهده البشرية -وبهذا الكم- بعد ذلك.
إنه لأمر عجيب يشهد بقدرات هذا الكتاب على إحداث ذلك التغيير الجذري 
في النفوس.. أمة تعيش في الصحراء.. حفــاة عراة.. فقراء، بلا مقومات تُذْكر، لا 
توضع في حسابات القوى الكبرى آنذاك من فرس وروم، وإن شئت فقل إنها كانت 
تابعة لهما.. فيأتي القــرآن ليغير هذه الأمة ويعيد صياغة شــخصيتها، وكيانها من 
جديد، ويرفع هامات أبنائها إلى الســماء، ويربطها بالله، ويُشعرها بالعزة والرفعة 

بإيمانها ودينها الذي ارتضاه الله لها.
يأتي القرآن ليصنع أمة جديدة لم يعهدها العالم من قبل.. تحطم الإمبراطوريات 
وتقلب الموازين، وتصبح في ســنوات معدودات صاحبة القوة الأولى في الأرض 
بين الأمم.. الكل يخشــاها.. الكل يتودد إليها.. لا تُشترى بالمال ولا بالجاه.. أمة 
عرفت مصدر عزتها فتمسكت به فأحسن قيادتها، وأسعد بها الدنيا ردحًا من الزمن.
انظر مثلًًا إلى واحد من هؤلاء وهو يُجيب على رستم قائد الفرس عندما سأله: 
ما الذي جاء بكم؟ فقال له: الله جاء بنا.. وهو الذي بعثنا لنُخرج من شاء من عبادة 
العبــاد إلى عبادة الله، ومن ضيق الدنيا إلى ســعتها، ومن جــور الأديان إلى عدل 
الإسلام، فأرسل رســوله بدينه إلى خلقه، فمن قبله قبلنا منه، ورجعنا عنه، وتركناه 

وأهله، ومن أبى إلا الحرب قاتلناه حتى نفضي إلى الجنة أو الظفر.
 L إنهــا العزة التي جعلت عمر بن الخطاب يقول لأبي عبيدة بن الجراح



العودة إلى القرآن 140

عة لتسلّم بيت المقدس ومقابلة عظماء النصارى:  حين طلب منه أن يغيِّر ثيابه المُرقَّ
نحن قوم أعزنا الله بالإسلام، فإن ابتغينا العزة في غيره أذلنا الله.

وحدة التصور والسلوك

عندما اتجه الصحابة بكليتهم إلى القرآن أنشأ عندهم وحدة التصور؛ مما أثمر إلى حد 
كبير وحدة السلوك، ولم لا والكتاب الذي تلقوا منه أفكارهم وتصوراتهم واحد.

أخرج ابن المبارك فــي الزهد أن عمر بن الخطاب  أخذ أربع مائة دينار 
فجعلها في صرة ثم قال للغلام: اذهب بها إلى أبي عبيدة بن الجراح ثم تلهَّ ساعة في 
البيت حتى تنظر ما يصنع، فذهب بها الغلام إليه فقال: يقول لك أمير المؤمنين اجعل 
هــذه في بعض حوائجك. فقال: وصله الله ورحمه، ثم قال: تعالي يا جارية! اذهبي 
بهذه السبعة إلى فلان، وبهذه الخمسة إلى فلان حتى أنفذها. فرجع الغلام إلى عمر 
بن الخطاب فأخبره ووجده قد أعد مثلها لمعاذ بن جبل فقال: اذهب بها إلى معاذ بن 
جبل ثم تلهَّ في البيت ســاعة حتى تنظر ما يصنع، فذهب به إليه فقال: يقول لك أمير 
المؤمنين: اجعل هذا في حاجتك، فقال: وصله الله ورحمه، تعالي يا جارية! اذهبي 
إلــى فلان بكذا وإلى بيت فــان بكذا وإلى بيت فلان بكــذا، فاطلعت امرأة معاذ، 
فقالت: ونحن والله مساكين فأعطنا فلم يبق في الخرقة إلا ديناران، فدحا بهما إليها، 
فرجع الغلام إلى عمر فأخبره، فسُرَّ بذلك عمر وقال: إنهم إخوة بعضهم من بعض))).

من وصايا الصحابة

لقد كان الصحابة  يستشــعرون جيدًا أن استمرار عزة الإسلام ورفعته 

الزهد لابن المبارك )178، 179 برقم: 511(. 	(((



  141لآخراو نن بين الأوليآرلقا

مرهون باستمســاك أبنائه بالقرآن، فهو حبل الله الذي يجمــع ولا يفرق، كما قال 
تعالى: ﴿ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃڃڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃڃ ﴾ ]آل عمران: 103[.

وكانوا يدركون أن الاستمســاك بالقرآن يعني اتخاذه دليــاً ومصباحًا وهاديًا 
لكل ما يحبه الله D، فكانوا شديدي الحرص على استمرار تعامل الأجيال التي 
تليهم مع القرآن بنفس الطريقة التي تعاملوا بها معه، وكانوا كذلك شديدي الخوف 
أن يتحول القــرآن من كتاب هداية يصنع النفوس الكبار ويحرر القلوب من أســر 
الدنيا، وينقذ البشــرية مــن الضلال إلى مجرد تراتيل ترددها الألســن ولا تتجاوز 

الحناجر.
وتجلى هذا جيدًا في توجيهاتهم ووصاياهم لمن بعدهم.

فمن هذه الوصايا:

التفرغ للقرآن وعدم الانشغال بغيره

التفرغ للقرآن وعدم الانشــغال بغيره من شــأنه أن يجعل تصورات الشخص 
وخواطره ومنطلقات سلوكه تنطلق من معاني القرآن؛ لذلك كان الصحابة شديدي 
الحــرص على تبليغ هذه الوصيــة لمن بعدهم، وبخاصة بعد انتشــار الفتوحات، 

ودخول الكثيرين في الإسلام ممن لم يعايشوا أجواء القرآن.
تأمل معي هذه الوصية لعبد الله بن مســعود  والتي يقول فيها: جردوا 
القرآن ليربوا فيه صغيركم، ولا ينأى عنه كبيركم، فإن الشيطان يفر من البيت يَسْمَعُ 

تُقرأ فيه سورة البقرة.
ا فقال: نعم،  قال شــعبة -أحد رواة هذا الأثر: فحدثت به أبا التياح وكان عربيًّ



العودة إلى القرآن 142

أُمروا أن يجردوا القرآن. قلت له: ما جردوا القرآن؟ قال: لا يخلطون به غيره))).
وعن عبد الرحمن بن الأسود عن أبيه قال: أصبت أنا وعلقمة صحيفة، فانطلقنا 
إلى ابن مســعود  بها، وقد زالت الشمس أو كادت تزول، فجلسنا بالباب ثم 
قال للجارية: انظري من بالباب، فقالت: علقمة والأســود، فقال: ائذني لهما، قال: 
فدخلنا، فقال: كأنكما قد أطلتما الجلوس؟ قلنا: أجل. قال: فما منعكما أن تستأذنا؟ 
قالا: خشــينا أن تكون نائمًا. فقــال: ما أحب أن تظنا بي هذا، إن هذه الســاعة كنا 
نقيســها بصلاة الليل. فقلنا: هذه صحيفة فيها حديث حسن، فقال: هاتها، يا جارية 

هاتي الطست فاسكبي فيها ماء. قال: فجعل يمحوها بيده ويقول: ﴿ ۓ ۓ ڭ ۓ ۓ ڭ 
ڭ ڭڭ ڭ ﴾ ]يوســف: 3[، فقلنا: انظر فيها، فإن فيها حديثًا عجيبًا، فجعل يمحوه 

ويقول: إن هذه القلوب أوعية فاشغلوها بالقرآن، ولا تشغلوها بغيره.
قال أبو عبيد في تعليقه على هذا الخبر: إن هذه الصحيفة أُخذت من بعض أهل 

الكتاب؛ فلهذا كرهها عبد الله))).

جردوا القرآن

كان عمر بن الخطاب  ينهى وهو يرسل الجيوش عن الإكثار من رواية 
الحديث لعدم شــغل الناس عن القرآن.. فعَــنْ قَرَظَةَ بْنِ كَعْبٍ قَــالَ: خَرَجْنَا نُرِيدُ 
أَ، فَغَسَلَ اثْنَتَيْنِ، ثُمَّ  ابِ  إلَِى صِرَارَ، فَتَوَضَّ الْعِرَاقَ، فَمَشَى مَعَنَا عُمَرُ بْنُ الْخَطَّ
 صلى الله عليه وسلم مَشَيْتَ  هِ قَالَ: أَتَدْرُونَ لمَِ مَشَــيْتُ مَعَكُمْ ؟ قَالُوا: نَعَمْ، نَحْنُ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّ
وهُمْ  مَعَنَا، قَالَ: إنَِّكُمْ تَأْتُــونَ أَهْلَ قَرْيَةٍ لَهُمْ دَوِيُّ باِلْقُرْآنِ كَــدَوِيِّ النَّحْلِ، فَلََا تَصُدُّ

فضائل القرآن للفريابي )ص: 151، 152(.  	(((
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 73(.  	(((



  143لآخراو نن بين الأوليآرلقا

هِ صلى الله عليه وسلم، امْضُوا،  وَايَةَ عَنْ رَسُولِ اللَّ وا الرِّ دُوا الْقُرْآنَ، وَأَقِلُّ حَادِيثِ، فَتَشْغَلُوهُمْ، جَرِّ باِلْْأَ
ابِ))). ثْنَا، قَالَ: نَهَانَا عُمَرُ بْنُ الْخَطَّ ا قَدِمَ قَرَظَةَ قَالُوا: حَدِّ وَأَنَا شَرِيكُكُمْ، فَلَمَّ

ا  يَخْطُبُ وَيَقُولُ: »أَعْزِمُ عَلَى  هِ بْنِ يَسَــارٍ قَالَ: سَمِعْتُ عَلِيًّ وَعَنْ عَبْدِ اللَّ
عُوا أَحَادِيثَ  كُلِّ مَــنْ كَانَ عِنْدَهُ كِتَابٌ إلَِّاَّ رَجَعَ فَمَحَاهُ، فَإنَِّمَا هَلَــكَ النَّاسُ حَيْثُ تَتَبَّ

عُلَمَائهِِمْ وَتَرَكُوا كِتَابَ رَبِّهِمْ«))).
ويعلق الشــيخ محمد الغزالي  على هذين الخبرين فيقول: فعمر وعلي 
وغيرهما من الأئمة لا يجحدون الســنة، ولكنهم يريدون إعطاء القرآن حظه الأوفر 
من الحفــاوة والإقبال. وذلك هو الترتيب الطبيعي، فلا بــد من معرفة القانون كله 
معرفة سليمة قبل الخوض في شروح وتفاصيل لبعض أجزائه؛ إذ إن هذه التفاصيل 
والشــروح لا يحتاج إليها كل أحد، وربما شــحنت الأذهان فلم تتــرك بها فراغًا 

للأصول اللازمة والقواعد المهمة))).
لقد أدرك الصحابة القيمة العظمى للقرآن، وقدرته على التغيير، وأدركوا كذلك 
أن انشــغال الناس بغيره سيشــتت الذهن ويصرف الوقت؛ مما ســيؤدي إلى عدم 

تمكن القرآن من قيادتهم وتغييرهم.
تأمل معي ما قاله الحارث الأعور.. قَالَ: دَخَلْتُ الْمَسْجِدَ فَإذَِا أُنَاسٌ يَخُوضُونَ 
حَادِيثِ  فِي أَحَادِيثَ، فَدَخَلْتُ عَلَى عَلِيٍّ فَقُلْتُ: أَلََا تَرَى أَنَّ أُنَاسًــا يَخُوضُونَ فِي الْْأَ

جامع بيان العلم وفضله لابن عبــد البر )999/2 برقم: 1906(، ورواه الدارمي )328/1 برقم:  	(((
287(، وابن ماجه )12/1 برقم: 28(. 

رواه ابن أبي شيبة )314/5 برقم: 26439(، وابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله )271/1  	(((
برقم: 337( واللفظ له.

فقه السيرة للغزالي )ص: 37(.  	(((



العودة إلى القرآن 144

 صلى الله عليه وسلم  هِ فِي الْمَسْــجِدِ؟ فَقَالَ: قَدْ فَعَلُوهَا؟ قُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: أَمَا إنِِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّ
هِ فِيهِ نَبَأُ  هِ، كِتَابُ اللَّ يَقُولُ: »سَــتَكُونُ فِتَنٌ« قُلْتُ: وَمَا الْمَخْرَجُ مِنْهَا؟ قَالَ: »كِتَابُ اللَّ
مَــا قَبْلَكُمْ، وَخَبَرُ مَا بَعْدَكُمْ، وَحُكْمُ مَا بَيْنَكُمْ، هُوَ الْفَصْلُ لَيْسَ باِلْهَزْلِ، هُوَ الَّذِي مَنْ 
هِ  ــهُ، فَهُوَ حَبْلُ اللَّ هُ اللَّ هُ، وَمَــنْ ابْتَغَى الْهُدَى فِي غَيْرِهِ أَضَلَّ ارٍ قَصَمَهُ اللَّ تَرَكَــهُ مِنْ جَبَّ
هْوَاءُ،  رَاطُ الْمُسْتَقِيمُ، وَهُوَ الَّذِي لََا تَزِيغُ بهِِ الْْأَ كْرُ الْحَكِيمُ، وَهُوَ الصِّ الْمَتيِنُ، وَهُوَ الذِّ
، وَلََا تَنْقَضِي  دِّ عُ مِنْهُ الْعُلَمَاءُ، وَلََا يَخْلَقُ عَنْ كَثْرَةِ الرَّ لْسِنَةُ، وَلََا يَشْــبَ وَلََا تَلْتَبسُِ بهِِ الْْأَ
عَجَائبُِهُ، وَهُوَ الَّذِي لَمْ يَنْتَهِ الْجِنُّ إذِْ سَمِعَتْهُ أَنْ قَالُوا: ﴿ ڀ ڀ ڀ ڀ    ڀ ڀ ڀ ڀ    ﴾ ]الجن: 1[، 
هُوَ الَّذِي مَنْ قَالَ بهِِ صَدَقَ، وَمَنْ حَكَمَ بهِِ عَدَلَ، وَمَنْ عَمِلَ بهِِ أُجِرَ، وَمَنْ دَعَا إلَِيْهِ هُدِيَ 

إلَِى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ«))).

ومــن هــذه الوصايــا: تأكيدهــم المســتمر بضــرورة التدبــر - بمعنــاه الصحيــح - فــي 

آيــات القــرآن والاجتهــاد فــي العمــل بمــا تــدل عليــه

مَ عَشْــرَ آيَاتٍ لَمْ يُجَاوِزْهُنَّ  ا إذَا تَعَلَّ جُلُ مِنَّ يقول ابن مســعود : كَانَ الرَّ
.((( حَتَّى يَعْرِفَ مَعَانيَِهُنَّ وَالْعَمَلَ بهِِنَّ

ويؤكد هذا المعنى أبو عبد الرحمن السلمي، وهو أحد تلامذة الصحابة فيقول: 
مُوا عَشْرَ آيَاتٍ لَمْ يُجَاوِزُوهُنَّ إلَِى  هُمْ كَانُوا إذَِا تَعَلَّ إنَِّمَا أَخَذْنَا الْقُرْآنَ عَنْ قَوْمٍ أَخْبَرُونَا أَنَّ
هُ  مْنَا الْعِلْمَ وَالْعَمَلَ جَمِيعًا ،وَأَنَّ الْعَشْرِ الُأخَرِ حَتَّى يَعْلَمُوا مَا فِيهِنَّ مِنَ الْعَمَلِ، قَالَ: فَتَعَلَّ
سَيَرِثُ الْقُرْآنَ بَعْدَنَا قَوْمٌ يَشْرَبُونَهُ شُرْبَ الْمَاءِ لا يُجَاوِزُ هَذَا، وَأَشَارَ بيَِدِهِ إلَِى حَنَكِهِ))).

رواه الدارمي في ســننه )2098/4 برقــم: 3374(. وأحمد )111/2 برقــم: 704( والترمذي  	(((
)172/5 برقم: 2906( وقال حديث غريب. 

تفسير الطبري )80/1(. 	(((
فضائل القرآن للفريابي )ص: 241(. 	(((



  145لآخراو نن بين الأوليآرلقا

نَّكُمْ مَنْ قَرَأَ الْقُرْآنَ،  وفــي هذا المعنى يقول عمر بن الخطــاب : لََا يَغُرَّ
مُ بهِِ، وَلَكِنِ انْظُرُوا إلَِى مَنْ يَعْمَلُ بهِِ))). إنَِّمَا هُوَ كَلََامٌ يُتَكَلَّ

ويقول ابن عبــاس L في قوله تعالــى: ﴿ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ 
ڃڃ ﴾ ]البقرة: 121[. قال: يتبعونــه حق اتباعه. وقال عكرمة: ألا ترى أنك تقول 
»فلان يتلو فلان«: أي يتبعه ﴿ ٱ ٻ   ٻ  ٻ ٻ پ    پٱ ٻ   ٻ  ٻ ٻ پ    پ ﴾))) ]الشمس: 1، 2[.

العمل مقدم على الحفظ
لقــد كانت قضية العمل بما يتعلمونه من القــرآن لا يختلف عليها اثنان منهم؛ 

لهذا ـ كما يقول ابن تيمية ـ كانوا يبقون مدة في حفظ السورة.
جُلُ إذَِا قَرَأَ: الْبَقَرَةَ، وَآلَ عِمْرَانَ، جَدَّ فِينَا))). وفي رواية:  قال أنــس : كَانَ الرَّ

يُعد فينا عظيمًا.
ولقد ظل عمر بن الخطاب  يتعلم ويحفظ في سورة البقرة اثنتي عشرة سنة، 

فلما أتمها نحر جزورًا)))، وهذا ابنه عبد الله  يتعلمها في ثماني سنين))).
فالعمــل بالقرآن كان لديهــم مقدمًا على حفظه، ولقد مــات الكثير من أكابر 

الصحابة، بل من العشرة المبشرين بالجنة دون أن يتموا حفظ القرآن.
أخرج ابن ســعد في طبقاته عن محمد بن ســيرين قال: قُتل عمر ولم يجمع 

القرآن))).

اقتضاء العلم للعمل للخطيب البغدادي )ص: 71(. 	(((
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص:130(. 	(((

مقدمة أصول التفســير لابن تيمية )ص: 99(، والحديث رواه أحمد )247/19 برقم: 12215،  	(((
.)12216

رواه البيهقي في شعب الإيمان )346/3 برقم: 1805(. 	(((
الأثر عن عمر رواه البيهقي في الشــعب )346/3 برقم: 1805(، ورواه مالك في الموطأ عن ابن  	(((

عمر، كتاب القرآن، باب ما جاء في القرآن من رواية يحيى بن يحيى )برقم: 479(.
طبقات ابن سعد )224/3(.  	(((



العودة إلى القرآن 146

وكما يقول الحسن البصري أن رسول الله صلى الله عليه وسلم تُوفي وما استكمل حفظ القرآن 
من أصحابه رضوان الله تعالى عليهم إلا النفر القليل، استعظامًا له، ومتابعة لأنفسهم 

بحفظ تأويله والعمل بمحكمه ومتشابهه))).
وفي هــذا يقول عبد الله بن مســعود : »إنَِّا صَعُبَ عَلَيْنَــا حِفْظُ أَلْفَاظِ 
القُرْآنِ، وَسَــهُلَ عَلَيْنَا العَمَلُ بهِِ، وَإنَِّ مَنْ بَعْدَنَا يَسْهُلُ عَلَيْهِمْ حِفْظُ القُرْآنِ، وَيَصْعُبُ 

عَلَيْهِمُ العَمَلُ بهِِ«))).
وكان ابــن عمر L يقول:»كَانَ الفَاضِلُ مِنْ أَصْحَابِ رَسُــولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم في 
ــورَةَ أَو نَحْوَهَا، وَرُزِقُوا العَمَلَ باِلقُرْآنِ،  ةِ لََا يَحْفَظُ مِنَ القُرْآنِ إَّلَّا السُّ صَدْرِ هَذِهِ الُأمَّ
بيُِّ وَالَأعْمَى، وَلََا يُرْزَقُونَ العَمَلَ بهِِ«))). ةِ يُرْزَقُونَ القُرْآنَ، مِنْهُمُ الصَّ وَإنَِّ آخِرَ هَذِهِ الُأمَّ
هِ   جُلُ مِنْ أَصْحَابِ رَسُــولِ اللَّ ةِ وَكَانَ الرَّ مَّ ا صَدْرَ هَذِهِ الْْأُ وفي رواية أخرى: »كُنَّ
ــورَةُ مِنَ الْقُرْآنِ أَوْ شِــبْهُ ذَلكَِ وَكَانَ الْقُرْآنُ ثَقِيــاً عَلَيْهِمْ وَرُزِقُوا  صلى الله عليه وسلم مَا مَعَهُ إلَِّاَّ السُّ
عْجَمِيُّ فَلََا  بيُِّ وَالْْأَ فُ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنُ حَتَّى يَقْرَأَهُ الصَّ ةِ يُخَفَّ مَّ الْعَمَلَ بهِِ وَإنَِّ آخِرَ هَذِهِ الْْأُ

يَعْمَلُونَ بهِِ«))).

تصحيح مفهوم حامل القرآن

يقــول عبد الله بن عمرو بن العاص: مــن جمع القرآن فقد حمل أمرًا 
عظيمًا، لقد أُدرجت النبوة بين كتفيه غير أنه لا يوحى إليه))).

الحسن البصري لابن الجوزي )ص: 98(. 	(((
تفسير القرطبي )40/1(. 	(((

الجامع لأحكام القرآن )30/1(.  	(((
أخلاق حملة القرآن للآجري )برقم: 32(. 	(((

أخلاق حملة القرآن )برقم: 13(.  	(((



  147لآخراو نن بين الأوليآرلقا

ولقد جمع أبو موســى الأشــعري  الذين قرؤوا القرآن وهم قريب من 
م القرآن وقال:»إنَِّ هَذَا الْقُرْآنَ كَائنٌِ لَكَمْ ذِكْرَى، وَكَائنٌِ لَكَمْ أَجْرًا، أَوْ  الثلاثمائة فعظَّ
بعِِ الْقُرْآنَ يَهْبطِْ بهِِ  هُ مَنْ يَتَّ بعِْكُــمُ الْقُرْآنُ، فَإنَِّ بعُِوا الْقُرْآنَ، وَلََا يَتَّ كَانَ عَلَيْكُمْ وِزْرًا، فَاتَّ

بعِْهُ الْقُرْآنُ يَزُخُّ فِي قَفَاهُ فَيَقْذِفُهُ فِي جَهَنَّمَ«))). ةِ، وَمَنْ يَتَّ عَلَى رِيَاضِ الْجَنَّ
وكان أبو عبد الرحمن الســلمي إذا ختم عليه الخاتم القرآن أجلسه بين يديه، 
ووضع يده على رأسه وقال له: يا هذا اتقِ الله، فما أعرف أحدًا خيرًا منك إن عملت 

بالذي علمت))).
وكان محمد بن كعب القرظي يقول: كنا نعرف قارئ القرآن بصُفرة اللون))).

فلا يصح جمع القرآن عندهم إلا بالعمل به أولًًا، وهذا ما أشــار إليه الحســن 
البصري بقوله: إن أَولى الناس بهذا القرآن من اتبعه وإن لم يقرأه))).

ويؤكــد ابن عبد البر على هــذا المعنى فيقول: وحملة القــرآن هم العالمون 
بأحكامه، وحلاله وحرامه، والعاملون به))).

هُمَّ  ولقــد أتى رجل أبا الدرداء  فقال: إن ابني جمــع القرآن، فقال: اللَّ
غفرًا، إنما جمع القرآن مَن سمع له وأطاع))).

ومن وصاياهم: الإيمان قبل القرآن
والمقصــد من هذه الوصية غــرس قواعد الإيمان في القلــب وإقامة صرحه 

رواه ابن أبي شيبة )126/6 برقم: 30014( والدارمي )2096/4 برقم: 3371(.  	(((
التذكار في أفضل الأذكار )ص: 67( دار الكتب العلمية. 	(((

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 112(.  	(((
المصدر السابق )ص: 134(. 	(((

التذكار في أفضل الأذكار للقرطبي )ص: 148(. 	(((
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 133(.  	(((



العودة إلى القرآن 148

وتمكنه مــن الإرادة قبل حفظ حروف القــرآن، وكذلك الإيمــان بالقرآن وقدره 
ووظيفته المتفردة في الهداية والشفاء والتغيير.

 صلى الله عليه وسلم وَنَحْــنُ فِتْيَانٌ حَزَاوِرَةٌ،  بيِِّ ا مَعَ النَّ ــهِ : كُنَّ يقــول جُنْدُبِ بْنِ عَبْدِ اللَّ
مْنَا الْقُرْآنَ فَازْدَدْنَا بهِِ إيِمَانًا))). مَ الْقُرْآنَ، ثُمَّ تَعَلَّ مْنَا الْْإِيمَانَ قَبْلَ أَنْ نَتَعَلَّ فَتَعَلَّ

ويؤكد علــى هذا المعنى عبد الله بن عمر بقوله: لَقَدْ عِشْــنَا بُرْهَةً مِنْ 
مُ  دٍ صلى الله عليه وسلم  فَيَتَعَلَّ ــورَةُ عَلَى مُحَمَّ لُ السُّ دَهْرِنا وَأَحَدُنَا يُؤتَــى الْْإِيمَانُ قَبْلَ الْقُرْآنِ، وَتَتَنَزَّ
مُونَ أَنْتُمُ الْقُرْآنَ، ثُمَّ قَاَلَ:  حَلََالَهَا وَحَرَامَهَا، وَمَا يَنْبَغِــي أَنْ نُوقَفَ عِنْدَهُ فِيهَا كَمَا تَعَلَّ
لَقَدْ رَأَيْتُ رِجَالًًا يُؤْتَى أَحَدُهُمُ الْقُرْآنَ قَبْلَ الْْإِيمَانِ، فَيَقْرَأُ مَا بَيْنَ فَاتحَِتهِِ إلَِى خَاتمَِتهِِ، 

قل))). وَلََا يَدْرِي مَا أمْرُهُ وَلََا زَجْرُهُ، وَلََا مَا يَنْبَغِي أَنْ يَقِفَ عِنْدَهُ مِنْهُ، فَيَنْثُرُهُ نَثْرَ الدَّ
فإن كنت في شــك من هذا فتأمل معي هذا الخبر: كتب إلى عمر بن الخطاب 
 بعضُ عماله فــي العراق يخبرونه أن رجالًًا قد جمعــوا كتاب الله تعالى، 
فكتــب لهم عمر أن افرض لهم في الديوان، فكثر من يطلب القرآن، فكُتب إليه من 
قابل أنه قد جمع القرآن ســبعمائة رجل. فقال عمر: »إني لأخشــى أن يُسرعوا في 

القرآن قبل أن يتفقهوا في الدين، فكتب ألا يُعطيهم شيئًا«))).
ويُطلق الحســن البصري ربيب الصحابة وأحد كبار التابعين تحذيره مِن حفظ 
حروف القرآن فقط، فيقول: إن هذا القرآن قد قرأه عبيد وصبيان لا علم لهم بتأويله، 

ولم يأتوا الأمر من أوله. قال الله تعالى: ﴿ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ 
ڃ چ چڃ چ چ ﴾ ]ص: 29[، وما تدبر آياته إلا اتباعه بعلمه. أما -والله- ما هو بحفظ 

رواه ابن ماجه )23/1 برقم: 61(، وحزاورة جمع الحزور، وهو الشاب الممتلئ نشاطًا وقوة وجلدًا. 	(((
رواه الحاكم )91/1 برقم: 101( وصححه ووافقه الذهبي. والدقل: هو رديء التمر.  	(((

الحوادث والبدع للطرطوشي )ص: 97( دار ابن الجوزي. 	(((



  149لآخراو نن بين الأوليآرلقا

حروفه وإضاعــة حدوده، حتى إن أحدهــم ليقول: والله لقد قــرأت القرآن كله ما 
أســقطت منه حرفًا.. وقد والله أسقطه كله، ما رُئي القرآن له في خلق ولا عمل، وإن 
اء ولا العلماء  أحدهم ليقول: والله إني لأقرأ الســورة في نفس واحد ما هؤلاء بالقرَّّ

اء يقولون مثل هذا؟ لا كثَّر الله في الناس مثل هذا))). ولا الورعة.. متى كان القرَّ
فالحســن البصري يحذر من عدم أخذ أمر القرآن من أوله، وأوله كما مر علينا 
هو معرفة المقصــد الأعظم من نزوله وما يقتضيه ذلك مــن تعلم ما فيه من إيمان 

وعمل، ليأتي بعد ذلك الحفظ على قاعدة سليمة فيزداد به القلب إيمانًا.

ومن وصاياهم: ضرورة التفكر في القرآن وفهمه والتذكر من خلاله
عن أبي جمرة قــال: قلت لابن عباس : إني ســريع القراءة وإني أقرأ 
برها وأرتلها أحب إليَّ من أن أقرأ  القرآن في ثلاث، فقال: لأن أقرأ البقرة في ليلة فأدَّ

كما تقول))).
وهكــذا كان يفعل ابن عبــاس ... يقول ابن أبي مليكة: ســافرت مع 
ابن  عباس  من مكة إلى المدينة وهم يســيرون إليها وينزلون بالليل، فكان 
ابن  عباس  يقوم نصف الليل فيقرأ القرآن حرفًا حرفًا ثم حكى قراءته يبكي 

حتى تسمع له نشيجًا))).
 ،L عن صالح قال: كنــت جارًا لابن عباس  وعــن ابن أبي ذئب
وكان يتهجد من الليل فيقرأ الآية ثم يســكت قدر ما حدثتك، وذاك طويل، ثم يقرأ. 

قلت: لأي شيء فعل ذلك؟ قال: من أجل التأويل يُفكر فيه))).

المصدر السابق )ص: 209، 210(.  	(((
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 157(. 	(((

مختصر قيام الليل لمحمد بن نصر )ص: 131(. 	(((
المصدر السابق )ص: 149(.  	(((



العودة إلى القرآن 150

فبمثل ما كان يقرأ ابن عباس كانوا يوصون.
ومع شدة انشغالهم بالقرآن واعتنائهم به إلا أنهم كانوا يتفاوتون في مدة ختمه.
 صلى الله عليه وسلم يقرؤون  أخرج ابن أبي داود عن مكحول قال: كان أقوياء أصحاب رسول الله
القرآن في ســبع، وبعضهم في شــهر، وبعضهم في شــهرين، وبعضهم في أكثر من 

ذلك))).
ولقد ســأل رجل زيد بن ثابت : كيف ترى في قراءة القرآن في ســبع؟ 
، وسلني مم  فقال: ذلك حسن، ولأن أقرأه في نصف شهر أو عشرين يومًا أحب إليَّ

ذاك؟ فقال: فإني أسألك. قال زيد: لكي أتدبره وأقف عليه))).
فالعبرة عندهم ليســت بكم القراءة بقدر ما كانت بالمعاني المســتخرجة منها 

والتي تحرك القلوب وتدفع للعمل.
عْر، ولا تَنْثُرُوه  وا القرآن هَذَّ الشِّ لذلك كان من وصايا ابن مســعود : لا تَهُذُّ
كُوا به القلوب، ولا يكن هَمُّ أحدِكم آخر السورة))). قل، وقِفُوا عند عجائبه، وحَرِّ نَثْر الدَّ

القراءة المتأنية أدعى لحسن الفهم

سُــئل الإمام مجاهد -تلميذ ابــن عباس- عن رجل قرأ البقــرة وآل عمران، 
ورجل قرأ البقرة، قيامهما واحد، وركوعهما واحد، وسجودهما واحد، وجلوسهما 

واحد، أيهما أفضل؟ فقال: الذي قرأ البقرة، ثم قرأ قوله تعالى: 
﴿ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ﴾))) ]الإسراء: 106[.

الإتقان في علوم القرآن للسيوطي )362/1(. الهيئة المصرية العامة للكتاب. 	(((
مختصر قيام الليل )ص: 149(. 	(((
مختصر قيام الليل )ص: 132(. 	(((

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 158(. 	(((



  151لآخراو نن بين الأوليآرلقا

ولقد قيل للسيدة عائشــة : يا أم المؤمنين إن أناسًا يقرأ أحدهم القرآن 
فــي ليلة مرتين أو ثلاثًا، فقالت: قرؤوا ولم يقرؤوا، كان رســول الله صلى الله عليه وسلم يقوم ليلة 
التمام فيقرأ ســورة البقرة وسورة آل عمران وسورة النساء، لا يمر بآية فيها استبشار 

إلا دعا الله تعالى ورغب، ولا يمر بآية فيها تخويف إلا دعا الله واستعاذ))).
وفي صحيح مســلم عن أبي وائل قال: جاء رجل يقال له نهيك بن ســنان إلى 
عبد الله بن مســعود  فقال: يا أبا عبد الرحمن: كيف تقرأ هذا الحرف، ألفًا 
تجده أم ياء »من ماء غير آســن« أو »من ماء غير ياســن« قال: فقال عبد الله: وكل 
ا  القرآن قد أحصيت غير هذا؟ قال: إني لأقرأ المفصل في ركعة. فقال عبد الله: هذًّ
كهذِّ الشــعر؟ إن أقوامًا يقرؤون القرآن لا يجاوز تراقيهم، ولكن إذا وقع في القلب، 

فرسخ فيه، نفع))).
ويُعلق النووي على قول ابن مســعود : معناه إن قومًا ليس حظهم من 
القرآن إلا مروره على اللســان، فلا يجاوز تراقيهم ليصل قلوبهم، وليس ذلك هو 

المطلوب، بل المطلوب تعقله وتدبره بوقوعه في القلب))).
فلا بديل عن القــراءة بتفهم وتفكر فيما نقرأ، ومن ثم يكون هذا التفكر البوابة 
بإذن الله لتفاعل المشاعر وتأثرها ووصول هذه المعاني إلى القلب شيئًا فشيئًا حتى 

ترسخ فيه.
فإن قلت فما هو الحد الأدنى للسرعة في القراءة؟!

أخرجه ابن المبارك في الزهد )ص: 421 برقم: 1196(. 	(((
رواه مسلم )563/1 برقم: 822(. 	(((

صحيح مسلم بشرح النووي )105/6(، دار إحياء التراث العربي. 	(((



العودة إلى القرآن 152

يوضح ذلك الحســن بن علي L بقوله: اقرأ القرآن ما نهاك فإن لم ينهك 
فلست تقرؤه))).

وعندما قال أبو جمرة لابن عباس: إني ســريع القــراءة، إني لأقرأ القرآن في 
.. إن كنت لا بد فاعلًًا فاقرأ قراءة  ليلة.. قال ابن عباس: لأن أقرأ ســورة أحب إلــيِّ

تُسمعها أذنيك ويوعها قلبك))).

ومن هديهم في تلاوتهم للقرآن: ترديد الآية التي تؤثر فيهم

عن عباد بن حمزة قال: دخلت على أسماء  وهي تقرأ: 
﴿ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ېۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ﴾ ]الطــور: 27[ قال: فوقفت عليها 

فجعلت تستعيذ وتدعو، قال عباد: 
فذهبت إلى الســوق، فقضيت حاجتي ثــم رجعت وهي فيها بعد، تســتعيذ 

وتدعو))).
وظل عبد الله بن مسعود  يردد قوله تعالى: 

﴿ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ﴾))) ]طه: 114[، حتى أصبح.
د الفاتحة في ليلة لا يزيــد عليها حتى  وظــل عمر بن الخطــاب  يُــردِّ

أصبح))).
وقــرأ عامر بن قيــس  ليلة من ســورة المؤمن فلما انتهــى إلى قوله: 

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 133(. 	(((
فتح الباري )89/9(. دار المعرفة. 	(((

رواه ابن أبي شيبة )25/2 برقم: 6037(، ونحوه عند القاسم أبي عبيد ومحمد بن نصر. 	(((
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 146(. 	(((

المصدر السابق )ص: 147(. 	(((



  153لآخراو نن بين الأوليآرلقا

﴿ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹٹٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹٹ ﴾ ]غافر: 18[، فلم يزل يرددها حتى 
أصبح))).

ومن وصاياهم: عدم التعمق في إقامة حروف القرآن

أخرج ابن الضريس في فضائل القرآن عن الحارث بن قيس قال:
كنت رجلًًا في لساني لُكنة، وكنت أتعلم القرآن فقيل لي: ألا تعلم العربية قبل 

أن تعلم القرآن! فذكرت ذلك لعبد الله بن مسعود وقلت: 
إنهم يضحكون مني، ويقولون: تعلم العربية قبل أن تعلم القرآن، فقال: 

لا تفعــل، فإنك في زمان تحفظ فيه حدود القــرآن، ولا يبالون حفظ كثير من 
حروفه، وإن بعدك زمانًا تحفظ فيه الحروف وتُضيع فيه الحدود))).

وكأن ابن مســعود  يريد أن يلفت الانتباه إلى أن الجهد الأكبر ينبغي أن 
ينصــب في اتجاه المعنى ومــا يحدثه في القلب وليس في اتجــاه إقامة الحروف، 
وليــس معنى هذا إهمال هــذا الأمر، ولكن وضعه في حجم معقول يتناســب مع 
أهميته، فشكل العبادة -أي عبادة- مهم وضروري للدخول بها على الله D، ولا 
قيمة لعبادة تؤدى بشكل مبتدع، ولكن مع الاهتمام بالشكل ينبغي أن يكون الاهتمام 

الأكبر والأشمل لجوهر العبادة وروحها وما تحدثه في القلب.
 : وفي هذا المعنى يقول حذيفة

إن أقرأ الناس للقرآن منافق يقرؤه، لا يترك منه واوًا ولا ألفًا يلفته بلســانه، كما 

المصدر السابق )ص: 147(. 	(((
فضائل القرآن لابن الضريس )ص: 27(. 	(((



العودة إلى القرآن 154

تلفت البقرة الخلاء بلسانها لا يجاوز ترقوته))).
وتأمــل ما قاله فضالة بــن عبيد الأنصاري لأبي ســكينة: خذ هذا المصحف 
ن عليّ ألفًا ولا واوًا، فإنه ســيكون قــوم يقرؤون القرآن لا  وأمســك عليّ ولا تردَّ

يسقطون منه ألفًا ولا واوًا ثم رفع فضالة يديه، فقال: اللهم لا تجعلني منهم))).
وهذا عبد الله بن مســعود  يصف زمانه ويقارنه بأزمان أخرى فيقول: 
إنك في زمان قليل قــراؤه كثير فقهاؤه.. تحفظ فيه حدود القرآن، ويُضيع حروفه.. 
قليل من يسأل.. كثير من يعطي.. يطيلون فيه الصلاة ويقصرون فيه الخطبة.. يبدون 
فيه أعمالهم قبل أهوائهم.. وســيأتي على الناس زمان كثير قــراؤه، قليل فقهاؤه، 
تحفظ فيه حروف القرآن، وتضيع حدوده.. كثير من يسأل، قليل من يعطي، يطيلون 

الخطبة، ويقصرون الصلاة، ويبدون أهواءهم قبل أعمالهم))).
ولقد قرأ رجل عند عمر بن عبد العزيز سورة، وعنده رهط.. 

قــال بعض القوم: لحــن. فقال عمر: أما كان فيما ســمعت ما يشــغلك عن 
اللحن؟))).

ك به ومن وصاياهم: اترك نفسك للقرآن وتمسَّ

عن أبي قلابة أن رجلًًا من أهل الكوفة لقي أبا الدرداء  فقال: إن إخوانًا 
لك من أهل الكوفة يقرئونك السلام، ويأمرونك أن توصيهم. فقال: أقرئهم السلام 

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 211(. 	(((
المصدر السابق )ص: 212(. 	(((

فضائل القرآن للفريابي )ص: 202، 203(. 	(((
سيرة ومناقب عمر بن عبد العزيز لابن الجوزي )ص: 253(، واللحن هو الخطأ في القراءة. 	(((



  155لآخراو نن بين الأوليآرلقا

ومُرهــم فليعطوا القــرآن بخزائمهم، فإنه يحمل على القصد والســهولة ويُجنِّبهم 
الجور والحزونة))).

والخزائم جمع خزامة وهي حلقة من الشــعر تُوضع في وترة أنف البعير يشد 
بها الزمام.

والمراد: أي اجعلوا القرآن مثل الخزام في أنف أحدكم فاتبعوه واعملوا به.
وهــذه الوصية من أهم الوصايا التي قيلت في القرآن، فمن ترك نفســه للقرآن 
ليقوده ويوجهه فســيحظى بالطريق الســهل الآمن الذي لا تشدد فيه ولا تعسف. 

طريق رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام.
جاء رجل إلى عبد الله بن مسعود  فقال: علمني كلمات جوامع نوافع، 
فقال: نعم، تعبد الله ولا تشــرك به شــيئًا، وتزول مع القرآن أينما زال، ومن جاءك 
بصدق من صغير أو كبير وإن كان بعيــدًا بغيضًا فاقبله منه، ومن جاءك بكذب وإن 

كان حبيبًا قريبًا فاردده عليه))).
وقال حذيفة بن اليمان  لعامر بن مطر: كيف أنت إذا أخذ الناس طريقًا 
واحــدًا وأخذ القرآن طريقًــا، مع أيهما تكون؟ قال: أكون مــع القرآن وأموت معه 

وأحيا معه، قال: فأنت إذًا أنت، فأنت إذًا أنت))).
فالمطلوب مع القرآن أن يكون أمامنا، نسير وراءه كقائد وسائق يسوقنا إلى الله 

 وجنته. 
قال عبد الله بن مسعود : القرآن شــافع مشفع، وماحل مصدق، ومن 

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 72(. 	(((

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 74(. 	(((
المصدر السابق )ص: 142(. 	(((



العودة إلى القرآن 156

جعله أمامه قاده إلى الجنة ومن جعله خلفه ساقه إلى النار))).
ولقد أوضح الشــعبي معنى ترك القرآن خلف الظهر، فقــال في قوله تعالى: 
﴿ ڀ ڀ ٺڀ ڀ ٺ﴾ ]آل عمــران: 187[: »أما إنــه كان بين أيديهم ولكن نبذوا 

العمل به«، فهذا يُبين لك أن من نبذ شيئًا فقد تركه وراء ظهره))).

فضائل القرآن لأبي الفضل الرازي )ص: 153(. 	(((
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 131(. 	(((



  157لآخراو نن بين الأوليآرلقا

حالنا مع القرآن

أتعلــم أخي القارئ أن القــرآن الذي بين أيدينا هو القــرآن ذاته الذي كان مع 
الصحابة  وصنع منهم هذا الجيل الفريد؟

أتعلــم أن الأدوات التي معنا هي التي كانت معهم، من عينين وأذنين ولســان 
وشفتين وعقل وقلب وجوارح.

فما الذي حدث؟
لمــاذا لم يعد القــرآن يُنتج مثل هذه النمــاذج؟ مع أنه قد تيســر وجوده بين 

المسلمين أكثر من أي وقت مضى؟!
فما من بيت من بيوت المســلمين إلا وفيه مصحف أو أكثر، وما عليك إلا أن 
تدير مؤشــر المذياع لتســتمع إلى آيات القرآن تتلى في إذاعة من الإذاعات.. لقد 
أصبح القرآن في عصرنا ميسرًا للقراءة أكثر من أي وقت مضى، وانتشرت الكتاتيب، 
وازداد حُفاظه من الرجال والنســاء في كل مكان، فلمــاذا لا يُحيينا كما أحيا جيل 

الصحابة، ولماذا لا يرفعنا كما رفعهم؟
هل فقد مفعوله؟ أم ماذا حدث؟

يُجيب عن هذه التساؤلات الشيخ محمد الغزالي  فيقول:
إن المسلمين بعد القرون الأولى، انصرف اهتمامهم بكتابهم إلى ناحية التلاوة، 
وضبط مخــارج الحروف، وإتقان الغُنن والمدود، ومــا إلى ذلك مما يتصل بلفظ 
القرآن والحفاظ على تواتره كما جاءنا أداءً وأحكامًا -أقصد أحكام التلاوة- لكنهم 
بالنسبة لتعاملهم مع كتابهم صنعوا شــيئًا ربما لم تصنعه الأمم الأخرى، فإنّ كلمة 



العودة إلى القرآن 158

)قرأت( عندما يســمعها الإنســان العادي أو يقولها تعني: أن رسالة جاءته أو كتابًا 
وقع بين يديه فنظر فيه، وفهم المقصود منه.

أما الأمة الإســامية، فلا أدري بأي طريقة فصلت بين التــاوة وبين التدبر، 
فأصبح المســلم اليوم يقرأ القرآن لمجرد البركة كما يقولون، وكأن ترديد الألفاظ 

دون حس بمعانيها، ووعي لمغازيها، يُفيد أو هو المقصود.
وعندما أحاول أن أتبين الموقف من هذا التصرف أجد أنه موقف مرفوض من 

الناحية الشرعية، وذلك أن قوله تعالى: ﴿ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ 
ڃ چ چڃ چ چ ﴾ ]ص: 29[، يعني الوعي والإدراك والتذكر والتدبر.. فأين التدبر؟ 
وأين التذكر؟ مع تلك التلاوة الســطحية التي ليس فيها أي إحســاس بالمعنى، أو 
إدراك للمقصد، أو غوص فيما وراء المعنى القريب لاستنتاج ما هو مطلوب لأمتنا 
من مقومات نفسية واجتماعية تستعيد بها الدور المفقود في الشهادة على الإنسانية 

وقيادتها إلى الخير))).

تاريخ هجر القرآن

والمقصود بهجر القرآن أي هجر الانتفاع به، وعدم التعرض إلى معجزته الفذة 
التي من شأنها أن تغير الشخص -أي شخص- لتصنع منه مؤمنًا عابدًا لله  في 

كل أموره وأحواله.
وتاريخ هجر القــرآن يبدأ من قرون خلت)))؛ حيث اهتم المســلمون ببعض 
جوانب العلم، وتوسعوا فيها كعلم الكلام والفقه، فوضعوا لها قواعد ثم شروحًا ثم 

كيف نتعامل مع القرآن؟ للغزالي )ص: 27، 28(. 	(((
بفضل الله تم بســط الحديث حول تاريخ هجر القرآن وأســبابه في كتــاب »غربة القرآن« وكتاب  	(((

»الطريق الوحيد«.



  159نآقرلا ىإل جتنااح

حواشــي ثم مختصرات، وكان هذا كله على حساب القرآن الذي بات لا يُستدعى 
إلا في المآتم وعند المرض وفي رمضان.

: يقول الشيخ محمد الغزالي
هجر المسلمون القرآن إلى الأحاديث..
ثم هجروا الأحاديث إلى أقوال الأئمة..

ثم هجروا أقوال الأئمة إلى أسلوب المقلدين..
وكان تطور الفكر الإســامي على هذا النحو وبالًًا على الإسلام وأهله، روى 
ابن  عبد البر عــن الضحاك بن مزاحم: »يأتي على الناس زمان يُعلق فيه المُصحف 
حتى يعشــش عليه العنكبوت، لا يُنتفع بما فيه، وتكون أعمــال الناس بالروايات 

والأحاديث«))).
إذن فمــا يحدث للقرآن الآن من تعامل شــاذ وغريب ما هــو إلا نتاج ميراث 
ورثناه من القرون الماضية، تحول فيها المســلمون عن القرآن بالتدريج حتى صار 
إلى ما هو عليه الآن، وحين يتساءل بعضنا عن عدم قدرتنا على الانتفاع بالقرآن كما 

انتفع به الصحابة لا بد أن تبدأ الإجابة بتشخيص حالنا مع القرآن.

التشخيص
الهدف الأسمى من نزول القرآن: هداية الناس إلى الله  وإصلاح قلوبهم 
لتصير قلوبًا سليمة، قال تعالى: ﴿ ۉ ۉ ې ې ې ېىۉ ۉ ې ې ې ېى ﴾ ]فصلت: 44[.
فهــل تعاملنا مع القرآن من هذا المنطق؟ وهل بدأنا معه من هذه النقطة، وأتينا 
أمره من أوله؟ أم ماذا فعلنا؟ المتأمل لحالنا يجد أننا قد ابتعدنا في تعاملنا مع القرآن 
عن الهدف الذي نــزل من أجله، وتركناه كمصدر للهداية والتوجيه والشــفاء، ثم 

بحثنا عن ذلك في مصادر أخرى فتشتتنا وتفرقنا.

فقه السيرة للغزالي )ص: 42، 43(. 	(((

نآرقلا نيب نيلولأا رخلآاوين



العودة إلى القرآن 160

لــم نُعط القرآن حقه في وقتنا، وعندما نقرؤه فبحناجرنا فقط، لم نُعطه الفرصة 
ليُشكل تصوراتنا ويصيغ شخصياتنا ويكون المصدر الأول لثقافتنا.

يعيب بعضنا على من لم يحســن أحكام التلاوة بل قد تهتز صورته في عينيه، 
ولا نوجه أي نصيحة لمن لا يفقه المعاني.

مَهُ«))) على  مَ الْقُرْآنَ وَعَلَّ قصرنا فهمنا لحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: »خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّ
تعلــم قراءته فقط، مع أن المقصد من الحديث كمــا يقول ابن تيمية: تعليم حروفه 
ومعانيه جميعًا، بل تعلم معانيه هو المقصود الأول بتعليم حروفه، وذلك هو الذي 

يزيد الإيمان))).
أصبح جُل اهتمامنا حين نقرأ القرآن الوصول إلى نهاية الســورة دون الاهتمام 
بتفهم ما نقول، بل قد ينتقل الواحد منا من ســورة إلى أخرى دون أن يشــعر، وإن 

سُئلنا عن الآيات التي استوقفتنا فلن نجد جوابًا.
وعندما يأتي شهر رمضان -والذي شــرفه الله بنزول القرآن فيه- يبدأ السباق 

فيما بيننا حول عدد ختمات القرآن التي سنختمها فيه.
ظن بعضنا أن مفهوم الانشــغال بالقرآن هو الانشغال بحفظ ومراجعة حروفه 

فقط دون التفقه فيه وفهم مراد الله منه، فانكب على حفظه آلاف وآلاف.
تغير مفهوم حامل القرآن لدينا، فتجد الواحد منا كما هو قبل أن يحفظ السورة 

من القرآن وبعد حفظها، لم يتغير أي شيء من أخلاقه أو تعاملاته.
ندير مؤشر المذياع على صوت القارئ ثم نتركه ليملأ جنبات المكان وننشغل 

عنه بأمورنا الخاصة وكأننا لسنا المخاطبين بهذا القرآن.

البخاري )192/6 برقم: 5027(.  	(((
مجموع الفتاوى لابن تيمية )403/13(. 	(((



  161نآقرلا ىإل جتنااح

لقد نبذنا كتابنا وراء ظهورنا وجعلناه أماني، كما نقل ابن تيمية  عن ابن 
عباس L وقتادة في قوله تعالى: ﴿ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ﴾ 
]البقرة: 78[، أي: غير عارفين بمعانــي الكتاب، يعلمونها حفظًا وقراءة بلا فهم، لا 

يدرون ما فيها.
فماذا جنينا من وراء هذا التعامل؟

واقع الأمة الإسلامية

القاصي والداني يدرك ما وصل إليه حال الأمة الإســامية من ضياع وتفكك، 
وذل نتجرع مرارته ليل نهار.

أصبحنا تحت أقدام الكفار يفعلون بنا ما يشاءون.. 
صرنا في ذيل الأمم.. 

أذلَّ أهل الأرض.. 
لا قيمة لنا، ولا اعتبار لوجودنا.

تخلينا عن مصدر عزتنا فاطمأن أعداؤنا لذلك، وبلغ استهزاؤهم بنا إلى درجة 
أن بعض إذاعاتهم تبدأ برامجها بالقرآن لعلمهم بأننا قد نبذناه وراء ظهورنا.

وعندما ظهر شعاع الضوء وبصيص الأمل في تلك الظلمة الحالكة والذي تمثل 
في ظهور الصحوة الإســامية؛ لم تعط هذه الأجيال الشابة الواعدة القرآن حقه في 
الفهــم والعمل، ولم تتعامل معه كمصدر للهدايــة والتوجيه، بل تركته وبحثت عن 
غيره، فاختلفــت المنابع، وتنوعت المشــارب، فحدث ما حــدث من خلاف في 
التصور حول القضايا المختلفة، والأمور الجوهرية، ولم نعد على قلب رجل واحد، 
فأنفذ الله وعده وأجرى ســنته علينا حين أســأنا، كما أوفى بوعده مع الجيل الأول 

حين أحسنوا التعامل معه.

نآرقلا نيب نيلولأا رخلآاوين



العودة إلى القرآن 162

فبعد أن كانوا أذلاء، فقراء، جهالًًا، في مؤخرة الشــعوب قبل الإسلام، إذا بهم 
-بعد أن أحســنوا اســتقبال القرآن- في المقدمة، ســادة الأرض ومحط الأنظار: 

﴿ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈئېئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈئې ﴾ ]التوبة: 111[.
أما نحن فحين تخلينا عن المصباح، وأهرقنا الدواء، والتمســنا الهدى في غير 
القرآن، تركنا الله  وجعلنا أذلة بعد أن كنا أعزة، وســلط علينا من كَتَب عليهم 
الذلة والمسكنة.. إخوان القردة والخنازير، وجعل منهم سياطًا يؤدبنا بها لعلنا نعود 

إليه وإلى كتابه: ﴿ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ﴾ ]الزخرف: 48[.
فهل نحن راجعون؟!!



الفصل الخامس
حاجتنا إلى القرآن





  165نآقرلا ىإل جتنااح

حاجتنا إلى القرآن

الناظــر المتفحص لأحوال الأمة الإســامية يجد أنها تمــر بأخطر مرحلة في 
تاريخها، فبعد أن كان أعداؤها يُخْفون عداوتهم ومخططاتهم ضدها، أصبحوا اليوم 
يجاهرون بذلك بعد أن اســتطاعوا هزيمة المسلمين في الميادين المختلفة؛ سياسية 
كانت أو اقتصادية أو اجتماعية، تقودهم في ذلك الصهيونية العالمية التي تسعى سعيًا 

حثيثًا نحو إقامة مشروعها )إسرائيل الكبرى( والسيطرة على العالم كله بعد ذلك.
أما أبناء أمة الإسلام الذين انخدعوا في السابق بشعارات الغرب البراقة، وكانوا 
يعترضون على ما يطلق عليه »نظرية المؤامرة« أو مصطلح »أعداء الإسلام«، أصبح 
هؤلاء اليوم يعيشــون مع غيرهم من المسلمين في واقعية المؤامرة، وما أفغانستان 
وفلسطين والعراق منا ببعيد.. فجراحات المسلمين في كل مكان، ولا ندري أنبكي 
على هؤلاء أم على هؤلاء أم نبكي على أنفسنا، وعلى المجد الذي أضعناه أو الذل 

الذي نتجرعه بالليل والنهار.
لقد انطبق حالنا مع ما أخبر به رسول الله صلى الله عليه وسلم: »يُوشِكُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيْكُمْ الُأمَمُ 
ةٍ نَحْــنُ يَوْمَئذٍِ؟ قَالَ: »بَلْ أَنْتُمْ  كَمَــا تَدَاعَى الَأكَلَةُ إلَِــى قَصْعَتهَِا« فَقَالَ قَائلٌِ: وَمِنْ قِلَّ
كُمُ الْمَهَابَةَ  هُ مِــنْ صُدُورِ عَدُوِّ لِ، وَلَيَنْزِعَنَّ اللَّ ــيْ كُمْ غُثَاءٌ كَغُثَاءِ السَّ يَوْمَئذٍِ كَثيِرٌ، وَلَكِنَّ
هِ وَمَا الْوَهَنُ؟ قَالَ:  هُ فِي قُلُوبكُِمُ الْوَهَنَ«. فَقَالَ قَائلٌِ: يَا رَسُــولَ اللَّ مِنْكُمْ، وَلَيَقْذِفَنَّ اللَّ

نْيَا وَكَرَاهِيَةُ الْمَوْتِ«))). »حُبُّ الدُّ

رواه الإمام أحمد )82/37 برقم: 22397(، وأبو داود )111/4 برقم: 4297( واللفظ له. 	(((



العودة إلى القرآن 166

التشخيص

والأمر اللافت للانتبــاه أنه كلما نزلت بالمســلمين نازلة، وأصابهم جرح 
جديد تعالت الأصوات من هنا وهناك بأن هذا عقاب من الله  قد حاق بنا، 
وهذه هي الحقيقة بالفعل، فما حدث للأمة ما هو إلا تطبيق لســنن الله الحاكمة 

للأرض:
﴿ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺٺٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺٺ ﴾ ]الأنفال: 53[.

وحين بدأنا بالتغيير الســلبي كان هذا الواقع الذي نشكو منه: ﴿ ٺ ٺ ٺ ٺ ٺ ٺ ٺ ٺ 
ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ﴾ ]يونس: 44[.

لقــد تمثل فينا قول رســولنا صلى الله عليه وسلم: »إذَِا تَبَايَعْتُمْ باِلْعِينَةِ، وَأَخَذْتُــمْ أَذْنَابَ اَلْبَقَرِ، 
هُ عَلَيْكُمْ ذُلًّاًّ لََا يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُوا إلَِى  طَ اَللَّ رْعِ، وَتَرَكْتُمْ اَلْجِهَادَ، سَــلَّ وَرَضِيتُمْ باِلزَّ

دِينكُِمْ«))).
نعم، هذا هو التشخيص الصحيح للوضع الأليم الذي يعيشه العالم الإسلامي 

اليوم، فمن ارتكب الذنب لا ينبغي عليه أن يستغرب العقوبة:
تج  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح  ئج  ی  تج ی  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح  ئج  ی  ﴿ ی 

تح تختح تخ ﴾ ]الروم: 41[.

فلنبدأ بأنفسنا

فإن كان الأمر كذلك، فإن هذا العذاب الذي نتجرعه بالليل والنهار لن يتوقف 
ا يشــمل التصورات  إلا إذا رجعنــا إلى الله D، وغيرنا ما بأنفســنا تغييرًا حقيقيًّ
والسلوك، والســر والعلن فنكون من بعده عبيدًا لله  في كل أمورنا وأحوالنا، 

رواه أحمــد )440/8 برقم: 4825( ومواضع أخرى، وأبو داود )247/3 برقم: 3462( واللفظ  	(((
له.



  167نآقرلا ىإل جتنااح

ويتمثــل فينا قوله تعالــى: ﴿ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ﴾ 
]الأنعام: 162[.

إن وعد الله لا يتخلف، ولقد وعد عبــاده بنصرتهم وتمكينهم في الأرض إن 
هم نصروه على أنفسهم أولًًا:

﴿ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ﴾ ]محمد: 7[.
إذن فلا بديل أمامنا إلا البدء في عملية التغيير الداخلي لذواتنا إن أردنا الفلاح 

لأنفسنا والعز لأمتنا.
فإن قلت: إننا جميعًا متفقون على هذا التشــخيص، ولكن ما منهج هذا التغيير 
المنشــود الذي يتفق عليه الجميع، وما الكيفية التي مــن خلالها يقوم هذا المنهج 

ا، ويعيد صياغته من جديد؟ بعمله في ذات الإنسان فيُحدث فيه تغييرًا جذريًّ
هذه التساؤلات تتردد هنا وهناك، والكل يظن أن الأمر صعب يحتاج إلى بذل 
الكثير من الجهد لوضع المنهج المناســب لعملية التغيير.. إن الأمر أبسط من ذلك 
بكثير، فالله D، وهو الــرؤوف الرحيم، لم يتركنا لنتخبط، أو لنختلف فيما بيننا 
حول منهج التغيير، بل أرشدنا  إلى هذا المنهج، وبين لنا فيه طريقته في 

التغيير.
أعطانا المصباح الذي بنوره ينكشف لنا الطريق، وتتبدد الظلمات.. وصف لنا 
الدواء الذي يعالج كل ما نعاني منه مــن أدواء.. فماذا فعلنا بهذا المصباح وبذلك 

الدواء؟!
لقد طرحنا المصباح جانبًا، وأهرقنا الدواء، ثم أخذنا نبكي ونردد: أين الطريق؟

لقد انطبق حالنا مع قول الشاعر:
والمــاء فــوق ظهورهــا محمولوالمــاء فــوق ظهورهــا محمولكالعيس فــي البيــداء يقتلها الظماكالعيس فــي البيــداء يقتلها الظما



العودة إلى القرآن 168

كتابنا، مصدر عزنا، النور المبين، والهدى والشفاء.. أدرنا له ظهورنا وتعاملنا 
معه بطريقة غريبة وشــاذة، وأصبحنا لا نســتدعيه إلا في المآتم وأوقات المرض، 
وشهر رمضان، وغيره من المناسبات، واكتفينا بالتعامل مع ألفاظه فقط، والنظر إلى 
الثواب المترتب على قراءته، وإذا أردنا الدليل على ذلك، فليســأل كل منا نفسه: ما 
الهدف الذي يســعى إلى تحقيقه حين يقرأ القرآن؟ أليــس هو إنهاء الورد وتحقيق 

أكبر قدر من الحسنات؟

ألهذا الهدف نزل القرآن؟

إن خيــر دليل على عدم صحة تعاملنا مع القــرآن هو واقعنا نحن، فمع وجود 
عشــرات بل مئات الآلاف مــن حفاظ القرآن على مســتوى الأمة، ومع انتشــار 
المصاحف في كل مــكان بصورة لم تكن موجودة في العصور الأولى إلا أن الأمة 

لم تجنِ ثمارًا حقيقية لهذا الاهتمام الشكلي بالقرآن.

القرآن هو الحل

لقد اهتدى الجيل الأول بنور القرآن فانصلح حاله، وساد الأرض في سنوات 
معدودة، وبغير هذا النور لن ينصلح حالنا، فكما قال الإمام مالك: »لا يصلح حال 

آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها«.. وما صلح أولها إلا بالقرآن.
والأمر اللافت للانتباه أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قد أخبر بذلك، وأنها ستكون فتن، 
وأن المخرج منها الاستمســاك بالقرآن واتباعه، وأخبر كذلك أن القرآن والسلطان 

سيفترقان، وأن علينا أن نكون مع القرآن.
مَا أَنَا بَشَــرٌ يُوشِــكُ أَنْ يَأْتيَِ رَسُولُ رَبِّي  هَا النَّاسُ، فَإنَِّ ا بَعْدُ، أَلَا أَيُّ قال صلى الله عليه وسلم: »أَمَّ
ورُ، فَخُذُوا بكِِتَابِ  هِ فِيهِ الْهُدَى وَالنُّ لُهُمَا: كِتَابُ اللَّ فَأُجِيبَ، وَأَنَا تَارِكٌ فِيكُمْ ثَقَلَيْنِ: أَوَّ



  169نآقرلا ىإل جتنااح

رُكُمُ  هِ وَاسْتَمْسِكُوا بهِِ، -فحث على كتاب الله ورغب فيه ثم قال: وَأَهْلُ بَيْتيِ، أُذَكِّ اللَّ
هَ فِي أَهْلِ بَيْتيِ«))). رُكُمُ اللَّ هَ فِي أَهْلِ بَيْتيِ، أُذَكِّ رُكُمُ اللَّ هَ فِي أَهْلِ بَيْتيِ، أُذَكِّ اللَّ

وعندما ســأله حذيفة بــن اليمان : أبعد هذا الخير شــر؟ قال صلى الله عليه وسلم: »يَا 
بعِْ مَا فِيهِ« حتى قال ذلك ثلاث مرات، قلت: نعم))). هِ وَاتَّ مْ كِتَابَ اللَّ حُذَيْفَةُ، تَعَلَّ

إن التمســك بالقرآن يعني أول ما يعني اتباعه واتخاذه دليلًًا وقائدًا يقودنا إلى 
الله، قال الشــعبي في قوله تعالى: ﴿ ڀ ڀ ٺڀ ڀ ٺ ﴾ ]آل عمران: 187[: أما 
إنه كان بين أيديهم ولكن نبــذوا العمل به، ويعلق أبو عبيد على قوله فيقول: »فهذا 

يُبين لك أن من نبذ شيئًا فقد تركه وراء ظهره«))).
فالمطلــوب منا إذن تجاه القرآن يختلف عما نفعلــه.. المطلوب منا أن نكون 
معه كما كان الجيل الأول معه، ليفعــل بنا كما فعل بهم، فالمعجزة القرآنية جاهزة 

للعمل ولا ينقصها سوى إزالة الحُجب التي تحول دون تعرضنا لها.
وخلاصة القول: أن تغيير هذا الواقع المرير الذي تعيشه الأمة، والذي أصبحت 
من خلالــه تحت الأقدام، لن يتم إلا إذا حدث تغييــر حقيقي في الأفراد، كما قال 

تعالى: ﴿ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭۇھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭۇ ﴾ ]الرعد: 11[.
هذا التغيير لــن يتم بصورة جذرية إلا من خلال العــودة الحقيقية إلى القرآن 
كمصدر للهداية والتوجيه، والشفاء والتغيير الحقيقي في كيان الإنسان، ليجعل منه 

ا وعلانية. مؤمنًا صادقًا قولًًا وسلوكًا، سرًّ

صحيح مسلم )1873/4 برقم: 2408(. 	(((
أصــل الحديث في الصحيحين ورواه بهــذا اللفظ أحمد )316/38 برقــم: 23282( والحاكم  	(((

)478/4 برقم: 8330(.
أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن، )ص: 131(. 	(((



العودة إلى القرآن 170

لماذا القرآن؟

قد يتساءل البعض: وماذا يمكن للقرآن أن يفعله؟!
إن القرآن ســيفعل الكثير والكثير بعون الله D، وسيظهر أثره الحقيقي في 
وقت قصير شريطة حســن التعامل معه، والنجاح بعون الله في إزالة الحُجب التي 

تحول بيننا وبينه.
..فالقرآن -كما مر علينا- ســيعيد تشــكيل العقل، وبناء اليقين الصحيح فيه، 

ليثمر ذلك انسجام القول مع الفعل.
..والقرآن قادر -بإذن الله- على طرد الهوى وحب الدنيا من القلب، وطريقته 
الفريدة في ذلك: زيادته المستمرة للإيمان، وتوليده طاقة كبيرة في نفس قارئه تدفعه 

للقيام بالطاعات ومقاومة الشهوات والسمو فوقها.
..وبالقرآن تتحقــق الذاتية والإيجابية لدى الأفراد، فالقــوة الدافعة، والطاقة 
المتولدة من القرآن وبصورة يومية تمثل أكبر دافع للمسارعة إلى الخيرات، وتنفيذ 
النصائح والتوجيهات التي تلقى على المسامع لتصبح واقعًا ملموسًا، دون الحاجة 
إلى شــدة المتابعة، وهذا ما كان يفعله رســول الله صلى الله عليه وسلم مع صحابته الكرام، فكان 
يكفيه التوجيه ليســارع الجميع بالتنفيذ، فعندما بلغ عبد الله بن عمر  قول 
يْلِ«)))، قال ســالم:  ي مِنَ اللَّ هِ لَوْ كَانَ يُصَلِّ جُلُ عَبْدُ اللَّ النبي صلى الله عليه وسلم في شــأنه: »نعِْمَ الرَّ

فكان عبد الله بعد ذلك لا ينام من الليل إلا قليلًًا.
كُمَا عَلَى مَا هُوَ خَيْرٌ لَكُمَا مِنْ  ..وعندما قال صلى الله عليه وسلم لعلي وفاطمة : »أَلَا أَدُلُّ
رَا ثَلَاثًا وَثَلَاثيِنَ،  وَسَبِّحَا  خَادِمٍ؟ إذَِا أَوَيْتُمَا إلَِى فِرَاشِكُمَا، أَوْ أَخَذْتُمَا مَضَاجِعَكُمَا، فَكَبِّ

رواه البخاري )49/2 برقم: 1122( ومسلم )1927/4 برقم: 2479( واللفظ له. 	(((



  171نآقرلا ىإل جتنااح

ا ثَلَاثًا وَثَلَاثيِنَ، فَهَذَا خَيْرٌ لَكُمَا مِنْ خَــادِمٍ« وَفِي رِوَايَة: فَما  ثَلَاثًا وَثَلَاثيِنَ، وَاحْمَــدَ
ينَ«))). ينَ؟ قالَ: ولََا لَيْلَةَ صِفِّ تَرَكْتُهَا بَعْدُ. قيلَ: ولََا لَيْلَةَ صِفِّ

..وبالقرآن نتحرى الصدق والإخلاص في أقوالنا وأفعالنا، فنزهد في الرئاسة 
وحب الظهور، وبه نكف عن تزكية أنفســنا والمباهاة بإنجازاتها، فتصبح ســريرتنا 

أفضل من علانيتنا))).
..وسيعيد لنا القرآن الشعور بالعزة المفقودة في زمن الهزيمة النفسية.. منطلق 
هذه العزة: الشعور بقيمة الانتساب إلى الله  وحسن الصلة به، ومبعثها كذلك 

. الثقة به
..والقرآن يستثير كوامن العقل، ويحرره من أسر التقليد الأعمى، ويضبط هذا 
التحرر بضوابط الشرع. وهو أيضًا يرفع قدره، ويعرفه قيمته في الكون، فينطلق إليه 
ليكتشــف أسراره، وينتفع بقوانين تسخيره، ليبدأ علو المسلمين من جديد في شتى 

المجالات ويكون لهم قصب السبق كما كانوا من قبل.

القرآن وجمع كلمة الأمة

القرآن هو الكتاب الوحيد القادر على جمع كلمة الأمة مصداقًا لقوله تعالى:
﴿ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃڃڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃڃ ﴾ ]آل عمران: 103[.

فحبل الله هو القرآن كما قال ابن مسعود  وغيره.
ومن وسائل القرآن في تجميع كلمة الأمة: بناؤه لوحدة التصور لدى أفرادها، 

رواه البخاري )65/7 برقم: 5362، 70/8 برقم: 6318( ومسلم )2091/4 برقم: 2727(. 	(((
فــي الفصل الثالث )القرآن والتغيير( تم عرض الكيفية التي يقــوم بها القرآن لتغيير العقل والقلب  	(((

والنفس.



العودة إلى القرآن 172

فهو قادر -بإذن الله- على رسم خريطة الإسلام في ذهن كل مسلم بنسبها الصحيحة 
دون تفريط أو إفراط، لتنطلق الأعمال بعد ذلك منســجمة مع هذا التصور، فتتوحد 
الجهود، ويقل الخلاف -إن لم يتلاشَى- في الأمور الجوهرية، ويضيق في الأمور 

الفرعية ليصبح خلافًا محمودًا مرغوبًا يهدف إلى رفع الحرج عن الناس.
يقول صاحب الظلال : إننا نعتقد -بالدراسة الطويلة- أن هذا القرآن فيه 
غناء في بيان الحقائق التي يقوم عليها التصور الإسلامي، فلا يحتاج إلى إضافة من 

خارجه في هذا البيان.
ويســتطرد قائلًًا: ونحن نحب أن يتعود قارئ هذا البحث أن يلجأ إلى القرآن 

وحده، ليجد فيه تبيانًا لكل شيء))).
من هنا يتبين أن الأمة الإســامية بشــبابها وشــيوخها.. برجالها ونسائها لو 
اتجهت إلى القرآن وتجردت له، وأصغت سمعها إليه، وتعاملت معه على أنه كتاب 
الهداية الشاملة الكاملة التامة، فإن هذا من شأنه أن ينشئ قاسمًا مشتركًا بين أفرادها 

للتصور الصحيح لمفردات الحياة..
عندئذٍ لن نختلف فيما بيننا حــول النظرة إلى الدنيا أو المال أو الأولاد.. ولن 
نجادل كثيــرًا حول مفهوم الجهــاد والدعوة إلى الله.. ســنجتمع على الكليات، 

ونعرف كيف نرتب الأولويات.

سمات المنهج القرآني

مــع هذه القدرة الفذة للقرآن في التغيير، فإن طريقته ومنهجه ســهل وميســر 
للجميع كما قال تعالى: ﴿ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ﴾ ]القمر: 17[.

مقومات التصور الإسلامي )ص: 85(.  	(((



  173نآقرلا ىإل جتنااح

لا يحتاج إلى طقوس خاصــة أو أماكن خاصة للتعامل معه، فيكفي أن تتوضأ 
وتمد يدك إليه لتقرأه في أي وقت وأي مكان طاهر.

منهج ينســجم مع الطبيعة البشــرية، وما فيها من ضعف واحتياجات، فتراه لا 
يُصادم الفطرة ولا يدعو من يتمسك به إلى ترك الدنيا، بل يدفعه إلى حُسن التعامل 

معها، فأهل القرآن هم أسعد الناس في الدنيا والآخرة.
ومن سمات التغيير القرآني كذلك أنه تغيير متكامل لا يهتم بجانب على حساب 
آخر، فكما يهتم بحسن علاقة المرء بربه؛ يهتم كذلك بحسن علاقته مع كل من حوله.

دفع شبهة

ليــس معنى القول بأن القرآن هو الحل أن يتحرك كل واحد بمفرده مع القرآن، 
فواقع الأمة يســتدعي التحرك الجماعي لمواجهة مشروع الإبادة ومحو الشخصية 

الذي يعمل أعداؤنا على تنفيذه.
إن أعداءنا قد اجتمعــوا علينا، وتوحدت كلمتهم فــي القضاء على مقومات 

حضارتنا فليس أقل من أن نكون مثلهم في توحدنا واجتماع كلمتنا:
﴿ھ ھ ھ ے ےۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆھ ھ ھ ے ےۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ﴾ 
]الأنفال: 73[.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى فإن حجم الانحراف الذي حدث للأمة أكبر 
بكثير مما يتصوره البعض.. كل هذا يستدعي تضافر الجهود، والتحرك الجماعي لا 

التحرك الفردي الذي يُبعثر الجهود ويشتتها.
ومن ناحية ثالثة فإن الواحد بمفرده لن يسعه أن يتحرك بالقرآن منفردًا منعزلًًا؛ 
لأن آيات القرآن نفسها ستلاحقه بوجوب التحرك الجماعي وبناء المجتمع الإيماني 

والانصهار في بوتقته.



العودة إلى القرآن 174

هذا التحرك الجماعي يحتاج إلى جيل يقود الأمة لمواجهة ما يُراد لها، ويسعى 
للتمكين لدين الله في الأرض وإعادة المجد الإسلامي من جديد.

فإن قال قائل: فأين موقع القرآن من هذا الجيل؟
الجواب بأن القرآن هو منهج هذا الجيل في التغيير: تغيير ما بالنفوس، وإقامة 

الإسلام داخلها، وقيادة الناس بالقرآن.
يقول الأستاذ حسن الهضيبي : أقيموا دولة الإسلام في قلوبكم تقم على 

أرضكم.
لا بد أن يتشــبع هذا الجيل بالقرآن، فيملك عليه فكره وخواطره، ويستضيء 

قلبه بنوره، فيجد فيه الناس النموذج والقدوة، فيثقون به ويسيرون خلفه.
ولكن هل معنى هذا ترك القراءة والاطلاع في مؤلفات العلماء والباحثين؟!

ليس معنى الاهتمام بالقرآن واتخاذه منهجًا للتغيير أن نترك كتابات العلماء وما 
فيها من خير، ولكن المقصــد ألا تكون قبل القرآن، بل خادمة له، تدور في فلكه.. 
توســع المدارك، وتفتح الآفاق لفهمه أكثر وأكثر، علــى أن يكون الجهد والوقت 

الأكبر منصرفًا للقرآن؛ والقراءات الأخرى على هامش الوقت.
ويأتي على رأس تلك العلوم: السنة النبوية المطهرة والتي تلي القرآن مباشرة 
في الأهمية، فهي شــارحة له، مبينة لكثير مما أُجمل فيــه.. بل هي الوحي الثاني: 

﴿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ﴾ ]النحل: 44[.
أما فروع العلوم الإسلامية الأخرى فلها أثر فعال في تكوين الفرد إذا ما تم ربطها 
بالقرآن، ومع ذلك فإن من الأفضل تخصيص أكبر وقت للقرآن وبخاصة في البداية؛ 
ليأخذ فرصته في إعادة تشــكيل العقل وبناء اليقين الصحيح فيه، وتحرير القلب من 

الهوى، وتمكين الإيمان منه، وترويض النفس على لزوم الصدق والإخلاص.



  175نآقرلا ىإل جتنااح

حاجة الفرد إلى القرآن

إن كان القرآن هو الحل ونقطة البداية التي ينبغي أن نبدأ بها على مستوى الأمة 
للخروج من هذا النفق المظلم الذي تسير فيه، فإن المسلم كذلك بحاجة ماسة إلى 
القرآن على مســتواه الفردي في كل زمان ومكان.. في ليله ونهاره، وحله وترحاله، 
وحتى بعد أن يعود للمسلمين عزهم ومجدهم بإذن الله، وذلك لدواعٍ كثيرة.. ومن 

ذلك:

أولًًا: تحقيق الربانية

فمن معاني الربانية: القرب من الله، وحســن الصلة بــه، وطريق التحقق بها 
يستلزم معرفة الله D، فعلى قدر هذه المعرفة تكون عبودية القلب له سبحانه من 

حب وخشية ورجاء وتوكل وإنابة وإخلاص.
والطريق الســهل الآمن لتلــك المعرفة هو القرآن، فمن أهم ســماته أنه كتاب 
تعريف بالله D، ولا يكتفي بذلك بل إنه يُنشئ في القلب العبودية المصاحبة لهذه 
المعرفة، فالقرآن هو أفضل وســيلة لتحقيق الربانية، فهو حبل الله المتين الممدود 
بين الســماء والأرض، مــن تعلق به ارتفع قلبه إلى الســماء وصار مــن عباد الله 

المقربين.
ويؤكــد هذا قوله تعالــى: ﴿ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ 

ژ ژژ ژ ﴾ ]آل عمران: 79[.

وفي هذا المعنى يقول خباب بــن الأرت  لجار له: يا هناه، تقرب إلى 
الله بما استطعت، فإنك لن تقرب إليه بشيء أحب إليه من كلامه))).

رواه الحاكم )479/2 برقم: 3652(. 	(((



العودة إلى القرآن 176

هِ بمِِثْلِ مَا  بَ الْعِبَادُ إلَِى اللَّ وفي الترمذي عن أبي أمامة  مرفوعًا: »مَا تَقَرَّ
خَرَجَ مِنْهُ«))).

ثانيًا: تحقيق السعادة

السعادة هي سكون النفس، وطمأنينتها، وهدوء الخواطر لديها، فلا تفكير في 
ماضٍ يبعث على الحزن، ولا تطلع لمســتقبل يزيد الهم، والسعادة بهذا المعنى لا 
يمكن أن تأتي للإنســان من خارجه، بل إن مبعثهــا من داخل ذاته كنتيجة من نتائج 

هدايته للسلام مع نفسه، ومع كل الدوائر التي يتحرك فيها.
من هنا يأتي دور القرآن..

تعالى: ﴿ ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې  يقول 
ئې ئى ئىئې ئى ئى ﴾ ]طه: 123، 124[.

هُ لمَن اتبع القُرْآنَ وعَمِلَ بما فيه ألا يَضِلَّ في  قال ابْنُ عَبَّاسٍ L: فَضَمِنَ اللَّ
نيا ولا يشقى في الآخرة))). الدُّ

وفي الحديث عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْــعُودٍ  قَالَ: قَالَ رَسُــولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: »مَا 
هُمَّ إنِِّي عَبْدُكَ، ابْنُ عَبْدِكَ، ابْنُ أَمَتكَِ، نَاصِيَتيِ  أَصَابَ أَحَدًا قَطُّ هَمٌّ وَلا حَزَنٌ، فَقَالَ: اللَّ
يْتَ بهِِ  لُكَ بكُِلِّ اسْــمٍ هُوَ لَكَ، سَمَّ بيَِدِكَ، مَاضٍ فِيَّ حُكْمُكَ، عَدْلٌ فِيَّ قَضَاؤُكَ، أَسْــأَ
مْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابكَِ، أَوِ اسْتَأْثَرْتَ بهِِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ  نَفْسَكَ،أَوْ عَلَّ
ي، إلَِّاَّ  عِنْــدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ رَبيِعَ قَلْبيِ، وَنُورَ صَدْرِي، وَجِلََاءَ حُزْنيِ، وَذَهَابَ هَمِّ

هُ وَحُزْنَهُ، وَأَبْدَلَهُ مَكَانَهُ فَرَحًا«))). أَذْهَبَ اللهُ هَمَّ

رواه أحمد )644/36 برقم: 22306( والترمذي )176/5 برقم: 2911( وقال حديث غريب. 	(((
رواه ابن أبي شيبة )836/7 برقم: 34781(. 	(((

رواه أحمد )246/6 برقم: 3712( وابن حبان )253/3 برقم: 972(. 	(((



  177نآقرلا ىإل جتنااح

ــا كان الحزن والهم والغم  يقــول ابن القيم في تعليقه على هذا الحديث: ولمَّ
يضاد حياة القلب واســتنارته؛ ســأل أن يكون ذهابها بالقرآن فإنها أحرى ألا تعود، 
وأمــا إذا ذهبت بغير القرآن مــن صحة أو دنيا أو جاه أو زوجــة أو ولد فإنها تعود 

بذهاب ذلك))).
فكلما ازداد اقتراب المرء من القرآن، ازداد شعوره بالأمان والسكينة.

قال عبد الله بن مســعود : إن هذا القرآن مأدبة الله  فمن دخل فيه 
فهو آمن))).

ثالثًا: ومن دواعي حاجة المسلم إلى القرآن: زيادة الإيمان

يمثل الإيمان جهاز المناعة لقلب الإنسان، ففي حالة زيادته يستطيع القلب أن 
يقاوم ضغوط النفس فيما تطلبه من شــهوات، وفي حالــة نقصانه يضعف القلب 

ويستسلم لها في كثير من الأحيان.
والشــهوات تُحيط بالإنســان ليلًًا ونهارًا، وبخاصة في عصــر كالذي نحيا فيه، 
والمسلم بحاجة دائمة لزيادة إيمانه، وأفضل طريق لذلك هو القرآن بتذكرته المستمرة، 
وبمواعظه البليغة التي تضرب بقوة على المشاعر فتؤججها وتوجهها وتسمو بها فوق 

الشهوات.
ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ڄ ٹ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ﴿ ٹ  تعالى:  قال 

ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ﴾ ]الأنفال: 2[.
فالقرآن إذن منبع عظيم من منابع الإيمان يفيض على كل من يَرِدُهْ.

الفوائد لابن القيم )ص: 40 برقم: 59( 	(((
فضائل القرآن للفريابي )ص: 166(. 	(((



العودة إلى القرآن 178

قال محمد بن كعب القرظي في قوله تعالى: ﴿ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ﴾ 
]آل عمران: 193[. قال: هو القرآن، ليس كلهم رأى النبي صلى الله عليه وسلم))).

والقرآن مُقوٍّ للإرادة والعزيمــة يمنح صاحبه طاقة هائلة، وما عليه فقط إلا أن 
. يُحولها إلى حركة إيجابية فيما يُحبه الله

يقول ابن القيم: فالقرآن مزيل للأمراض الموجبة للإرادات الفاســدة، فيصلح 
القلــب، وتصلح إرادته، ويعود إلــى فطرته التي فطر الناس عليهــا فتصلح أفعاله 
الاختيارية الكســبية، كما يعود البدن بصحته وصلاحه إلى الحال الطبيعي، فيصير 

د عليه))). بحيث لا يقبل إلا الحق، كما أن الطفل لا يقبل إلا اللبن الذي تعوَّ

ــان  ــق الإيم ــم لحقائ ــر الدائ ــرآن: التذك ــة للق ــودة الحقيقي ــي الع ــن دواع ــا: وم رابعً

ــة ــب الهداي وجوان

مع اســتمرارية التعامل الصحيح مع القرآن يظل المســلم في حالة دائمة من 
اليقظة والتذكر لحقائق الإيمان وجوانب الهداية..

ففي كل مرة نقرأ فيها القرآن ســنجد آيات تُعرفنــا بالله  وبحقوقه علينا، 
وحقوق بعضنا على بعض، وبالرســول صلى الله عليه وسلم وبالرســالة، وتعرفنا بأنفسنا وجوانب 
رنا بعداوة الشيطان وكيده المستمر  ضعفها وكيف نزكيها، وسنجد كذلك آيات تُذكِّ
لنا، وفي كل جلسة مع القرآن سنجد قصة وجودنا على الأرض تطل علينا وتُذكرنا 
بالدنيا وقيمتها، وبحقيقة وجودنا فيها ومــدى علاقتنا بمفرداتها من زوجة وأولاد 

ومال و...إلخ.

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 59(.  	(((
إغاثة اللهفان )75/1(. 	(((



  179نآقرلا ىإل جتنااح

وقلما ســنخرج بعد لقائنا بالقرآن دون تذكر بيوم الحساب وأحداثه، وبالجنة 
ونعيمها، والنار وألوان عذابها.

أما الســنن والقوانين الإلهية التي يحكم الله بها الحياة فما أكثرها في القرآن، 
وكذلــك الحديث عن المكذبين وما يُثيرونه من شــبهات مع تشــخيص دوافعهم 

للتكذيب والمآل الذي ينتظرهم إن استمروا على ذلك.
وفي مساحة ضخمة من القرآن ســنجد قصص السابقين من مؤمنين وكافرين 
يقصها الله علينا، ويكررها في مواضع كثيــرة؛ لنأخذ منها العبرة ونربط بينها وبين 

واقعنا، فنزداد يقينًا بأن الباطل إلى زوال والعاقبة للمتقين.

خامسًا: تحصيل العلم النافع

يقول تعالى: ﴿ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ﴾ ]النحل: 89[.
فمن أراد العلم -كما يقول ابن مسعود - فليتفكر في القرآن))).

. ومن أجلِّ العلوم التي يختص بها القرآن: معرفة الله
ف العبد بربه ودلَّه عليه، حتى عرفه ووحده  يقول ابن رجب: فالعلم النافع ما عرَّ

وأنسِ به، واستحيا من قربه وعَبَده كأنه يراه.
وكان السلف يقولون: إن العلماء ثلاثة: عالم بالله عالم بأمر الله، وعالم بالله 

ليس بعالم بأمره، وعالم بأمر الله ليس عالمًا بالله.
فأصل العلم العلم بالله الذي يوجب خشــيته ومحبته والقرب منه، والأنس به 

والشوق إليه.

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 96(، ونص الأثر: عن عبد الله بن مسعود  قال: »إذا أردتم  	(((
العلم فأثيروا القرآن فإن فيه خبر الأولين والآخرين«.



العودة إلى القرآن 180

وكان الإمام أحمد  يقول عن معروف الكرخي: معه أصل العلم، خشية 
الله.

ثم يتلــوه العلم بأحكام الله، وما يحبه ويرضاه مــن العبد من قول أو عمل أو 
حال أو اعتقــاد، فمن تحقق بهذين العلمين كان علمه علمًا نافعًا، وحصل له العلم 
النافع والقلب الخاشــع والنفس القانعة والدعاء المسموع، ومن فاته العلم النافع 
وقع في الأربع التي استعاذ منها النبي صلى الله عليه وسلم وصار علمه وبالًًا، وحجة عليه، فلم ينتفع 

به))).
هُمَّ إنِِّي  ففي صحيح مسلم عن زيد بن أرقم  أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول: »اللَّ
، وَمِنْ نَفْسٍ لََا تَشْــبَعُ، وَمِنْ دَعْوَةٍ لََا  أَعُوذُ بكَِ مِنْ عِلْمٍ لََا يَنْفَعُ، وَمِنْ قَلْبٍ لََا يَخْشَــعُ

يُسْتَجَاب لَهَا«))).
فمن أراد العلم النافع فليبدأ بالقرآن ليعرف ربه من خلاله فيتحقق قلبه بالخشوع 
والانكسار له ســبحانه، فإن انتقل بعد ذلك إلى تعلم أوامر الله وأحكامه صار من 

العلماء الربانيين.
قال كعب : عليكم بالقرآن فإنه فهم العقل ونور الحكمة وينابيع العلم، 

وأحدث الكتب بالرحمن عهدًا))).
ويقول مجاهد: استفرغ علمي القرآن))).

فمن ينشغل بالقرآن، ويوقف له حياته؛ لن يندم على ذلك لحظة من اللحظات.

فضل علم السلف لابن رجب )ص: 50، 51(. 	(((
أخرجه مسلم )2088/4 برقم: 2722(. 	(((
سنن الدارمي )2095/4 برقم: 3370( 	(((

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 101(. 	(((



  181ةعودليق ار طيبات فقع

يقول القرطبي: فلمــا كان كتاب الله هو الكفيل بجميع علوم الشــرع، الذي 
استقل بالسنة والفرض، ونزل به أمين السماء إلى أمين الأرض، رأيت أن أشتغل به 

مدى عمري))).
وهــذا الإمام ابن تيمية يُحال بينه وبين كتب العلم في محبســه بالقلعة فيتفرغ 
للقرآن، ليقول عن هذه التجربة: قد فتح الله عليِّ في هذا الحصن في هذه المرة من 
معاني القرآن، ومن أصول العلم بأشــياء كان الكثير من العلماء يتمنونها، وندمت 

على تضييع أكثر أوقاتي في غير معاني القرآن))).

سادسًا: العصمة من الفتن

في هذا الجو المظلم الــذي نعيش فيه، ومع ازدياد الفتن؛ يحتاج المرء إلى ما 
يستمســك به ويأخذ بيده إلى بر الأمان، وهنا يأتي دور القرآن، فعندما سأله حذيفة 
بعِْ  هِ وَاتَّ مْ كِتَابَ اللَّ ابن اليمان : أبعد هذا الخير شر؟ قال صلى الله عليه وسلم: »يَا حُذَيْفَةُ، تَعَلَّ

مَا فِيهِ« حتى قال ذلك ثلاث مرات، قلت: نعم))).
ولقــد رأى حذيفة في يوم من الأيام كثرة مــن الناس فقال لأحد التابعين وهو 
عامر بن مطر: يا عامر بن مطر، كيف أنت إذا أخذ الناس طريقًا واحدًا، وأخذ القرآن 
طريقًــا، مع أيهما تكون؟ قلت: أكون مع القرآن وأموت معه وأحيا معه. قال: فأنت 

إذًا أنت، أنت إذًا أنت))).

الجامع لأحكام القرآن )6/1( )المقدمة(. 	(((
ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية لمحمد الزبيدي في مقدمة كتاب الإيمان )ص: 20، 21(. 	(((

أصــل الحديث في الصحيحين ورواه بهــذا اللفظ أحمد )316/38 برقــم: 23282( والحاكم  	(((
)478/4 برقم: 8330( واللفظ له.

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 142(. 	(((

انتجاح ىلإ نآرقلا



العودة إلى القرآن 182

. فعلى قدر تمسكنا بالقرآن واتصالنا الدائم به تكون نجاتنا بإذن الله
هِ، وَطَرَفُهُ بأَِيْدِيكُمْ،  قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »أَبْشِــرُوا، فَإنَِّ هَذَا الْقُرْآنَ طَرَفُهُ بيَِدِ اللَّ

وا بَعْدَهُ أَبَدًا«))). كُوا بهِِ، فَإنَِّكُمْ لَنْ تَهْلِكُوا، وَلَنْ تَضِلُّ فَتَمَسَّ
إن الفتن التي تمر بنا في هذا العصر كقطع الليل المظلم، تجعل الحليم حيران، 

وليس أمامنا من عاصم إلا الله وحبله المتين فلنسارع بالتعلق به.
قال ابن مســعود : إن هذا الصراط محتضر تحضره الشــياطين: يا عبد 

الله، هذا الطريق، هلم إلى الطريق.. فعليكم بالقرآن فإنه حبل الله))).
ومن شــأن القرآن كذلك أن يُبعــد عن أهله أي بوادر لليأس مهما اشــتد الظلام 

وادلهمت الخطوب، فهو يثبت القلوب على الحق ويربط عليها، كما قال تعالى: ﴿ئۇ ئۇ 
ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى یئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی﴾ 
]النحل: 102[.

سابعًا: ومن دواعي العودة للقرآن: حسن التعامل مع متغيرات الحياة

ما من يوم تُشرق شمسه إلا وللحياة فيه جديد، وليس من عادتها أن تظل صافية 
لإنســان ما أبد الدهر، ومع كثرة متغيراتها تزداد الحاجــة إلى وجود دليل ناصح، 
أمين، يُعرفنا كيف نواجه تلك المستجدات.. وهنا يأتي دور القرآن، فما من مشكلة 
يتعرض لها الفرد إلا وفــي القرآن حلها، كما قال ابن عباس L: لو ضاع مني 

عقال بعير لوجدته في القرآن.
فعند المصائب والشــدائد تجده يربت على كتف صاحبه، ويدعوه إلى الصبر 

رواه ابن أبي شيبة في المصنف )125/6 برقم: 3006( وابن حبان في الصحيح )329/1 برقم:  	(((
122(، والطبراني )188/22( واللفظ له ]بلى[.

فضائل القرآن لابن الضريس )ص: 50(. 	(((



  183ةعودليق ار طيبات فقع

والاحتساب، ويقص عليه نماذج لأناس أصابتهم مصائب أشد من مصيبته، فصبروا 
على ما أصابهم حتى جاءهم الفرج من حيث لم يحتسبوا.

ر في عينيه ما يتهافت  ن عليه، ويُصغِّ والقرآن يوجه صاحبه نحو المعالــي فيُهوِّ
عليه الناس، فيجعله دائمًا في حالة من الرضا بالقضاء، والصبر على البلاء، والشكر 

على العطاء.

ثامنًا: من دواعي العودة كذلك: الوصول إلى صداقة القرآن وشفاعته

كلما اقترب المسلم من القرآن وتوثقت علاقته به؛ فسيجد أنه قد تكونت لديه 
ا لله، ويتلهف  علاقة خاصة بســور القرآن، فهو ينتظر بلوغ سورة الأنعام لتزيده حُبًّ
لقراءة ســورة الأنفال ليزداد شعوره بالعزة، ويشتاق لســورة يوسف لتكون له نعم 

السلوى.
يقول صاحب الظلال: هكذا عُدت أتصور سور القرآن، وهكذا عدت أحُسها، 
وهكذا عدت أتعامل معها بعد طول الصحبة، وطول الألفة، وطول التعامل مع كل 
منها وفق طباعه واتجاهاته وملامحه وســماته.. وأنا أجد في سور القرآن تبعًا لهذا 
وفرة بسبب تنوع النماذج، وأُنسًا بســبب التعامل الشخصي الوثيق، ومتاعًا بسبب 

اختلاف الملامح والطباع والاتجاهات والمطالع..
إنهــا أصدقاء.. كلها صديــق.. وكلها أليف.. وكلها حبيــب.. وكلها ممتع.. 
وكلهــا يجد القلب عنده ألوانًا من الاهتمامات طريفــة، وألوانًا من المتاع جديدة، 

ا منفردًا.. ا وجوًّ وألوانًا من الإيقاعات، وألوانًا من المؤثرات تجعل له مذاقًا خاصًّ
ومصاحبة الســورة من أولها إلى آخرها رحلة... رحلة في عوالم ومشــاهد، 
ورؤى وحقائــق وتقريرات وموحيــات، وغوص في أعماق النفوس واســتجلاء 

انتجاح ىلإ نآرقلا



العودة إلى القرآن 184

لمشــاهد الوجود.. لكنهــا كذلك رحلة متميــزة المعالم في كل ســورة ومع كل 
سورة))).

وصداقة القرآن للعبد بعد طول الصحبة لا تقتصر على حياته الدنيوية فقط، بل 
تتعداها إلى حياة البرزخ فيكون القرآن أنيسًا له في قبره أيضًا.

 صلى الله عليه وسلم  بيِِّ روى الترمــذي عن ابن عباس L قال: ضَرَبَ بَعْــضِ أَصْحَابِ النَّ
هُ قَبْرٌ، فَإذَِا فِيهِ إنِْسَان يَقْرَأُ سُــورَةَ )تَبَارَكَ الَّذِي بيَِدِهِ  خِبَاءَهُ عَلَى قَبْرٍ وَهُوَ لََا يَحْسَــبُ أَنَّ
هِ، إنِِّي ضَرَبْتُ خِبَائيِ عَلَى قَبْرٍ   صلى الله عليه وسلم فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّ بيَِّ الْمُلْكُ( حَتَّى خَتَمَهَا، فَأَتَى النَّ
هُ قَبْرٌ، فَإذَِا فِيهِ إنِْسَانٌ يَقْرَأُ سُــورَةَ تَبَارَكَ )المُلْكُ( حَتَّى خَتَمَهَا؟ فَقَالَ  وَأَنَا لََا أَحْسَــبُ أَنَّ

هِ صلى الله عليه وسلم: »هِيَ الْمَانعَِةُ، هِيَ الْمُنْجِيَةُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْر«))).  اللَّ رَسُولُ
أما يوم القيامة، فللقرآن دور آخر؛ إذ إنه يأتي شــفيعًا لصاحبه عند ربه، ويرتقي 

به في درجات الجنة.
هُ يَأْتيِ يَوْمَ   صلى الله عليه وسلم يَقُول: »اقْرَءُوا الْقُرْآنَ فَإنَِّ هِ فَعَنْ أَبيِ أُمَامَةَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّ

صْحَابهِِ«))). الْقِيَامَةِ شَفِيعًا لِِأَ

في ظلال القرآن )1243/3(. 	(((
رواه الترمذي )164/5 برقم: 2890( وقال: حديث غريب. 	(((

أخرجه مسلم )553/1 برقم: 804(. 	(((



الفصل السادس
عقباتٌ في طريق العودة





  187ةعودليق ار طيبات فقع

عقبات في طريق العودة

إن طريق العودة الصحيحة إلى القرآن كهادٍ إلى الله وإلى صراطه المســتقيم.. 
سهل ميسر -بإذن الله- إذا ما استطعنا أن نجتاز العقبات التي وضعت أمامنا خلال 
القرون الأخيــرة، وأن نغير بعض الموروثات التــي ورثناها، وكذلك التوقف عن 

القيام بالممارسات الخاطئة، وتحويل مسار الممارسات المختلطة))).

وفي هذا الفصل سيكون الحديث -بعون الله- عن أهم العقبات التي تقف في 
طريق العودة وكيفية التعامل معها.

وهي على سبيل الإجمال:

1- الاهتمام بالشكل فقط.
2- الخوف من تدبر القرآن.

3- مفهوم التدبر وطبيعته.
4- ضرورة ختم القرآن في مدة محددة.

5- أمراض القلوب.
6- مفهوم الانشغال بالقرآن.

بفضل الله تم بيان أهم الممارســات الخاطئة التي ينبغي التوقف عنهــا في كتاب »غربة القرآن«،  	(((
وبخصوص الممارسات المختلطة فقد تم ذكرها بشيء من التفصيل في كتاب »الطريق الوحيد«.. 

ولله الفضل والمنة..



العودة إلى القرآن 188

العقبة الأولى:

الاهتمام بالشكل فقط

والمقصد من ذلك هو قصر التعامل مع القرآن على ألفاظه وحروفه فقط.
ومن مظاهر تلك العقبة:

الاهتمام الشــديد بإتقان أحكام التلاوة والتعمق فيها، دون أن يصاحب ذلك 
اهتمام مماثل بالمعنى.

ومنها: التركيز عند قراءة القرآن على الانتهاء من أكبر قدر من الآيات، وبخاصة 
في شهر رمضان، حيث التسابق على عدد الختمات، دون أي اهتمام بالمعنى والتأثر 

به.
ومنها: الحرص على الإسراع في حفظ ألفاظ القرآن، وبذل الوقت والجهد في 

ذلك، دون معرفة معاني الآيات، وما فيها من إيمان، وما تدل عليه من عمل.
وغير ذلك مــن المظاهر التي تدور حول قصر الانتفــاع بالقرآن على الناحية 

الشكلية فقط.
ومما يعين على تجاوز هذه العقبة: معرفة الهدف والمقصد الذي من أجله نزل 
القرآن، ثم ليســأل كل منا نفســه بعد ذلك: هل يمكننا تحقيق هذا المقصد بمجرد 
تلاوة ألفاظه بحناجرنا فقط؟! فكما قال الحسن البصري : إن هذا القرآن قد 
قرأه عبيد وصبيــان لا علم لهم بتأويله، ولم يأتوا الأمر مــن أوله. قال الله تعالى: 
﴿ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ ﴾ ]ص: 29[، وما تدبر 
آياته إلا اتباعه بعلمه. أما -والله- ما هــو بحفظ حروفه وإضاعة حدوده، حتى إن 



  189ةعودليق ار طيبات فقع

أحدهم ليقول: والله لقد قرأت القرآن كله ما أسقطت منه حرفًا.. وقد والله أسقطه 
كله، ما رُئي القرآن له في خلق ولا عمل، وإن أحدهم ليقول: والله إني لأقرأ السورة 
في نفس واحد ما هؤلاء بالقرّاء ولا العلمــاء ولا الورعة.. متى كان القرّاء يقولون 

مثل هذا؟ لا كثَّر الله في الناس مثل هذا))).
إذن فاجتياز هذه العقبة يســتدعي منا أن نأتي أمر القــرآن من أوله، بمعنى أن 
يكــون همنا في التعامل معــه كيفية الانتفاع به كهادٍ إلى الصــراط، ومصدر متفرد 
للتغيير، وأما إتقان تلاوته والمداومة عليها وحفظه فما هي إلا وســائل معينة على 

تحقيق هذا المقصد.
قــال الفضيل بن عياض: إنما نزل القرآن ليعمل به، فاتخذ الناس قراءته عملًًا، 
قيل: كيف العمل به؟ قــال: أي: ليحلوا حلاله ويحرموا حرامه، ويأتمروا بأوامره، 

وينتهوا عن نواهيه، ويقفوا عند عجائبه))).

بركة القرآن

إن بركة القرآن تكمن فيما يحمله من معانٍ عظيمة تنير الطريق وتشفي الصدور 
وتُســعد العامل بها في الدنيا والآخرة... فالمعنى إذًا هو المقصود من تلاوته، وما 

الترتيل والتفكر إلا وسائل لتحقيق ذلك.
يقول ابن تيمية : ومن المعلــوم أن كل كلام فالمقصود منه فهم معانيه 

دون مجرد ألفاظه، فالقرآن أولى بذلك))).
ويقول أيضًا: ولا يخفى على أولي الألباب أن المقصود بنزوله اتباعه، والعمل 

الحوادث والبدع للطرطوشي )ص: 209، 210(.  	(((
اقتضاء العلم العمل )ص: 75(. 	(((

مقدمة في أصول التفسير )ص: 75(. 	(((



العودة إلى القرآن 190

بما فيه؛ إذ العاملون به هم الذين جُعلوا أهله، وأن المطلوب من تلاوته تدبره، وفهم 
معانيه؛ ولذلك أمر الله بترتيله والترسل فيه، ليتجلى أنوار البيان من مشارق تبصرته، 

ويتحلى بآثار الإيمان من حقائق تذكرته))).
ويؤكد على هذا المعنى الأستاذ حسن الهضيبي  فيقول: ليست العبرة في 
التلاوة بمقدار ما يقرأ المرء، وإنما العبرة بمقدار ما يستفيد، فالقرآن لم ينزل بركة على 
النبي صلى الله عليه وسلم بألفاظه مجردة عن المعاني، بل إن بركة القرآن في العمل به، واتخاذه منهجًا 
في الحياة يضيء سبيل الســالكين. فيجب علينا حين نقرأ القرآن أن يكون قصدنا من 

التلاوة أن نحقق المعنى المراد منها، وذلك بتدبر آياته وفهمها والعمل بها))).

ختمتان للقرآن!!

بناء على ما ســبق، يتأكد أنه ليس هناك أي مبرر لمــن يطالب بأن تكون هناك 
ختمتان للقرآن: ختمــة قراءة لإنهاء الورد دون النظر للمعنــى، وختمة أتفكر فيها 

والتي يمكن أن تستغرق عدة سنوات.
ولعل ما قيل في الصفحات الســابقة، مع التركيز على معرفة الهدف الأسمى 
من نزول القرآن ومدى حاجتنا إليه على مســتوى الأمة والفرد... لعل هذا كله يرد 

على من يطرح هذا التصور.
فأي هدف سيســعى القارئ إلى تحقيقه وهو يقرأ بــدون تفكر فيما يقرأ؟ وما 
النفع الذي سيعود عليه من ذلك؟ وهل ســتحقق له قراءة الحناجر التغير المنشود 

الذي ينتظره من القرآن؟
لو كانت القراءة لمجرد الثواب المترتب عليها فقط؛ لكان من الأولى أن نقوم 

قاعدة في فضائل القرآن )ص: 54(. 	(((
مقالات الإسلاميين في رمضان )ص: 426(. 	(((



  191ةعودليق ار طيبات فقع

بأعمال أكثر ثوابًا من قراءة القرآن، مثل ما رواه ابن عمر  عن رسول الله صلى الله عليه وسلم 
هُ وَحْدَهُ لََا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ،  أنه قال: »مَنْ قَالَ فِي سُــوقٍ: لََا إلَِهَ إلَِّاَّ اللَّ
هُ لَهُ بهَِا أَلْفَ أَلْفِ حَسَنَةٍ،  بيَِدِهِ الْخَيْرُ، يُحْييِ وَيُمِيتُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، كَتَبَ اللَّ

ئَةٍ،وَرَفَعَ لَهُ أَلْفَ أَلْفِ دَرَجَةٍ، وَبَنَى لَهُ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ«))). وَمَحَا عَنْهُ أَلْفَ أَلْفِ سَيِّ
ولسنا نعني بذلك التقليل من شأن الثواب المترتب على قراءة القرآن، بل نعني 
إعادة النظر في طريقة تعاملنا معه، فقيمة القرآن وبركته الحقيقية تكمن في معجزته 
الفذة، وتأثيرها المتفرد، وفي معانيه، ولأن اللفظ وسيلة لإدراك المعنى كان التوجيه 
النبــوي بالإكثار من تلاوته، وتحفيــز الناس على ذلك من خــال الثواب الكبير 

المترتب على قراءته.
ومثال ذلك -ولله المثل الأعلى: الأب الذي يرصد مكافأة لابنه إن استمر في 
المذاكرة عدة ســاعات.. هو بالتأكيد لا يقصد مجرد جلوسه على المكتب والنظر 
في الكتب دون فهم ما تحتويه، بل هدفه من وراء ذلك تشــجيع ابنه على المذاكرة 

بذهن حاضر ليتحقق له النجاح.
فإذا ما نظرنا إلى الهدف الأســمى من نزول القرآن، وربطنا بينه وبين ما رتب 
الشــارع الحكيم على قراءته من ثواب عظيم، لوجدنــا أن من أهداف هذا الثواب 
تشجيع المسلمين على دوام الاقتراب منه حتى يهتدوا بهداه، ويستشفوا بشفائه... 
أما أن نقترب منه وليس لنا هدف إلا الثواب، دون الالتفات إلى التعرض لمعجزته، 
وإلى المعنى المقصود من الخطاب، فمما لا شــك فيه أننا بذلك التعامل الشكلي 

سنخسر كثيرًا، ولن يحقق القرآن فينا مقصوده.
ولعل الســبب من وراء مطالبة البعض بختمــة للتفكر وختمة لإنهاء الورد هو 

رواه أحمد )410/1 برقــم: 327( والدارمي )1726/3 برقــم: 2734( وابن ماجه )752/1  	(((
برقم: 2235( واللفظ لأحمد والترمذي )491/5 برقم: 3428( وقال: غريب.



العودة إلى القرآن 192

استشعارهم صعوبة التفكر فيما نقرأ، وعدم القدرة على تجاوز عدة آيات في لقائهم 
مع القرآن... فهذه عقبة أخرى سيتم تناولها بمشيئة الله في الصفحات القادمة.

دفع شبهة
فــإن قال قائل: ولكننا قرأنا أن فلانًا من الســلف كان يختــم القرآن في الليلة 
الواحــدة مرة ومرتين، وفلانًا كان يختم القرآن في رمضان ســتين ختمة، فلماذا لا 

نفعل مثلهم؟!
هذه الأخبار -لو صحت- فلا يمكن أن نســتدل بها على جــواز اتخاذ هذه الطريقة 
كوســيلة نحقق بهــا مقصــود القــرآن: ﴿ ک گ گ گ گ ڳ ڳ ک گ گ گ گ ڳ ڳ ﴾ 
]محمد: 24[.

فنصوص القرآن واضحة في أهمية تدبره عند قراءته أو الاســتماع إليه ليكون 
التدبر نتاج للفهــم والتأثر: ﴿ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ 

چچ ﴾ ]ص: 29[.
وكما ســبق بيانه، فإن بوابة هذا التدبر هو التفكر العقلي فيما نقرأ، والإنابة بالتفكر 

مرة وراء مرة حتى يحدث التأثر، وتنفتح أقفال القلب أمام نور القرآن بإذن الله.
ولأهميــة التفكر فيمــا نقرأ من القــرآن كشــرط وبوابة للتدبــر؛كان توجيه 
الرســول صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن عمرو بن العاص  بــألَّاَّ يختم القرآن في أقل من 

ثلاث معللًًا ذلك بقوله صلى الله عليه وسلم: »لََا يَفْقَهُهُ مَنْ يَقْرَؤُهُ فِي أَقَلَّ مِنْ ثَلََاثٍ«))).
والأمر الآخر أننــا في هذه الصفحات نتحدث عن كيفية الانتفاع بالقرآن كهادٍ 
إلى الله وإلى صراطه المستقيم وكمصدر متفرد للتغيير، ومما لا شك فيه أن تحقيق 
هذه الأهداف يستلزم القراءة الهادئة المتأنية المسترسلة والاجتهاد في رفع الحُجب 

عن قلوبنا لتتعرض لمعجزته.

رواه أحمد )104/11 برقم: 6546( وأصله في الصحيحين. 	(((



  193ةعودليق ار طيبات فقع

الوسائل والغايات

وممــا يلحق بهذه العقبة قــول البعض: بأن الله  تعبدنا بالوســائل، ولم 
يطلــب منا النظر للأهداف والمقاصد، فمن يقــرأ بألفاظه فقط، دون النظر لمقصد 
نزوله فســيصل إليه دون تكلف، وكذلك فإنه بمجرد الصوم والامتناع عن الطعام 

والشراب سيتحقق مقصود الصوم، وكذلك الصلاة وسائر العبادات.
فــإن كان الأمر كذلك؛ وأن مجرد قراءة القرآن بألفاظــه فقط دون تفكر وتفهم 
ســيحقق لصاحبه الهدف الذي نزل لأجله القرآن، فلماذا إذن فُضلت سور عن سور 

مثل سورة الإخلاص والتي تُعد قراءتها بثلث القرآن.
هــل لألفاظها فقط كان التفضيل، أم بما تحمله مــن معانٍ عظيمة؟! وهل من 

قرأها بلسانه فقط سيحقق المقصد من تفضيلها؟!
ولو كان الأمر كذلك لاستوى المصلون في درجاتهم عند الله ما داموا يحققون 

شروط الصلاة وواجباتها بأجسامهم دون قلوبهم.
جُلَ لَيَنْصَرِفُ وَمَا كُتبَِ لَهُ إلِاَّ عُشْــرُ صَلَاتهِِ،  ألم يقل رســول الله صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ الرَّ

تُسْعُهَا، ثُمُنُهَا، سُبُعُهَا، سُدُسُهَا، خُمُسُهَا، رُبُعُهَا، ثُلُثُهَا، نصِْفُهَا«؟))).
وكذلك الدعاء.. فما قيمة رفع اليدين بالدعاء والقلب غافل لاهٍ؟!

هَ لََا يَسْتَجِيبُ دُعَاءً مِنْ قَلْبٍ غَافِلٍ لََاهٍ«))). يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّ
ويذكرنا القرآن بأهمية تحصيل التقوى في الحج كمقصد أساسي له.. قال تعالى:

﴿ ې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئوئوې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئوئو ﴾ ]الحج: 37[.

مسند الإمام أحمد )171/31 برقم: 18879( وأبو داود )211/1 برقم: 796( واللفظ له. 	(((
مسند الإمام أحمد )235/11 برقم: 6655(، ورواه الترمذي )517/5 برقم: 3479( واللفظ له  	(((

وقال: غريب.



العودة إلى القرآن 194

وغير ذلك من الأدلة التي تحثنا على تحري الخشوع والتقوى وحضور القلب 
هُ مِنْ  مع العبادات وإلا ضاع جهد صاحبها، قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: »رُبَّ صَائمٍِ حَظُّ

هَرُ«))). هُ مِنْ قِيَامِهِ السَّ صِيَامِهِ الْجُوعُ وَالْعَطَشُ، وَرُبَّ قَائمٍِ حَظُّ
وفوق هذا كله؛ فخير دليل علــى عدم صحة هذا القول هو الواقع، فنحن نقرأ 
القرآن منذ ســنوات وســنوات وختمناه مرات ومرات، وكان كل همنا الانتهاء من 

الورد أو السورة دون الالتفات إلى المعنى... فماذا غيَّر القرآن فينا؟
: ويؤكد على هذا المعنى ابن القيم فيقول

ولا ريــب أن مجرد القيام بأعمال الجوارح من غير حضور ولا مراقبة، وإقبال 
على الله: قليــل المنفعة، دنيا وأخرى.. فإنه -وإن كثــر- متعب غير مفيد، فهكذا 
العمل الخارجي القشــوري بمنزلة النخالة كثيرة المنظــر قليلة الفائدة. فإن الله لا 

يكتب للعبد من صلاته إلا ما عقل منها))).
ويقول: فإن الأعمــال لا تتفاضل بصورها وعددها. وإنما تتفاضل بتفاضل ما 
فــي القلوب. فتكون صورة العملين واحدة. وبينهما في التفاضل كما بين الســماء 
والأرض. والرجــان يكون مقامهمــا في الصف واحدًا وبيــن صلاتهما كما بين 

السماء والأرض))).

رواه الطبراني في الكبير عن ابن عمر  )382/12 برقم: 13413(. 	(((
تهذيب مدارج السالكين )ص: 153(.  	(((

المصدر السابق )ص: 188(.  	(((



  195ةعودليق ار طيبات فقع

العقبة الثانية:

الخوف من تدبر القرآن

بدايــة نحتاج إلى توضيح معنى تدبر القرآن، وهــل المقصد منه إعمال العقل 
فقط في الآيات التي نتلوها أم أن الأمر يحتاج  لأكثر من ذلك؟

الجواب -بعون الله- أن اللــه عز وجل أنزل القرآن لنتفكر فيه تفكرًا يقود إلى 
التدبر بمعناه الصحيح:  ﴿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ 
ڦڦ ﴾ ]النحل: 44[، والتفكر الصحيح يقود إلى تذكر حقائق الإيمان، وكلما تعرض 
العقل أكثر للقرآن وزاد تفكره فيه تفتحت نوافذه شيئًا فشيئًا، وزادت مساحة التذكر 
ليعود شــيء من أثرها على القلب فيرسخ فيه وهو ما يُطلق عليه »التدبر«وهذه هي 

حقيقة عمل القــرآن مع القلــب: ﴿ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ 
چ چچ چ ﴾ ]ص: 29[.

فالتدبر معناه: طلب دُبر الشــيء، أي عاقبته، وما يؤول إليه معناه.. فآثار معاني 
ه للــه والإخلاص له والتوكل عليه والاســتعانة به ومحبته وخشــيته ورجائه  التألُّ
وحُسن الظن فيه ومهابته وإجلاله وتعظيمه والخضوع له... عندما تصل تلك الآثار 
إلى القلب وترسخ فيه؛ حينئذٍ نكون قد سرنا في طريق التدبر وانتفاع القلب بالقرآن، 
وكما قال عبد الله بن مســعود  وهو يصف صور الانتفاع الحقيقي بالقرآن:  
»..إنَِّ قَوْمًا يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لََا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ، وَلَكِنْ إذَِا وَقَعَ فِي الْقَلْبِ، فَرَسَــخَ فِيهِ 

نَفَعَ«))).

صحيح مسلم بشرح النووي )105/6(، دار إحياء التراث العربي.  	(((



العودة إلى القرآن 196

.. فالتدبــر مكانه القلــب، أي أن العقل محل التفكر والتذكــر، والقلب يتأثر 
ويتعظ، فإن انتفــت عنه الموانع وفُتحت أقفاله، يحــدث التدبر أي وصول معاني 
القرآن ورســوخها فيه -بإذن الله- ومن ثم احتلالها جزءًا من مشاعره، وباستمرار 

التدبر تهيمن هذه المعاني على القلب فيُســلم كله لله، .. وفي قوله تعالى: ﴿ ک ک 
گ گ گ گ ڳ ڳ ڳگ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ﴾ ]محمد: 24[ إشــارة إلى أن ما يمنع الناس 
من تدبــر القرآن هي الأقفال التي تُغلق القلوب، لذلك فإن إطلاق لفظ تدبر القرآن 
دون توضيح المقصود منه قد يؤدي إلــى الخلط بين التفكر العقلي والتدبر القلبي  
بل من المتوقع أن نتجه نحــو التفكر العقلي لإمكانية قيامنا به من ناحية، ولصعوبة 

التدبر القلبي من ناحيةٍ أخرى.
إن تدبر القرآن عمل قلبي - غالبًا - لانســتطيعه بســبب الأقفــال التي تُغلق 
القلــوب، أما اللفظ الصحيح الذي ينبغي أن نتعاطاه ويعبر عن واقعنا فهو: »التفكر 

في القرآنِ«، لأن التفكر أمر يقدر عليه الجميع -بإذن الله- بشيء من الجهد.
وحين نقرأ كلام العلماء بأهمية وضرورة تدبر القرآن فعلينا أن نســتحضر هذا 
المعنــى، وأن التدبر بمعناه الصحيح يســتلزم التفكر والتذكــر وفتح أقفال القلب 

وليس فقط إعمال العقل في فهم الآيات مهما كان تنوع المعاني المستخرجة.

الخوف من تدبرالقرآن

بعد توضيح معنــى التدبر بمفهومه الصحيح نأتــي للحديث عن هذه العقبة: 
)الخوف من تدبر القرآن(، فمبدأ الدخول إلى عالم القرآن بتدبره وتفهمه، والعمل 
ل عقبة عند البعض، ومبعث خوف هؤلاء إما لاستشــعارهم عدم  بمقتضاه، يُشــكِّ
أهليتهم لذلك، أو خوفهم من الوقوع تحت طائلة حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: ».. وَمَنْ 



  197ةعودليق ار طيبات فقع

أْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ«))). قَالَ فِي القُرْآنِ بغَِيْرِ عِلْمٍ فَلْيَتَبَوَّ
أما شعور البعض بعدم أهليته لتدبر القرآن فهذا من تلبيسات الشيطان ليصرفنا 
عن مصدر الســعادة والهــدى، فالقرآن لا يخاطب فئة من النــاس، بل هو للرجل 

والمرأة، والعالم والأمي، والعربي والأعجمي.. إنه خطاب للعامة والخاصة:
﴿ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ﴾ ]الفرقان: 1[.
ولو كان هذا الكتاب لا يخاطب إلا العلماء ما طالبنا الله  بتدبره.

يقول القرطبي في قولــه تعالى: ﴿ چ چ چڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ چ چ چڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ 
ڎ ڎ ڈ ڈڎ ڎ ڈ ڈ ﴾ ]النساء: 82[.

يقول: ودلت هذه الآية وقوله تعالى: ﴿ ک گ گ گ گ ڳ ڳ ک گ گ گ گ ڳ ڳ 
ڳڳ ﴾ ]محمــد: 24[، على وجوب التدبر في القرآن ليُعرف معناه. فكان في هذا رد 

على فساد قول من قال: لا يؤخذ من تفسير إلا ما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم))).
ويؤكد على هذا المعنى ابن هبيرة فيقول: ومن مكايد الشــيطان تنفير عباد الله 
عن تدبر القرآن، لعلمه أن الهدى واقع عند التدبر، فيقول: هذه مخاطرة، حتى يقول 

الإنسان: أنا لا أتكلم في القرآن تورعًا))).

انتبه
ويطلق ابن القيم تحذيرًا شــديدًا يساعدنا على اجتياز تلك العقبة فيقول: ومن 
قــال: إن له تأويلًًا لا نفهمه ولا نعلمه، وإنما نتلــوه متعبدين بألفاظه، ففي قلبه منه 

حرج))).

رواه أحمد )496/3 برقم: 2069( والترمذي )199/5 برقم: 2950( وقال حديث حسن.  	(((
الجامع لأحكام القرآن الكريم )187/5(.  	(((

ذيل طبقات الحنابلة لابن رجب )273/3( نقلًًا عن تدبر القرآن للسنيدي )ص: 48(. 	(((
التبيان في أقسام القرآن فصل )60(، )ص: 144(. 	(((



العودة إلى القرآن 198

نعم، قد تضيق المعاني وتتســع حسب معارف الشــخص ومستوى إدراكه، 
ال أوجه ـ كمــا قال علي بن أبي طالــب  ـ ولكن تبقى النقطة  فالقــرآن حمَّ
الجوهرية ألا وهي مقدار تأثر القلب بما يدركه العقل... فقد يفهم عالم من العلماء 
مفاهيم كثيرة، ويدرك بعقله معاني عميقة حول آية من الآيات، لكنها تظل حبيســة 

عقله، فلا ينتفع بها قلبه.
وفــي المقابل قد يفهم رجل عــادي، ذو ثقافة محدودة آيــة من الآيات بفهم 
محدود، ومع ذلك فإن هذه الآية بهذا الفهم قد تؤثر في قلبه، وتهز وجدانه.. فالعبرة 

بما يحدثــه القرآن في القلب كما قال تعالــى: ﴿ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ 
چچ ﴾  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  چچڦ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ 
]الزمر: 23[.
وتفاضل الناس عند ربهم ليس بكم المعارف التي في عقولهم، ولكن بمقدار 

التقوى التي في قلوبهم: ﴿ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌڎڇ ڍ ڍ ڌ ڌڎ ﴾ ]الحجرات: 13[.
تأمل معي ما حدث لهذا الأعرابي عندما كان في مجلس الرسول صلى الله عليه وسلم فاستمع 

منه قوله تعالى: ﴿ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک 
ةٍ؟ قَالَ: »نَعَم«. فَقَالَ  هِ، أَمِثْقَالُ ذَرَّ گ گ گگ گ گ ﴾ ]الزلزلة: 7، 8[، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّ
خَلَ  هِ صلى الله عليه وسلم: »لَقَد دَّ : وَاسَــوأَتَاهُ، مِرَارًا، ثُمَّ قَامَ وَهُوَ يَقُولُهَا، فَقَالَ رَسُــولُ اللَّ الَأعْرَابيُِّ

قَلْبَ الَأعْرَابيِِّ الِإيمَانُ«))).

معنى التحذير من القول في القرآن
أما بالنســبة لخوف البعــض من أن يقول في القرآن برأيــه فيقع فيما حذر منه 
رسول الله صلى الله عليه وسلم كما جاء في الحديث، فيرد عليه د. يوسف القرضاوي  بقوله:

والجواب عن الحديث -إن صح- أنه محمول على وجهين:

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 278(. 	(((



  199ةعودليق ار طيبات فقع

ا لتأييد ما يهواه وما يميل  الأول: أن يــراد بالرأي الهوى، فهو يجر القرآن جــرًّ
إليه)))، فلا يجوز ولا يليق ولا يُقبل أن يكون القرآن تابعًا لمذهب في الفقه، أو نحلة 

في الكلام، أو مقولة في الفلسفة، أو شطحة في الصوفية))).
والثاني: أن يكون معنى الحديث: أن يهجم على تفسير القرآن دون أن يتأهل له 

بما يلزم من أدوات التفسير وشروط المفسر))).
وبديهــي أن المتفكر في القرآن من أجل تدبره أو على الأقل التذكر من خلاله 
ر، فالمتدبر يبحث عن الهداية والشفاء في القرآن؛ لذلك فالمعنى  يختلف عن المفسِّ
هو مقصوده، أما المفســر فيقف عند كل كلمة ليشــرح معناها ويســتخرج وجوه 
الإعجاز والبيان فيها، وقد يســتخرج منها أحكاما شــرعية، وهذا مما لا شــك فيه 

وظيفة العلماء المتخصصين والمؤهلين لهذا العلم.

التلقي المباشر من القرآن
إذن فــا خطورة من التلقي المباشــر من القرآن بعد أخذ هــذه الضوابط في 
الاعتبار، والتأكد بأننا لا نأخذ من القرآن أحكامًا شــرعية بطريقة مباشــرة نلزم بها 
أنفسنا أو الآخرين، بل علينا الرجوع إلى كتب التفسير والفقه إذا ما أردنا معرفة تلك 

الأحكام.
)فتفســير مراد الله واســتنباط الأحكام الشــرعية هما منزلــة خاصة بالعلماء 

والمفسرين، أما الفهم والاعتبار والتذكر والاتعاظ فلا عذر لأحد في تركه())).
ويجتهد الصنعاني   في بيان حجج يرد بها على من سلك هذا المسلك، 
وملخص ما قال: إن الله ـ ســبحانه - كمّل عقول العباد ورزقهم فهم كلامه، ثم إن 

كيف نتعامل مع القرآن العظيم ليوسف القرضاوي  )ص: 210(.  	(((
المصدر السابق )ص: 258(.  	(((
المصدر السابق )ص: 210(.  	(((

تدبر القرآن للسنيدي بتصرف يسير )ص: 49(. 	(((



العودة إلى القرآن 200

فهم كثير من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية عند قرعها الأسماع لا يحتاج معناها 
إلــى علم النحو، ولا إلى علم الأصول، بل في الأفهام والعقول ما يجعلها تســارع 

إلى معرفة المراد، فإن من قرع سمعه قوله تعالى: ﴿ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ 
ۋ ۋۅۋ ۋۅ ﴾ ]البقــرة: 110[، يفهــم معناه من دون أن يعرف أن ﴿ پپ ﴾ أداة شــرط، 
و﴿ ۆۆ﴾ مجزوم بها لأنه شرطها و ﴿ ۇٴۇٴ﴾ مجزوم بها لأنه جزاؤها، ومثلها 

كثير.
ثم إنك ترى العامة يســتفتون العالم ويفهمون كلامــه وجوابه وهو كلام غير 
مُعْرب في الأغلب، بل تراهم يسمعون القرآن فيفهمون معناه ويبكون لقوارعه وما 
حواه، ولا يعرفون إعرابًا ولا غيره، بل ربما كان موقع ما يسمعونه في قلوبهم أعظم 

من موقعه في قلوب من حقق قواعد الاجتهاد، وبلغ الذكاء والانتقاد.
ثم إن هــؤلاء العامة يحضرون الخطب في الجمع والأعياد، ويذوقون الوعظ 

ويفهمونه ويفتت منهم الأكباد، وتدمع منهم العيون، فيكثر منهم البكاء والنحيب.
ثم إنك تراهم يقرؤون كتبًا مؤلفة من الفروع الفقهية ويفهمون ما فيها، ويعرفون 

معناها، ويعتمدون عليها ويرجعون في الفتوى والخصومات إليها.
فيا ليت شــعري! ما الذي خص الكتاب والســنة بالمنع عن معرفة معانيهما، 
وفهم تراكيبهما ومبانيهما والإعراض عن استخراج ما فيهما، حتى جعلت معانيهما 
كالمقصورات في الخيام، وقد ضربت دونها السجوف، ولم يبقَ لنا إليهما إلا ترديد 
ألفاظهما والحروف، وأن استنباط معانيهما قد صار حجرًا محجورًا وحرمًا محرمًا 

محصورًا))).
ماذا قال صاحب الظلال؟

ولأهمية التعامل المباشــر مع القرآن يقول صاحب الظلال  في مقدمته 

إرشاد النقاد إلى تيسير الاجتهاد )ص: 36(، ضمن مجموعة الرسائل المنيرية، الجزء الأول، نقلًًا  	(((
عن تدبر القرآن للسنيدي )ص: 48، 49( بتصرف يسير.



  201ةعودليق ار طيبات فقع

لتفســير ســورة الرعد: وإنني لأهيب بقراء هذه الظلال، ألا تكون هي هدفهم من 
الكتاب إنما يقرؤونهــا ليدنوا من القرآن ذاته. ثم ليتناولــوه عند ذلك في حقيقته، 

ويطرحوا عنهم هذه الظلال))).
وليس معنى هذا هو ترك هذا التراث الضخم من التفاســير العظيمة التي تركها 
علماء الأمة على مر العصور، فالتفســير بلا شــك يعين على زيــادة الفهم، وإزالة 

الإشكاليات أمام العقل، ومعرفة الحكم الشرعي المستنبط من الآيات.
ومع أهمية الرجوع إلى التفسير لمعرفة هذه الأمور وغيرها إلا أنه ليس شرطًا 
للانتفاع الحقيقي بالقــرآن كمنهج حياة يعظ صاحبه، ويذكره بما ينبغي أن يتذكره، 
ويزيد إيمانه، ويصلح قلبه ويعينه علــى مواجهة متغيرات الحياة... وهذه هي أهم 

وظيفة للقرآن.

في ظلال القرآن )2039/4(. 	(((



العودة إلى القرآن 202

العقبة الثالثة:

ر وطبيعته مفهوم التدبُّ

البعض يتصور أن معنى التدبر: إعمال العقل في كل كلمة من كلمات القرآن، 
والتدقيق الشــديد فيها، والغوص في معانيها.. هذا التصور يجعل من التدبر عملية 
شاقة لا يســتطيع أحد أن يســتمر عليها، وفي الوقت ذاته فإنها لا تحقق مقصوده. 
فتدبر القرآن وســيلة لدوام التذكر بما هو مطلوب منا، ومــن خلاله تتضح الرؤية 

لطريق الهدى، وبه يتعظ القلب فيزداد إيمانًا وتقوى.
قال تعالى: ﴿ ئى ئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تخ تم تى ئى ئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تخ تم تى 

تي ثجتي ثج ﴾ ]طه: 113[.
فليس المقصد من تدبر القرآن إظهار نــوع الإعجاز البياني واللغوي، وإمتاع 
العقــل بما فيه من أدب وتاريخ وقصص ، بل المقصد الأساســي هو المعنى الذي 
ر، وبدوام ذلك  يخرج به قارئه وتفاعل المشــاعر معه مما يجعله في حالة من التذكُّ
ل هذا المعنى إلى إيمانٍ يرسخ فيه  يرق الحجاب المضروب على القلب حتى يتحوَّ

﴿ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ ﴾ ]ص: 29[.
ويضع الشيخ عبد الرحمن السعدي القاعدة الأولى لقارئ القرآن فيقول: »وأن 

يجعل المعنى هو المقصود واللفظ وسيلة له«))).
رًا لمن جعله وسيلة للبحث  ولو تفهمنا هذه القاعدة لأصبح التفكر ســهلًًا ميسَّ

تيسير الكريم الرحمن - المقدمة )ص: 3(. 	(((



  203ةعودليق ار طيبات فقع

عن الهدى والشفاء.. فلن يقف القارئ عند كل كلمة يقرؤها بل سيتفكر في المعنى 
الإجمالي للآية وارتباطها بجوانب الهداية، وأما ما أشكل عليه فهمه فليتركه لعالمه 
E، وغالبًا ما ســيجد ما يوضحه في موضع آخر بالقرآن، وحسبنا في ذلك 
قُ بَعْضُهُ  بُ بَعْضُهُ بَعْضًا، بَلْ يُصَدِّ ما قاله رســول الله صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ الْقُرْآنَ لَمْ يَنْزِلْ يُكَــذِّ

وهُ إلَِى عَالمِِهِ«))). بَعْضًا، فَمَا عَرَفْتُمْ مِنْهُ، فَاعْمَلُوا بهِِ، وَمَا جَهِلْتُمْ مِنْهُ، فَرُدُّ
قال عبد الله بن مسعود : إن للقرآن منارًا كمنار الطريق، فما عرفتم منه 

فتمسكوا به، وما يشبه عليكم -أو قال: شُبِّه عليكم- فكلوه إلى عالمه))).
ويقول الحســن البصري في قوله تعالــى: ﴿ ڃ ڃ ڃڃ ڃ ڃ ﴾ ]البقرة: 121[، 
قال: يعملون بمحكمه، ويؤمنون بمتشابهه، ويكلون ما أشكل عليهم إلى عالمه))).

طبيعة التفكر الذي يقود إلى التدبر

حينما كنا نســمع أو نقرأ عن أهمية تدبر القــرآن والعمل بما فيه، كانت الرغبة 
تجتاح النفس، والشــوق يملؤها لذلــك، ولكن ما إن نبدأ فــي التطبيق إلا ونقف 
عاجزين أمام الآيات فلا نكاد نســتخرج منها شــيئًا، تمامًا كمن يقال له: انظر إلى 
الشمس وقت الغروب وتفكر فيها.. هو يتمنى أن يخرج بشيء من خلال رؤيته لهذا 

المنظر الجميل ولكنه يقف عاجزًا أمامه؛ لأنه لم يتعلم كيف يتفكر، وعمَّ يبحث.
الأمر ذاته إذا ما طُلب من شــخص ما إبداء رأيه في مركبــة أو بناية أو ميزانية 
شركة وهو بعيد عن هذه المجالات، فرأيه إن أبداه لن يفيد أحدًا ما دام أنه لا يعرف 
أين سيحرك عينيه، وعمَّ سيبحث، وهذا هو ما يحدث معنا، فعندما يطلب منا التدبر 

أخرجه الإمام أحمد في مسنده )304/11 برقم: 6702(. 	(((
أخرجه أبو عبيد في كتاب فضائل القرآن )ص: 99(. 	(((

فضائل القرآن للرازي )ص: 126(. 	(((



العودة إلى القرآن 204

واستخراج خواطر من الآيات، تجد الواحد منا يتأمل فيها ويشعر أنها تحتوي على 
ر ومِن  ر ويتذكَّ معانٍ عظيمة، لكنه لا يخرج منها بشيء يُذكر لأنه لم يتعلم كيف يتفكَّ

ثَمَّ يتدبر القرآن.
نعم قد يتأثر الوجدان بالقراءة والســماع في بعض الأوقات، ولكن هذا التأثر 
غالبًا ما يكون مع آيات الوعيد التي من شأنها مخاطبة الوجدان واستثارة المشاعر، 

وهذا وحده لا يكفي، والله أعلم.

فلنبحث عن الهدى

القرآن ملــيء بأنواع كثيرة من العلوم وأوجه الِإعجاز، فمن قرأه وهو يبحث عن 
البلاغة وجدها، ومن قرأه وهو يبحث عن القصة عثر عليها، ومن قرأه وهو يبحث عن 
الإعجاز العلمي ظفر به، ومن قرأه وهو يبحــث عن الهداية وجدها، ومن قرأ القرآن 
  وهو لا يبحث فيه عن شــيء لن تراه غالبًا وقد استوقفه شيء منه، ألم يقل

عن قصة يوسف S: ﴿  ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ﴾ ]يوسف: 7[.
فالسائلون المهتمون بالموضوع هم الذين سينتفعون بما في القصة من آياتٍ وعبر.
من هنا نقــول: إن مَن تبيَّن له بوضوح الهدف الأساســي مــن نزول القرآن، 
ر يقود إلى التدبر بإذن الله، وســيخرج منها  ر وتذكُّ ستســهل عليه قراءة القرآن بتفكُّ
بالكثيــر من جوانــب الهداية، أما مَن لم يتضح له هذا الهدف ولم يستشــعر عظيم 
حاجته إليه فسيصعب عليه الوصول إلى ما يهدف إليه التدبر، ولن يستطيع المداومة 
عليه لعدم وجود قضية تشــغله يعلم أن في القرآن حلها، وحسبنا في ذلك قول ابن 

تيمية: من تدبر القرآن طالبًا الهدى منه تبين له الحق))).

العقيدة الواسطية )ص: 103( شرح هراس، نقلًًا عن تدبر القرآن للسنيدي )ص: 111، 112(. 	(((



  205؟نآقرلكيف نعود إلى ا

العقبة الرابعة:

ضرورة ختم القرآن في مدة محددة

يظن البعض أن الواجب عليه ختم القرآن في شهر مثلًًا، وأنه لو تأخر عن ذلك 
فقد يقع في الإثم والحرج.

نعــم ينبغــي علينا أن ننشــغل بالقرآن، وألا يمــر علينا يــوم دون القراءة في 
المصحــف، ولكن ليس معنى هــذا أن من الواجب ختم القــرآن في مدة محددة، 
فالصحابة مع شدة اعتنائهم بالقرآن وانشــغالهم به إلا أنهم كانوا يتفاوتون في مدة 

ختمه.
أخرج ابن أبــي داود عن مكحول قال: كان أقوياء أصحاب رســول الله صلى الله عليه وسلم 
يقرؤون القرآن في سبع وبعضهم في شهر، وبعضهم في شهرين، وبعضهم في أكثر 

من ذلك))).
وليس معنى هذا أننا ســنمكث فتــرات طويلة لنختم القــرآن بل العكس هو 
المطلوب، فعلى قدر انشغالنا بالقرآن والإكثار من تلاوته والتفكر فيه سيكون النفع 
المتحقق بمشيئة الله، وعلى قدر ما نعطي للقرآن من أوقاتنا وعقولنا وقلوبنا يعطينا 

من خيره ونوره.
وعندما نعطي للقرآن المساحة الزمنية الكبيرة من يومنا سنتمكن -بعون الله- 
أن نختمه في أقل من شــهر، ولكن دون أن يكون هناك ســيف مســلط على رقابنا 

الإتقان في علوم القرآن للسيوطي )104/1(. 	(((

تابقع يف رطيق ةدوعلا



العودة إلى القرآن 206

يدعونا للمسارعة في القرآن كي لا نتجاوز المدة التي حددناها في أذهاننا.
هب أنك في يوم من الأيام استوقفتك آية وأنت تقرأ القرآن، فهزّت مشاعرك، 
وذقت معها حلاوة الإيمان كلما رددتها، هل تترك هذه اللحظات السعيدة -لحظات 

الإيمان- خوفًا من عدم إنهاء وردك المحدد؟!
فــإن قال قائل: ولكــن وجود حد أقصى لمدة الختم في ذهني يشــحذ همتي 
لمداومة القراءة.. إن كان الأمر كذلك فلا بأس منه شريطة ألا يخل بمقصود القراءة، 
وألا يكون كذلك على حساب ترديد الآيات والتجاوب معها، والأفضل أن نجعل 

هذا الأمر من باب الاستئناس وليس من باب الإلزام.



  207؟نآقرلكيف نعود إلى ا

العقبة الخامسة:

أمراض القلوب

يظن البعــض أن علاج القلب من أمراضه لا بد أن يســبق العودة إلى القرآن، 
فالقلب المريض لا يمكنه الانتفــاع الحقيقي بالقرآن -كما يقولون- ويرفع هؤلاء 

شعار »التخلية قبل التحلية«.. فإن كان الأمر كذلك فما هو إذن دور القرآن؟!
ألم يصفه الله  بأنه شفاء لما في الصدور؟!

قال تعالــى: ﴿ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ 
ک ک کک ک ک ﴾ ]يونس: 57[.

فالقــرآن نعِم الدواء لأمراض القلوب، فقوة نــوره تخترق الظلمات فتبددها، 
وتحرق ما يقابلها من شهوات وشبهات، كما قال تعالى: ﴿ گ گ گ گ ڳ گ گ گ گ ڳ 

ڳ ڳ ڳ ڱڱڳ ڳ ڳ ڱڱ ﴾ ]الأنبياء: 18[.
نعم في البداية سيجد نور القرآن بعض الصعوبة في الدخول إلى القلب؛ بسبب 
حُجــب الظلمات التي تراكمت عليــه من آثار المعاصي والغفــات، ولكن هذه 
الحجب لن تستطيع أن تقاوم طويلًًا دخول أشعة نور القرآن إلى القلب إذا ما استمر 
الشخص على قراءته بتفهم وتفكر وترتيل، وأنزل دواء القرآن على دائه، وكرر الآية 
التي تكشف له مرضه وترشــده للعلاج، واستخلص منها أعمالًًا يقوم بها في سائر 
حياته. وبالمداومة على ذلك فمن المتوقع أن يمسَّ نور القرآن القلب، وكلما دخل 

تابقع يف رطيق ةدوعلا



العودة إلى القرآن 208

النــور إلى جزء من أجزائه انطرد منه الهوى، وعادت إليه الحياة مرة أخرى، إلى أن 
يأتــي الوقت الذي يعود فيها القلب إلى كامل صحته، قال تعالى: ﴿ ے ے ۓ ے ے ۓ 
ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ې ۓ  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ 

ئېئى  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇئۇ  ئو  ئو  ئە  ئائە  ئا  ى  ى  ې  ئېئى ېې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇئۇ  ئو  ئو  ئە  ئائە  ئا  ى  ى  ې  ېې 

ئى ئى ی ی یئى ئى ی ی ی ﴾ ]الرعد: 17[.



  209؟نآقرلكيف نعود إلى ا

العقبة السادسة:

مفهوم الانشغال بالقرآن

إن الانشغال الحقيقي بالقرآن يعني أول ما يعني الانشغال بمعانيه، ومواعظه، 
وجوانب هدايته، وامتلاء القلب بها وتمكنها من اليقين، أو بمعنى آخر اســتيلائها 

على العقل الباطن واللاشعور، فينعكس ذلك على خواطر العبد واهتماماته.
والانشغال بالقرآن يعني كذلك الانشغال بدلالة الناس عليه وعلى روحه •	

الغـائبة وكيفية الانتـــفاع الحقيقي به في تحقيق الهداية والشفاء والتغيير 
بإذن الله.

ومن صور الانشــغال بالقرآن: تعريف الناس بربهم عن طريقه، وذلك من •	
خــال ربط آيات القرآن بآيات الكون، والاســتدلال منهــا على الخالق 

العظيم، ذي الجلال والإكرام.
ئېئى ﴾  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئېئىئو  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ﴿ ئو  تعالــى:  قال 
]فصلت: 53[.

ومن صور الانشــغال بالقرآن كذلك: الســعي الدءوب على تحويله إلى •	
واقع ملموس في حياة الناس ليصبح دستور الأمة، فتسود أخلاقه جوانب 
المجتمع، وهذا لن يتم إلا بوجود جيــل قرآني يدعو إلى الله بأفعاله قبل 

أقواله.

تابقع يف رطيق ةدوعلا



العودة إلى القرآن 210

ومع هذا كله يأتي الانشــغال بالقرآن كذلك بــدوام تلاوته بالليل والنهار •	
بتفهم وترتيل.

إن أهل القرآن الذين هم أهل الله وخاصته هم أولئك الذين فهموا مراد الله من 
إنزالــه القرآن، فانكبوا عليــه وعملوا به، ودعوا الخلق إليــه، ولعل هذا هو ما كان 
يقصده الحســن البصري بقوله: إن أولى الناس بهــذا القرآن من اتبعه وإن لم يكن 

يقرؤه))).
ومن لوازم تصحيح هذا المفهوم عدم حصر معنى قول الرسول صلى الله عليه وسلم: »خَيْرُكُمْ 
مَهُ«))) على تعلم وتعليــم أحكام التجويد فقط، فكما قال ابن  مَ الْقُرْآنَ وَعَلَّ مَــنْ تَعَلَّ
مَهُ« تعليم حروفه ومعانيه جميعًا،  مَ الْقُرْآنَ وَعَلَّ تيمية: دخل في قوله: »خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّ
بل تعلم معانيه هو المقصــد الأول من تعلم حروفه وذلك الذي يزيد الإيمان، كما 
قال جندب بن عبد الله وعبد الله بن عمر وغيرهما: تعلمنا الإيمان ثم تعلمنا القرآن 
فازددنا إيمانًا، وأنتم تعلمتم القرآن ثم تتعلمون الإيمان.. ولهذا كانوا يبقون مدة في 

حفظ السورة))).

فضائل القرآن لأبي عبيد )رقم: 134(. 	(((
البخاري )192/6 برقم: 5027(. 	(((

مجموع الفتاوى )304/13(. نقلًًا عن تدبر القرآن للسنيدي )ص: 104، 105(. 	(((



الفصل السابع
كيف نعود إلى القرآن؟





  213؟نآقرلكيف نعود إلى ا

كيف نعود إلى القرآن؟

ا، بل ضروريٌّ ضرورة  إن ســلوك طريق العودة إلى القرآن ليس أمــرًا اختياريًّ
ماسة، وكيف لا؟ والعودة إليه يتوقف عليها صلاح الفرد الحقيقي الشامل، وتتوقف 

عليها كذلك نهضة الأمة من كبوتها وعودتها لسابق عزها ومجدها.. بإذن الله.
وابتعاد المســلمين عن القرآن وترك التمســك الصحيح به أمر قديم بدأ بعد جيل 
الصحابة بدرجة يســيرة، ثم ازداد بتعاقب الأجيال حتــى وصل في عصرنا الحالي إلى 
درجة غير مسبوقة والتي يكشفها وضع أمة الإسلام بين الأمم كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: 

»إنَِّ اللهَ يَرْفَعُ بهَِذَا الْكِتَابِ أَقْوَامًا وَيَضَعُ بهِِ آخَرِينَ«))).
لقد رفع الله  بالقرآن الجيل الأول حين أحسنوا الاستمساك الحقيقي به، 

أما نحن فقد غضب الله علينا وتركنا نهوي للقاع.. فما دلالة ذلك؟!
ألا يدل على شدة ســوء علاقتنا بالقرآن كما قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: »وَيَضَعُ بهِِ 

آخَرِينَ«..؟!
ولقد تم الحديث بشــيء من التفصيل بفضل الله عن هذه القضية الخطيرة في 

غير هذه الصفحات))).
وخلاصة القــول أنه لا بديل للعودة إلى القــرآن، فالصخرة أغلقت الغار ولا 

رواه مسلم )559/1 برقم: 817(. 	(((
في كتاب »غربة القرآن«، وكتاب »الطريق الوحيد«. 	(((



العودة إلى القرآن 214

يوجد مخرج إلا من خلال عودة القرآن على ألســنتنا قولًًا ثقيلًًا، وأن تمس روحه 
قلوبنا، وأن ترتفع عنها عقوبة تخفيفه.

نعم، هذا يحتاج إلى جهد كبير وعزم أكيد، واستمرار المحاولة، وعدم اليأس 
من بلوغ الهدف: ﴿ ڻ ڻ ڻ ڻ ۀۀڻ ڻ ڻ ڻ ۀۀ ﴾ ]العنكبوت: 69[.

وفي الأسطر القادمة محاولة للتعرف على بعض الوسائل المعينة -بإذن الله- 
على ســلوك طريق العودة إلى القرآن، لعلها تشــكل مع ما جــاء في كتاب »غربة 

القرآن« وكتاب »الطريق الوحيد« ملامح الطريق للعودة إلى القرآن.
.. والله وحده المستعان.



  215؟نآقرلكيف نعود إلى ا

التهيئة

قبل الحديث عن وســائل الانتفاع بالقرآن، هناك بعض العوامل من شأنها أن 
تهيئ المرء لحسن الدخول إلى عالم القرآن.

هذه العوامل هي:
الدعاء والتضرع إلى الله.•	
وضع القرآن على أعلى سلم الأولويات.•	
سلامة النطق والترتيل.•	
الدخول إلى القرآن من بابه الصحيح.•	

الدعاء والتضرع إلى الله

لعل ما قيل في الصفحات الســابقة يرسم إلى حد )ما( الصورة الصحيحة في 
التعامــل مع القرآن، ويزيل بعضًا من الموروثات القديمة عنه، ومع هذا فإن العامل 
الرئيس لدخول الواحد منا إلى عالم القرآن، وتذوقه، واســتخراج كنوزه هو شــدة 

احتياجه إليه ورغبته فيه.
ليتخيل كل منا أن مرضًا قد أصاب عضوًا من أعضائه، وأن البحث عن الدواء 
الذي يشــفيه قد أعياه، وأن معاناته من ذلك المرض تزداد يومًا بعد يوم، وفي هذه 
الأثنــاء يخبره أحد المقربين إليه بأن هناك كتابًا به وصفة أكيدة لمرضه، وقد جُربت 
من قبل وأتــت بنتائج مبهرة، لكنــه لا يعلم في أي صفحــات الكتاب تكون هذه 

الوصفة.



العودة إلى القرآن 216

تُرى ماذا ســيكون رد فعل هذا المريض؟! كيف ســيتعامل مع هذا الكتاب، 
وكيف ستكون طريقة قراءته له؟ وهل سيسمح لذهنه أن يشرد في سطر منه؟ وإذا ما 

شرد هل سيتابع القراءة أم سيعود لقراءة ما شرد فيه مرة أخرى؟!
بالتأكيد أن هذا المريض ســيكون في أعلى درجات اليقظة والاســتعداد للتلقي 
والتنفيذ في كل لقاء له مع هذا الكتاب، وسيقرؤه مرات ومرات حتى يصل لدوائه.

فإن كان هذا فيما يخص البدن الذي سيبلى بعد الموت فلماذا لا نفعل ذلك مع 
القلب، وهو محل نظر الله D، وبقدر ســامته تكون النجاة يوم القيامة كما قال 

تعالى: ﴿ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ﴾ ]الشعراء: 88، 89[.

أخي

ما الذي يجعلنا ننتظر، والكتاب الذي يحوي الشفاء والهداية بين أيدينا.. ميسر 
للذكر.. موجود في كل بيت.. لا ينقصنا إلا أن نمد أيدينا فنتناوله ونقبل عليه بشعور 
الملهوف الراغب في الهدى كما قال ابن تيمية : من تدبر القرآن طالبًا الهدى 

منه تبين له طريق الحق))).
  وقال القرطبي: فإذا استمع العبد إلى كتاب الله تعالى، وسنَّة نبيه

بنية صادقة على ما يحب الله، أفهمه الله كما يحب، وجعل له في قلبه نورًا))).
فنقطــة البداية -إذن- تبدأ مني ومنك، وهي استشــعار الحاجــة للعودة إلى 
القرآن.. هذا الشعور لا بد أن نترجمه في هيئة دعاء وتضرع إلى الله بأن ييسر لنا فهم 
كتابه، وحُســن التفكر فيه، والعمل بما تدل عليه آياتُه، وأن يُنزل القرآن على قلوبنا 

ويؤيدنا بروح منه.

العقيدة الواسطية )ص: 103( شرح هراس، نقلًًا عن تدبر القرآن للسنيدي )ص: 111، 112(. 	(((
تدبر القرآن للسنيدي )ص: 112(. 	(((



  217؟نآقرلكيف نعود إلى ا

ندعــوه  بأن يمنع عنا كل ما يُثبِّط عزائمَنــا ويبعدنا عن قراءة القرآن 
بتفهم وتفكر وترتيل وحضور القلب.. نلح عليه بأن يُحبِّبَ إلينا تلاوة القرآن والتفكر 
فيه والتأثر به، وأن يعلمنا علم القرآن، وينور قلوبنا بنوره ويؤيدها بروحه.. ولا ينبغي 
أن يدفعنا تأخر الإجابة إلى اليأس وترك الدعاء، وحســبنا في ذلك ما قاله رســول 

الله صلى الله عليه وسلم: »يُسْتَجَابُ لَأحَدِكُمْ مَا لَمْ يَعْجَلْ، يَقُولُ: دَعَوْتُ فَلَمْ يُسْتَجَبْ ليِ«))).

الإمداد بقدر الاستعداد

أخي: لنعلم جميعًا أن الإمداد بقدر الاستعداد، كما قال تعالى: ﴿ پ ڀ ڀ ڀ پ ڀ ڀ ڀ 
ڀ ٺ ٺ ٺڀ ٺ ٺ ٺ ﴾ ]الأنفال: 70[.

فالبداية من العبد: ﴿ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ککڈ ژ ژ ڑ ڑ کک ﴾ ]النساء: 35[.
فلنُرِ الله من أنفســنا خيرًا، ولنكثر من الاســتغفار والتوبة، ولنداوم قرع الباب 

وإن رُددنا.
قــال رجل لذي النون وهو يعظ الناس: يا شــيخ، ما الذي أصنع، كلما وقفت 

على باب من أبواب المولى صرفني عنه قاطع المحن والبلوى.
قــال له: يا أخي كن على باب مولاك كالصبي الصغير مع أمه، كلما ضربته أمه 

ترامى عليها، وكلما طردته، تقرب إليها، فلا يزال كذلك حتى تضمه إليها))).

القرآن والأولويات

ومع الدعاء والتضــرع إلى الله؛ علينا أن نضع القرآن في أعلى سُــلم أولوياتنا 
واهتماماتنا، وأن نُعطيــه أفضل أوقاتنا، ونمكث معه أطول فترة ممكنة، فعلى قدر ما 

رواه البخاري )74/8 برقم:6340(، ومسلم )2095/4 برقم: 2735(. 	(((
بحر الدموع لابن الجوزي )ص: 65(. 	(((



العودة إلى القرآن 218

سنعطي للقرآن سيعطينا ويكرمنا، فهو كما أخبر عنه الله : ﴿ ٱ ٻ ٻ ٻٱ ٻ ٻ ٻ ﴾ 
]الواقعة: 77[.

إن طول المكث مع القرآن من شــأنه أن يســرع خطى التغيير المنشود.. تغيير 
العقل وإعادة تشــكيله، وبناء اليقين الصحيح فيه، وتغيير القلب وطرد حب الدنيا 

والهوى منه، وترويض النفس على لزوم الصدق والإخلاص.
فكتاب هذا شــأنه ينبغي أن نُسلم له زمام قيادتنا ونترك أنفسنا له، وأن نكثر من 

المكث معه كلما سنحت الفرصة لذلك.
وعلينا كذلك أن نهيئ مكانًا للقائه بعيدًا عن الضوضاء وعن كل ما من شأنه أن 

يشوش على الذهن ويقلل التركيز.

سلامة النطق

ومن الأمــور التي ينبغي أن نتقنها منذ البداية: تصحيــح النطق بالقرآن وتعلم 
أحكام التجويد، فســامة النطق من الأهمية بمكان لفهــم القرآن، وكذلك أحكام 

التلاوة والتي من شأنها أن تيسر على القارئ ترتيل القرآن.
فإن قال قائل: ولماذا الترتيل؟ ألا يكفي سلامة النطق؟

إن للترتيــل الكثير من الفوائد فضلًًا عن كونه واجبًــا على قارئ القرآن، فمن 
فوائده: إطالة مدة قراءة الآية؛ مما يتيح للعقل فرصة فهم المقصود منها.

يقول ابن حجر في شــرحه لباب الترتيل في القراءة في صحيح البخاري: أي 
تبيين حروفها، والتأني في أدائها ليكون أدعى إلى فهم معانيها))).

ومن فوائده كذلك: أنه يستثير المشاعر، وكما قيل في الصفحات السابقة، فإن 

فتح الباري )9/ص: 108، 109(. 	(((



  219؟نآقرلكيف نعود إلى ا

العبرة ليســت بالتفكر العقلي فقط، ولكن لا بــد أن يصحب ذلك انفعال وجداني 
ليحدث التأثر القلبي ويزداد الإيمــان؛ لذلك نجد التوجيه النبوي بالتغني بالقرآن، 
أي بتحســين الصوت وتزيينه، وكذلك التباكي عند قراءته لمن لم يستطع البكاء.. 

كل ذلك لتستثار المشاعر ويتحقق المقصود من القراءة.
قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ هَذَا الْقُرْآنَ نَزَلَ بحُِزْنٍ، فَــإذَِا قَرَأْتُمُوهُ فَابْكُوا، فَإنِْ لَمْ 

وْا بهِِ، فَمَنْ لَمْ يَتَغَنَّ بهِِ فَلَيْسَ مِنَّا«))). تَبْكُوا فَتَبَاكَوْا، وَتَغَنَّ
إن تلاوة القرآن حق تلاوته كما يقول أبو حامد الغزالي هو أن يشترك فيه اللسان 
والعقــل والقلب، فحظ اللســان تصحيح الحروف بالترتيل، وحظ العقل تفســير 
المعاني، وحظ القلب الاتعاظ والتأثر بالانزعاج والائتمار.. فاللسان يرتل، والعقل 

يترجم، والقلب يتعظ))).

الدخول إلى القرآن من بابه الصحيح

 ، لكي تتم لنا الاستفادة الحقيقية من القرآن ويكون دليلًًا يهدينا إلى الله  
وســببًا يقربنا إليه ويصلنا به، ودواءً نستشفي به من أمراضنا، ومصدرًا متفردًا لزيادة 
الإيمان في قلوبنا، وجلاءً للهموم والغموم والأحزان ومنبعًا صافيًا لتحصيل العلم 

النافع.. لكي يتم لنا كل هذا وغيره.. لا بد من الدخول إليه من بابه الصحيح..
   إن البــاب الصحيح -الذي لا باب غيره- للانتفاع بالقرآن وتحقيق مراد الله 
بنزوله يستلزم الاعتقاد الجازم أنه المصدر المتفرد الذي لا مثيل له لتحصيل الهداية 
الشاملة الكاملة، والشــفاء التام، والعلم النافع، والتغيير الجذري، وأن يتم التعامل 

أخرجه ابن ماجه )424/1 برقم: 1337(. 	(((
إحياء علوم الدين )442/1(.  	(((



العودة إلى القرآن 220

معــه بناء على هذا الاعتقاد، وهــو ما تعبر عنه عبارة »الإيمــان قبل القرآن«.. أي: 
الإيمان بأن القرآن هو المصدر الوحيد للهداية الشاملة التامة وأنه لا يمكن تحصيلها 

بدونه..
.. والإيمان بــأن القرآن هو الدواء الناجع المتفرد لشــفاء القلب وعودته إلى 

صحته وفطرته..
.. والإيمان بأن القرآن هو المصدر الأســمى للعلــم النافع المقرب إلى الله، 

والمورث لخشيته، وأنه لا يوجد مصدر آخر يضاهيه أو يقترب منه..
.. والإيمان بأن القرآن هو القادر -بإذن الله- على تغيير أي إنســان، ومن أي 
وضع ســلبي هو فيه إلى الحال الذي يرضي الله ، فيلحقه بصفوف عباد الله 

الصالحين المصلحين..
.. علينا أن نســتحضر هذا المعنى حين ندخل إلــى القرآن.. فالغاية من نزول 
القرآن هو: تحصيل الهداية التامة والشــفاء الكامــل والتغيير الجذري.. فينبغي أن 
يكون منطلق علاقـــتنا بالقرآن مرتبطًا بهذه الغاية.. ويكون الهدف الأول من اللقاء 
معه تحصيل هدايته وشــفائه وتقويمــه: ﴿ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ﴾ 
]الإســراء: 9[. والدليل العملي على صحة هذا الإيمان وتلبســنا به هو مراقبة حالة 

الترقب واللهفة لتلاوة القرآن، والتعامل معه بنفسية الأمي الشغوف المستعد للتنازل 
عن تصوراته ومفاهيمه وما فيها من خطأ أو خلط واستســامه لتصورات ومفاهيم 

القرآن، وكذلك مراقبة مدى استعداده للعمل بما علم من القرآن.



  221؟نآقرلكيف نعود إلى ا

الوسائل العملية لبدء الانتفاع بالقرآن

  مما لا شــك فيه أن من يقبل على القرآن مستشــعرًا أنه خطاب من الله
موجه إليه يحمل في طياته مفاتيح ســعادته في الدنيا والآخرة، وأنه القادر بإذن الله 
على تغييره مهما كان حاله.. لا شــك أن هذا الشخص لا يحتاج إلى من يدله على 
وســائل تعينه على الانتفاع بالقرآن؛ لأنه بهذا الشــعور قد أصبح مهيأً للتغيير الذي 

يقوم به القرآن.
أما وإنه من الصعب علينا في البداية أن نكون كذلك بسبب ما ورثناه من أشكال 
ا بيننــا وبينه يمنعنا من  التعامــل الخاطئ مع القرآن؛ مما يجعل هناك حاجزًا نفســيًّ

الانتفاع الحقيقي به.
أما والأمر كذلك فإن بدء عودتنا إلى القرآن تحتاج إلى وســائل سهلة وعملية 
ومحددة تعين صاحبها على إدارة وجهه للقــرآن، والإقبال على مأدبته، والدخول 

دائرة تأثير معجزته بصورة متدرجة.
هذه الوسائل على سبيل الإجمال هي:

1- المداومة على التلاوة اليومية.
2- تهيئة الجو المناسب.

3- التركيز أثناء القراءة والاجتهاد في الإنصات.
4- الاجتهاد في فهم الآية بصورة إجمالية.



العودة إلى القرآن 222

5- التجاوب مع القراءة.
6- ترديد الآية التي تؤثر في القلب.

7- استصحاب معنى من المعاني الإيمانية.
وقبل أن نتحدث في شرح وبيان هذه الوسائل هناك أمر جدير أن نلفت الانتباه 
إليه، وهو أن هذه الوســائل السبع تخص القارئ للقرآن، أما السامع فعليه أن يأخذ 

منها قدر المستطاع لتتحقق له الفائدة المرجوة من هذه المعجزة الكبرى.
ۅ ﴾  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۅۆ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ﴿ ۆ  تعالــى:  قــال 
]الأعراف: 204[.

ويقول ابن عباس : مَن سمع آية من كتاب الله  تتلى كانت له نورًا 
يوم القيامة))).

أولًًا: المداومة على التلاوة اليومية

لكي يحقق القرآن هدفه معنا فيهدينا إلى الصراط المستقيم، ويثبتنا عليه، ويغير 
ض له  ر؛ لا بد من دوام التعرُّ ر والتذكُّ ما بأنفســنا، ويجعلنا في حالة دائمة من التبصُّ
طلبًا للهدى والشــفاء، ولا نمل من ذلــك، فالتغيير القرآني تغييــر بطيء، هادئ، 
متصاعد، ولكي يؤتي ثماره لا بد من اســتمرارية التعامل معه، فلا يصح ترك قراءة 

القرآن يومًا من الأيام وإلا تضاءل الأثر المترتب عليها.
فلنداوم على التــاوة اليومية ولفتراتٍ طويلة، ليلًًا ونهارًا، ســفرًا وحضرًا.. 
ولتكن تلاوة مرتلة هادئة، ولا يكن هم القارئ متى سينتهي من السورة أو الورد، بل 

ليكن همه متى يتجاوب قلبه، ويخشع فؤاده، وتدمع عيناه.

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 62(. 	(((



  223؟نآقرلكيف نعود إلى ا

أما بالنسبة للأوقات المفضلة للقراءة فيقول عنها النووي في كتاب الأذكار:
اعلم أن أفضل القراءة ما كان في الصلاة: وأما القراءة في غير الصلاة فأفضلها 
قراءة الليل، والنصف الأخير منه أفضل من الأول، والقراءة بين المغرب والعشــاء 
محبوبــة، وأما قراءة النهار فأفضلها ما كان بعد صلاة الصبح، ولا كراهة في القراءة 

في وقت من الأوقات ولا في أوقات النهي عن الصلاة))).

ثانيًا: تهيئة الجو المناسب

من الضروري تهيئة الظروف المناســبة لاســتقبال القرآن، ومن ذلك وجود 
مكان هادئ بعيد عن الضوضاء يتم فيه لقاؤنا به، فالمكان الهادئ، يُعين على التركيز 
وحسن الفهم وسرعة التجاوب مع القراءة، ويسمح لنا كذلك بالتعبير عن مشاعرنا 

إذا ما استثيرت بالبكاء والدعاء.
ومــع وجود المكان الهــادئ علينا أن يكون لقاؤنا بالقرآن في وقت النشــاط 

والتركيز لا في وقت التعب والرغبة في النوم، ولا ننسى الوضوء والسواك.

ثالثًا: التركيز أثناء القراءة والاجتهاد في الإنصات

علينا أن نجتهد حين نلتقــي بالقرآن بحضور الذهن مع آياته، والإنصات التام 
-قدر المســتطاع- لما نقرأ أو نسمع من الآيات، فإذا ما حدث شرود في وقت من 

الأوقات علينا أن نعيد الآيات التي شرد فيها ذهننا. 
.. نعم في البداية ســنجد صعوبة في تطبيق هذه الوســيلة بسبب تعودنا على 
التعامــل مع القرآن كألفاظ مجردة من معانيها، ولكن بالمداومة والمثابرة ســنعتاد 

بمشيئة الله القراءة بتركيز وبدون سرحان.

الأذكار للنووي )ص: 156(.  	(((



العودة إلى القرآن 224

ولنتذكر دائمًا قول الله : ﴿ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ 
ۅ ۅۅ ۅ ﴾ ]الأعراف: 204[.

إن الإنصات هــو أعلى درجات تركيــز المرء مع الصوت، ســواء أكان هذا 
الصوت يأتيه من مصدر خارجي، أم كان يردده بلسانه، أم يقرؤه بعينه.

فقد يحدث أن يسمع الشخص كلامًا وهو شارد الذهن يفكر في موضوع )ما(؛ 
مما يجعله لا يستمع لما يتلقاه بالكلية ولا يفهم المراد من الكلام.

 وقد يحدث أن يســمع كلامًا وهو يريد سماعه لكنه ليس بصافي الذهن، فهو 
هنا يستمع للكلام ويعرف محتواه، ولكنه غير مستغرق معه، كأن يفكر في موضوع 
 آخر في الوقت ذاته، أو يســتمع إلى كلام آخــر، أو يناجي من حوله، كقوله تعالى:

﴿ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې﴾ ]الإسراء: 47[.
فإذا ما شعر المرء بأهمية ما يسمع أو يقرأ، وكان الكلام مما تشتد حاجته إليه:... 
تجده يُصغي ســمعه وينصت، فينتقل من مرحلة الاســتماع إلــى مرحلة الإنصات 

والإصغاء؛ حيث التركيز التام لما يتلقى لدرجة الاستغراق والتوحد مع ما يتلقاه.
ويقــص علينا القرآن المجيد قصة الجن حين اســتمعوا القرآن للمرة الأولى، 

فقد أدركوا أهميته القصوى، وحاجتهم الماسة إليه فماذا قالوا؟! ﴿ٱ ٻ ٻٻ ٱ ٻ ٻٻ 
ٻپپپپڀڀڀڀٺٺٺٺٿٿٻپپپپڀڀڀڀٺٺٺٺٿٿ﴾
]الأحقاف: 29[.

فحري بنــا أن نفعل مثل ما فعلوا حتى ننتفع بالقرآن: ﴿ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ 
ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ﴾ ]ق: 37[.

ولكــن في بعض الأوقات قد نبدأ القراءة فنجد أنفســنا وقــد غلبها النعاس، 



  225ةمتاخلا

وأصبحنا لا ندري ما نقول، فماذا نفعل إذا ما فشلنا في جمع الذهن مع القراءة بعد 
العديد من المحاولات؟

علينا عندئذٍ التوقف بنية العودة إليها في وقت آخر.
يْلِ  عن أبي هريرة  قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: »إذَِا قَــامَ أَحَدُكُمْ مِنَ اللَّ

فَاسْتَعْجَمَ الْقُرْآنُ عَلَى لسَِانهِِ، فَلَمْ يَدْرِ مَا يَقُولُ فَلْيَضْطَجِعْ«))).
وليكن مقياس استمرارنا في القراءة قول الحسن بن علي : »اقرأ القرآن 

ما نهاك فإذا لم ينهك فلست تقرؤه«))).

رابعًا: الاجتهاد في فهم الآية بصورة إجمالية

نًا  البعض منا عندما يشــرع في قراءة القرآن والتفكر في آياته، تجده يقف مُتمَعِّ
عند كل لفظٍ فيه؛ مما يجعل التفكر عملية شــاقة عليه، وما يلبث إلا أن يملَّ فيعود 

أدراجه إلى الطريقة القديمة في القراءة دون فهم ولا تفكر.
فكيف لنا إذن أن نقرأ القرآن بتفكر واسترسال في الوقت نفسه؟!

الطريقة السهلة لتحقيق هذين الأمرين معًا هو أن نأخذ المعنى الإجمالي للآية، 
وإذا وجدنا بعــض الألفاظ التي لا نعرف معناها، فعلينا أن نتعرف على المعنى من 
بُ بَعْضُهُ  السياق، وهذا ما أرشدنا إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله: »إنَِّ الْقُرْآنَ لَمْ يَنْزِلْ يُكَذِّ
وهُ  قُ بَعْضُهُ بَعْضًا، فَمَا عَرَفْتُمْ مِنْــهُ، فَاعْمَلُوا بهِِ، وَمَا جَهِلْتُمْ مِنْهُ، فَرُدُّ بَعْضًا، بَلْ يُصَدِّ

إلَِى عَالمِِهِ«))).

رواه مسلم )543/1 برقم: 787(. 	(((
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 133(. 	(((

أخرجه الإمام أحمد في مسنده )304/11 برقم: 6702(. 	(((

  فيك دوعن ىلإ ؟نآرقلا



العودة إلى القرآن 226

وبهذه الطريقة تصبح قراءة القرآن سهلة وميسرة للجميع.
فعلى ســبيل المثال إذا ما قرأنا قولــه تعالى: ﴿ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ 
ہ ہ ہ ہہ ہ ہ ہ ﴾ ]الكهف: 40[. ولا ندري معنى حســبانًا ولا زلقًا لكننا نفهم 

ا قد يصيب هذا البستان. من السياق أن شرًّ
وعندمــا نقرأ قوله تعالى: ﴿ ئو ئۇ ئۇئو ئۇ ئۇ ﴾ ]عبس: 31[، ولا ندري معنى أبًّا، 

فالسياق يدلنا على أنه نوع من المأكولات.
نعم إن معرفة معاني الكلمات الغريبة تساعدنا على زيادة الفهم، ولكن علينا ألا نجعل 

عدم معرفتها عائقًا يحول بيننا وبين الاسترسال في القراءة والتركيز معها والتأثر بها.
وليس معنى هذا عدم النظر في كتب التفســير ومعاني الكلمات، فمما لا شك 
فيه أن للتفسير دورًا كبيرًا في حسن الفهم، وله أيضًا دور أساسي في معرفة الأحكام 
الشــرعية، والتي لا ينبغــي علينا أن نســتنبطها بمفردنا من القــرآن، فتاريخ الأمة 
الإسلامية يشهد بانحراف الكثير ممن استنبط تلك الأحكام بمفرده من القرآن دون 

أن يكون مؤهلًًا لذلك، مثل الخوارج وغيرهم.
ومع هذا الدور العظيم للتفسير إلا أنه ينبغي أن يكون له وقته الخاص به، وغير 
مرتبط بوقت القراءة، فنحن لا نريــد أن نخرج من لقائنا بالقرآن بزيادة الفهم فقط، 
ولكن نريد القلب الحي كذلك، وهذا يحتاج إلى اللقاء المباشر مع القرآن، والسماح 
بقــوة تأثيره أن تنســاب داخلنــا.. وتتصاعد من خلال الاســتمرار فــي القراءة، 

والاسترسال مع الآيات والتجاوب معها.
حُسن الابتداء والوقف

من الأمور المعينة كذلك على فهم المعنى الإجمالي للآيات: حُســن الابتداء 



  227ةمتاخلا

والوقف.
يقول النووي : ويُســتحب للقارئ إذا ابتدأ من وسط السورة أن يبتدئ 
من أول الكلام المرتبط بعضــه ببعض، وكذلك إذا وقف عند المرتبط وعند انتهاء 
الكلام، ولا يتقيَّد في الابتداء ولا في الوقف بالأجزاء والأحزاب والأعشــار، فإن 

كثيرًا منها في وسط الكلام المرتبط))).

خامسًا: التجاوب مع القراءة

القرآن خطاب مباشر من الله  لجميع البشر: لي، ولك، ولغيرنا.. هذا الخطاب 
يشمل من ضمن ما يشمل: أسئلة وأجوبة، ووعدًا ووعيدًا، وأوامر ونواهي.

فعلينا أن نتجاوب مع الخطاب القرآني بالرد على أســئلته، وتنفيذ ما يدل عليه 
من تســبيح أو حمد أو اســتغفار أو ســجود، وعلينا كذلك التأميــن على الدعاء، 
والاســتعاذة من النار، وســؤال الجنة، ولقد كان هذا من هدي رســول الله صلى الله عليه وسلم، 

وصحابته الكرام.
رَ عمر بن الخطاب  العشــاء الآخرة  عن عبد الله بن الســائب قال: أخَّ
فصُليت ودخل فكان في ظهري، فقرأت: ﴿ ې ې ېې ې ې ﴾ ]الذاريات: 1[ حتى 
أتيت على قوله: ﴿ ہ ہ ھ ھ ھ ھہ ہ ھ ھ ھ ھ ﴾ ]الذاريات: 22[، فرفع صوته حتى 

ملأ المسجد: أشهد))).
وسمع عبد الله بن مسعود  رجلًًا قرأ: ﴿ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ 

ې ې ې ېې ې ې ې ﴾ ]الإنسان: 1[.

الأذكار للنووي )ص: 163(. 	(((
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 149(. 	(((

  فيك دوعن ىلإ ؟نآرقلا



العودة إلى القرآن 228

ا وميتًا))). قال: إي وعزتك، فجعلته سميعًا بصيرًا، وحيًّ
ا  قرأ في الصلاة:  وعــن أبي عمارة الكوفي -عبد خير- أنه ســمع عليًّ

﴿ ں ڻ ڻ ڻ ڻں ڻ ڻ ڻ ڻ ﴾ ]الأعلى: 1[، فقال: سبحان ربي الأعلى))).
فعلينا المداومة على استخدام هذه الوسيلة والتي سنجد لها أثرًا عظيمًا بمشيئة 

الله في دوام يقظة العقل، وسرعة تجاوب القلب.

سادسًا: ترديد الآية التي تؤثر في القلب

إن يقظة العقل وقت قراءة القرآن أمر نســتطيع تحصيله بشــيء من المجاهدة 
وبعون من الله D، أما حضور القلب وتجاوبه مع القراءة وتأثره بها؛ فهذا أمر لا 
نملكه وقد يمضي بنا وقت ليــس بالقصير حتى يبدأ القلب في التحرك مع القراءة، 
فإلى أن تنفذ أنوار الآيات من بين أغلفة الظلمات وتصل إلى القلب علينا بالمداومة 
علــى القراءة المتأنية مع يقظة العقل، والتضرع إلــى المولى  بأن يفتح قلوبنا 
لكلامه، وبمشــيئة الله لــن يطول انتظارنا، فبمــرور الوقت ســيبدأ القلب بالتأثر 

والانفعال ولو مع آية من الآيات.
فإذا ما تم ذلك في لحظة من اللحظات.. فماذا نفعل حينئذٍ؟!

ينبغي علينا أن نســتثمر وجودها أحسن اســتثمار، وأن نعض عليها بالنواجذ 
فهذه اللحظات من أهم أوقات حياتنا، ومن خلالها قد يبدأ التغيير المنشود.

فمعنى مصاحبة التفكر العقلــي للتأثر القلبي بآية من الآيات هو زيادة الإيمان 
بهــا، والله أعلم، وهذا قلما يحدث للواحد منا وبخاصة في البداية؛ لذلك علينا ألا 
نضيع تلك الفرصة إذا ما جاءتنــا ولنعمل على زيادة الإيمان في قلوبنا بترديد تلك 

المصدر السابق )ص: 150(. 	(((

المصدر السابق )ص: 153(. 	(((



  229ةمتاخلا

الآية مرات ومرات، وألَّاَّ نملَّ من ذلك ما دام وُجد التجاوب، وشــيئًا فشيئًا ستتبدد 
الظلمات من القلب ويُطرد الهوى، ويصبح النور هو الغالب فيه، فيسهل عليه التأثر 

بالآيات ويزداد لينه وخشوعه بها.
يقول ابن القيم: ولو علم الناس ما في قراءة القرآن بالتدبر لاشتغلوا بها عن كل 
ما سواها، فإذا قرأه بتفكر حتى مر بآية هو محتاج إليها في شفاء قلبه كررها ولو مائة 
مرة.. فقراءة آية بتفكر وتفهم خير من قراءة ختمة بغير تدبر ولا تفهم، وأنفع للقلب 
وأدعى إلى حصول الإيمان وذوق حلاوة القرآن، وهذه كانت عادة الســلف، يردد 

أحدهم الآية إلى الصباح))).
وبترديــد الآية التي تؤثر فــي القلب تتولد داخل العبد طاقة، عليه أن يُحســن 

تصريفها بالبكاء والدعاء كما قال تعالى: ﴿ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ 
ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڌ ڃ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ 

ڎ ڎڎ ڎ ﴾ ]الإسراء: 109-107[.

سابعًا: استصحاب معنى من المعاني الإيمانية

هناك وسيلة أخرى من شأنها أن تُسرع الخطى نحو الدخول إلى عالم القرآن، 
ودائرة تأثيره القوية على الإنسان.

هذه الوسيلة هي استصحاب معنى من المعاني الإيمانية، والبحث عن مدلوله 
من خلال رحلتنا مع القرآن.

فإذا ما كانت رحلة المسلم مع كتاب ربه تبدأ من سورة الفاتحة وتنتهي بسورة 
الناس؛ فلتكن من سمات كل رحلة البحث عن معنى جديد من المعاني التي تؤسس 

القاعدة الإيمانية في القلب وتبني اليقين في العقل.

مفتاح دار السعادة )1/ص: 553، 554(. 	(((

  فيك دوعن ىلإ ؟نآرقلا



العودة إلى القرآن 230

ومما لا شــك فيه أن استصحاب معنى إيماني أو أكثر في كل رحلة سيكون له بعون 
الله وفضله أبلغ الأثر في تــذوق حلاوة الإيمان، فإذا ما صاحب ذلك ربط مدلول 
هذا المعنى بواقع الحياة فلا تسل عما ســيحدثه من قرب حقيقي، ومعرفة، وأنس 

بالله D، والتمتع بالحياة الطيبة التي وعد الله بها عباده وأولياءه.
ي  ومن فوائد استصحاب المعنى الإيماني في قراءتنا للقرآن أنه يُثير الهمة ويقوِّ

العزيمة.
يقول ابن القيم:

فإن سيرهم - أي السائرين إلى الله - إنما هو على الشواهد، فمن كان لا شاهد 
له فلا سير له، ولا طلب ولا سلوك له.

قالت عائشة : »من رأى محمدًا صلى الله عليه وسلم فقد رأى غاديًا رائحًا، لم يضع لبنة 
على لبنة، ولا قصبة على قصبة، ولكن رُفع له علم فشمر إليه«))).

ولا يزال العبد في التواني والفتور والكســل، حتــى يرفع الله  -بفضله 
ومَنِّه- علمًا يشاهده قلبه، فيشمر إليه ويعمل إليه))).

وإليك أخي القارئ بعضًا من العناوين المقترحة لهذه المعاني الإيمانية، لك أن 
تستصحب منها ما تشاء في رحلتك المباركة مع كتاب ربك))).

ف على الله )الواحد( التعرُّ

وذلك من خلال تتبع آيات القــرآن التي تتحدث عن صفة الوحدانية، وآثارها 

الزهد لأحمد بن حنبل )برقم: 1596(. 	(((
مدارج السالكين )3/ ص: 366، 367(.  	(((

بفضل الله تم عرض العديد من النماذج لهذه المعاني الإيمانية بصورة أكثر تفصيلًًا في كتاب: »بناء  	(((
الإيمان من خلال القرآن« والكتاب متوفر للقراءة والتحميل على موقع الإيمان أولًًا على الشــبكة 

.www.alemanawalan.com :الإلكترونية



  231ةمتاخلا

في الكــون، وكيف يُثبت القرآن أن للكون إلهًا واحدًا لا شــريك له، وأنه هو الله، 
ونتتبع كذلك تفنيد الآيات لمزاعم المبطلين الذين يدعون أن هناك إلهًا آخر للكون، 

أو أن لله شريكًا في ملكه.
مثل قوله تعالى: ﴿ ى ئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇئۆى ئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇئۆ ﴾ ]لقمان: 11[.
ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ۈ ھ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ﴿ ھ  وقولــه: 
ۈۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ۈۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ﴾ ]الأحقاف: 4[.

ف على الله )المُنعِم( التعرُّ

فمن خلال رحلتنا مــع القرآن نبحث عن الآيات التي تتحــدث عن نعِم الله 
 علينــا، ونعمل على إحصائها قدر الإمكان، والتعرف على جوانبها المختلفة 
كنعــم الإيجاد والإمــداد، والحفظ، والتســخير، والاجتباء والهدايــة، والثبات، 

والتوفيق، والأمن، والستر، مثل قوله تعالى: ﴿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ 
ڤ ڤ ڤڤ ڤ ڤ ﴾ ]النور: 21[.

وقوله تعالى: ﴿ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ی ییئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ی یی ﴾ ]الملك: 23[.
وقوله تعالى: ﴿ ئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تختمئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تختم ﴾ ]الجاثية: 13[.

التعرف على الله )الرحيم(

وذلك من خلال تتبع الآيــات التي تتحدث عن الرحمــة الإلهية وآثارها في 
الكون والنفس، مثل قوله تعالــى: ﴿ ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى 

ئيبجئيبج ﴾ ]الروم: 50[.
وقولــه تعالــى: ﴿ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ےے ۓ ۓ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ےے ۓ ۓ 

ڭ ڭ ڭڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈڭ ڭ ڭڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ﴾ ]الزمر: 53[.

  فيك دوعن ىلإ ؟نآرقلا



العودة إلى القرآن 232

التعرف على الله )القوي( )الجبار(

الله  وصف نفســه بأنه: القوي، الجبار، شــديد العقاب، ذو انتقام، فهو 
سبحانه يعاقب الظالمين والعاصين، وينتقم منهم.. ولقد أفاض القرآن في الحديث 
عن مظاهر تلك الصفة سواء كان ذلك على مستوى الأمم أو على مستوى الأفراد.

مثل قولــه تعالــى: ﴿ ڑ ک ک ک ک گ گ گگ ڳ ڳ ڳ ڳڑ ک ک ک ک گ گ گگ ڳ ڳ ڳ ڳ﴾ 
]هــود: 102[. وقولــه: ﴿ ی ی ی ئج ئح ئم ئى ئي بجبح بخ بم بى ی ی ی ئج ئح ئم ئى ئي بجبح بخ بم بى 

بي تجتحبي تجتح ﴾ ]آل عمران: 165[.

جوانب الفقر إلى الله

فقرنا إلى الله  فقر ذاتي ومطلق يشمل جميع أسباب ومقومات الحياة، والهداية، 
والثبات، والتوفيق، والعصمة من الفجور، ولقــد تم بيان بعض أوجه الفقر إلى الله 

بشيء من التفصيل في الفصل الثالث )القرآن والتغيير( عند الحديث عن النفس.
قال تعالى على لسان نبيه إبراهيم: ﴿ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ﴾ ]إبراهيم: 35[.
 وقال تعالى على لســان المؤمنيــن: ﴿ ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ 

                                     ئېئې ئې ئى ئى ئى                                     ئېئې ئې ئى ئى ئى ﴾ ]آل عمران: 8[.

وقال: ﴿ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ﴾ ]الملك: 30[.

التعرف على الله )العزيز ـ القهار(

كل ما في الكــون خاضع لله  منقاد لإرادته، لا يتحرك متحرك إلا بحول 
الله وقوته، فما شــاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، فإرادته الكونية غالبة، فعال لما 
يريد، غالب على أمره... فالعبد يريد شــيئًا والله يريد شــيئًا آخر، فلا يحدث إلا ما 

يريده الله : ﴿ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ککڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ کک ﴾ ]آل عمران: 6[.
﴿ ۉ ۉ ې ې ېېۉ ۉ ې ې ېې ﴾ ]الشورى: 12[.



  233ةمتاخلا

ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ۅ ڭ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ   ﴿ ڭ 
                                         ۅ ۉۉ ې ې ې ې ى                                         ۅ ۉۉ ې ې ې ې ى ﴾ ]الأنفال: 44[.

الدنيا دار امتحان
تم بفضل الله شرح هذا العنوان في الفصل الثاني )جوانب الهداية في القرآن(.
ويتضمن هذا المعنى: بداية خلق آدم، عداوة الشــيطان للإنســان، الدنيا قاعة 
امتحان، أدوات الامتحان والإجابات الصحيحة، تســجيل الإجابات والرقابة على 
الامتحان، نهاية الامتحان، يوم النتيجة وتوزيع الشــهادات، وذهاب الناجحين إلى 

الجنة، وسوق الراسبين إلى النار.
مثل قوله تعالى: ﴿ بم بى بي تج تح تخ تم تى تي ثج بم بى بي تج تح تخ تم تى تي ثج 

ثم ثى ثي جحجمثم ثى ثي جحجم ﴾ ]الأنعام: 165[.
وقوله تعالى: ﴿ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄڃ ڃ ڃ ڃ چ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄڃ ڃ ڃ ڃ چ 
چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ 
ڱ ﴾  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  گڳ  گ  گ  گ  کک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ڱژ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  گڳ  گ  گ  گ  کک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ 
]الكهف: 48، 49[.

الرسائل الإلهية

الله  أخبرنا بأنه لا تدركه الأبصار، ولا سبيل لمعرفته إلا من خلال ما أتاحه 
لنا من معلومات عنه ســبحانه، هذه المعلومات أودعها الله في مخلوقاته، وجعلها 

آيات تدل عليه، وتذكر به.. قال تعالى:
﴿ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ںڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ﴾ ]البقرة: 221[.
﴿ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ېۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ﴾ ]الروم: 24[.

﴾ ]الأحقاف: 27[. ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئې ئو  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ﴿ئو 

  فيك دوعن ىلإ ؟نآرقلا



العودة إلى القرآن 234

 صلى الله عليه وسلم على تمام العبودية؟ كيف ربى الله  رسولنا

فنتأمل في رحلتنا المباركة مع القرآن التوجيهات التي وُجهت لرسول الله صلى الله عليه وسلم، 
ونعمل على أن ننهل منها لنقتفي أثره صلى الله عليه وسلم في عبوديته لربه.

مثل قوله تعالى:﴿ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک کگ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک کگ 
ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  ڻ گ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ 

ۇ  ڭڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ہھ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۇ ۀ  ڭڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ہھ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ 

ۅ ﴾ ]طه: 132-130[. ۋ  ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ۆۆ  ۅۇ  ۋ  ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ۆۆ  ۇ 

السنن الاجتماعية الحاكمة للحياة

مــن خلال هذا المعنى نتعــرف من القرآن على القوانيــن التي تجلب للناس 
السعادة أو الشــقاء، ولقد تم شرح هذا الموضوع بشــيء من التفصيل في الفصل 

الثاني )جوانب الهداية في القرآن(.
هذه القوانين كالمعادلات الرياضية، حين يكتمل الطرف الأول يتحقق الطرف 

الثاني، والملاحظ أن الطرف الأول يخص العبد وما يفعله.
ومن هذه القوانين: قانون النصر والهزيمة، والتيســير والتعسير، سلب النعم، 

هلاك الأمم، الحياة الطيبة.
مثل قوله تعالى: ﴿ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ﴾ ]محمد: 7[.

وقوله: ﴿ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭۇھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭۇ ﴾ ]الرعد: 11[.
وقوله: ﴿ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ﴾ ]الليل: 7-5[.



  235ةمتاخلا

 الخاتمة
وأخيرًا: القرآن ينادينا

وقبل أن ينتهي الحديث في هذه الصفحات عن القرآن وعن كيفية البدء بالعودة 
إليه؛ أدعوك أخي القارئ إلى قراءة هذه الكلمات التي استشعرت وكأن القرآن يريد 

أن يرسل لنا مثلها.
».. أيها المســلمون في كل مكان ســارعوا بالعودة إلــيَّ والانتفاع بي قبل أن 

تضيع منكم الفرصة، ويشتد بكم الندم.
أقبلوا عليَّ بكيانكم لتهتدوا بهداي، ولتستشفوا بشفائي، ولتنتفعوا بمواعظي...
اتركوا أنفسكم لي، وسيروا معي حيث سرت، فسأكون لكم ـ بمشيئة الله ـ نعِم 
القائد الذي يرشــدكم ويأخذ بأيديكم إلى العيش السعيد في الدنيا، والنعيم المقيم 

في الآخرة.
كوا بها المشاعر،  انشــغلوا بي، وأكثروا من تلاوتي، وتفكروا في آياتي، وحرِّ
واعملوا بما أدلكم عليه قدر اســتطاعتكم.. ولا تبخلوا عليَّ بأوقاتكم.. اجعلوا لي 

ا من نهاركم، ونصيبًا معتبرًا من ليلكم. حظًّ
اصحبوني في حلكم وترحالكم، ولكم عهد ألا أخذلكم، أو أترككم تواجهون 
الصعاب بمفردكم؛ بل ســأكون معكــم نعم الصديق لصديقه، وســأصحبكم في 
قبوركم لتستأنســوا بي في وحدتكم، وستجدونني أمامكم يوم القيامة أحاج عنكم 

حتى أرفعكم في الجنة درجات ودرجات.
اعتصموا بي فأنا حبل الله المتين، من استمسك به ارتفع إلى السماء، وتخلص 

من جاذبية الأرض والطين واقترب من مولاه.



العودة إلى القرآن 236

إياكم ثم إياكم أن تســتجيبوا لوساوس الشيطان بأنكم لا تصلحون للتفكر في 
آياتي وفهمها، والتأثر بها ومن ثم الاقتراب من التدبر، فيقينًا أن كل عاقل منكم يقدر 
علــى فهمي، والاهتداء بهداي، والتأثر بمواعظي، فلقــد أودع الله في آياتي القدرة 
علــى التأثير على الحجــارة إن خاطبتها، فكيف بقلوب خلقهــا ربي لتكون أوعية 

لمعرفته؟
قد يتأخر الإمداد من ربكم لحكمةٍ منه سبحانه فلا تيأسوا، وأيقنوا بأنه قادم لا 
ت وأنفسكم تاقت للدخول إلى مأدُبتي، والتأييد  محالة ما دامت عزيمتكم قد اشتدَّ

بروحي، والاستشفاء بشفائي.
عاهدوني أن تتلوا آياتي بترســل وتؤدة.. حركــوا بها قلوبكم، وترنموا بها في 

ليلكم، واجعلوا المعنى مقصودكم، ولا يكن همكم سرعة الانتهاء من وِردكم.
لا تستصغروا أنفسكم فلقد كرمكم مولاكم على سائر خلقه، وأسجد الملائكة 
لأبيكم... أنتم قادة هذا الكون الفســيح، وكل ما فيه مخلوق من أجلكم، مســخر 
لخدمتكم، فتقدموا إليه واجعلوني دليلكم، وافتحوا بي هذه الأرض، وتعرفوا على 
ما فيها من عوالم كثيرة طال انتظارها لكم لتكتشفوا مكنوناتها وما تحتويه من أسرار 

لأسماء الله وصفاته فتزداد من خلالها معرفتكم بربكم.
ســارعوا إلى حملي فأمتكم أمة الإسلام ـ خير أمة أخرجت للناس ـ في حالة 
من الضياع والتفكك والتشــرذم لم يسبق لها مثيل، فلقد طال سباتها واشتد مرضها 

ولا علاج لها إلا من خلالي.
إن المســتضعفين مــن إخوانكم المســلمين في كل مكان ينتظــرون الفرج، 
فاحملوا مصباحي، واجمعوا الناس حول نوري، وناولوا دوائي لكل شارد وغافل.



  237ةمتاخلا

وأبشروا بالنصر فما أسرع تنزله على جيل القرآن...
سيعود لكم مجدكم الزائل، ودياركم المسلوبة.. ستعود القدس، ويافا، وحيفا، 
وعكا.. ســتعود كشمير، والبلقان، والأندلس، وســترتفع راية التوحيد على روما، 
وســتعود أمتكم أمة واحدة.. دســتورها واحد وغايتها واحدة، وخليفتها واحد.. 
العدل منهجه، وكتاب الله دليله، وما ذلك على ربكم بعزيز، واعلموا أن اســتمرار 
عزكم ومجدكم مرهون بتمســككم الصحيح بي، فلا تقعوا بعد ذلك فيما وقع فيه 

من سبقكم عندما تركوني وانشغلوا بغيري.
أنفذوا وصية نبيكم بالتمســك التام بي، واجعلونــي وصيتكم لأبنائكم ولمن 

بعدكم تفوزوا بخيري الدنيا والآخرة«.

وفي النهاية:
نســأل الله  أن يتقبل منا ما وفقنا إليه من خيــر في هذه الصفحات، وأن 
يتجــاوز عما فيها من زلات، وأن يجعلنا جميعًا من أتباع القرآن، ومن جيل القرآن، 

ومن أهل القرآن الذين هم أهل الله وخاصته.

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات..
الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

وصلِّ اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





الصفحةالموضوع

239فهرس الموضوعات

الصفحةالموضوع

مقدمة الطبعة الثانية..................................................................5
مقدمة الطبعة الأولى.................................................................7

لافصل ولأال
اذامل زنأل لاله ؟نآرقلا

لماذا أنزل الله القرآن؟..............................................................13
13........................................................................ خلق آدم
15............................................................. الهبوط إلى الأرض
16................................................................. المشهد العظيم
18................................................................. حب الله لعباده
21................................................................. الرسالة الأخيرة

لافصل لاثينا
بناوج ادهلاية يف نآرقلا

جوانب  الهداية في القرآن.......................................................27
مفهوم الهداية...................................................................27
29............................................................ كيفية الهداية القرآنية
الجانب الأول للهداية القرآنية: التعرف على الله الخالق وواجبنا تجاهه..............33
33................................................ المعرفة طريق الخشية والإجلال
34............................................................... كيف نعرف الله؟



الصفحةالموضوع

العودة إلى القرآن 240

دور القرآن في معرفة الله........................................................35
39................................................... الجانب الثاني: الرسول والرسالة
42.................................................. الجانب الثالث: التعريف بالإنسان
46.................................................. الجانب الرابع: التعريف بالشيطان
48...................................... الجانب الخامس: قصة الوجود ويوم الحساب
القرآن وقصة الوجود............................................................52
55................... الجانب السادس: معرفة السنن والقوانين الحاكمة للكون والحياة
الجانب السابع: التعرف على الكون المحيط........................................60
63.................................... الجانب الثامن: حقوق العباد بعضهم على بعض
الجانب التاسع: فقه الدعوة إلى الله.................................................67
72......................................... الجانب العاشر: العبرة من قصص السابقين

لافصل لاثلاث
قلاــنآر غتلاوـــريي

القرآن والتغيير......................................................................79
أين القدوة؟.....................................................................80
81................................................................ المعجزة الكبرى
كيفية التغيير القرآني.............................................................82
83...................................................... المحور الأول: القرآن والعقل
85............................................................. الشعور واللا شعور
القرآن واللاشعور...............................................................88
المحور الثاني: القرآن والقلب......................................................95
القلب بين الإيمان والهوى......................................................96
97........................................................... مرض القلب وصحته



الصفحةالموضوع

241فهرس الموضوعات

القرآن ودوره في دخول الإيمان القلب..........................................99
102.......................................................... القرآن وزيادة الإيمان
103........................................................... القرآن وشفاء القلب
القرآن والسير إلى الله..........................................................104
الطريق إلى العبودية............................................................107
110.................................................... المحور الثالث: القرآن والنفس
110................................................................ أنواع الشهوات
114................................................................. معرفة حق الله
من فوائد النظر في حق الله.....................................................117
معرفة النفس...................................................................120
نماذج تربوية...................................................................125
126...................................................... احتياجات التغيير القرآني
أهمية وجود الموجه التربوي...................................................128

لافصل بارلاع
نآرقلا نيب نيلولأا رخلآاوين

133...................................................... القرآن بين الأولين والآخرين
133............................................................... الرسول والقرآن
135............................................... التحذير من عدم الانتفاع بالقرآن
137...................................................... عدم الاختلاف في القرآن
138................................................................... صفاء المنبع
139................................................................. الجيل الجديد
140............................................................ من وصايا الصحابة
141...................................... - التفرغ للقرآن وعدم الانشغال بغيره



الصفحةالموضوع

العودة إلى القرآن 242

- الاجتهاد في العمل بما تدل عليه الآيات..................................144
145................................................. - العمل مقدم على الحفظ
- تصحيح مفهوم حامل القرآن.............................................146
147....................................................... - الإيمان قبل القرآن
- ضرورة التفكر في القرآن وفهمه..........................................149
- عدم التعمق في إقامة حروف القرآن......................................153
154........................................... - اترك نفسك للقرآن وتمسك به
157................................................................... حالنا مع القرآن
158............................................................. تاريخ هجر القرآن
واقع الأمة الإسلامية...........................................................161

لافصل ماخلاس
جاحـانت ىلإ قلاــنآر

165................................................................. حاجتنا إلى القرآن
166..................................................................... التشخيص
القرآن هو الحل................................................................168
170.................................................................. لماذا القرآن؟
171....................................................... القرآن وجمع كلمة الأمة
172......................................................... سمات المنهج القرآني
173...................................................................... دفع شبهة
175......................................................... حاجة الفرد إلى القرآن
أولًًا: تحقيق الربانية............................................................175
176........................................................... ثانيًا: تحقيق السعادة
177............................................................. ثالثًا: زيادة الإيمان



الصفحةالموضوع

243فهرس الموضوعات

رابعًا: التذكر الدائم لحقائق الإيمان..............................................178
179................................................... خامسًا: تحصيل العلم النافع
181...................................................... سادسًا: العصمة من الفتن
182....................................... سابعًا: حسن التعامل مع متغيرات الحياة
183..................................... ثامنًا: الوصول إلى صداقة القرآن وشفاعته

لافصل لاسداس
تابقع يف رطيق ةدوعلا

عقبات في طريق العودة............................................................187
العقبة الأولى: الاهتمام بالشكل فقط...............................................188
189.................................................................... بركة القرآن
ختمتان للقرآن!!...............................................................190
193............................................................. الوسائل والغايات
195.............................................. العقبة الثانية: الخوف من تدبر القرآن
199...................................................... التلقي المباشر من القرآن
202................................................ العقبة الثالثة: مفهوم التدبر وطبيعته
205.................................. العقبة الرابعة: ضرورة ختم القرآن في مدة محددة
العقبة الخامسة: أمراض القلوب...................................................207
209........................................... العقبة السادسة: مفهوم الانشغال بالقرآن

لافصل لاسباع
فيك دوعن ىلإ ؟نآرقلا

كيف نعود إلى القرآن؟.............................................................213
215....................................................... الدعاء والتضرع إلى الله
القرآن والأولويات.............................................................217



الصفحةالموضوع

العودة إلى القرآن 244

سلامة النطق...................................................................218
219........................................... الدخول إلى القرآن من بابه الصحيح
221.............................................. الوسائل العملية لبدء الانتفاع بالقرآن
222............................................. أولًًا: المداومة على التلاوة اليومية
223...................................................... ثانيًا: تهيئة الجو المناسب
ثالثًا: التركيز أثناء القراءة والاجتهاد في الإنصات...............................223
225................................... رابعًا: الاجتهاد في فهم الآية بصورة إجمالية
227................................................... خامسًا: التجاوب مع القراءة
سادسًا: ترديد الآية التي تؤثر في القلب.........................................228
229.................................. سابعًا: استصحاب معنى من المعاني الإيمانية
235.................................................... الخاتمة: وأخيرًا: القرآن ينادينا
239.............................................................. فهرس الموضوعات


