
غربة 
الـقــرآن



رقم الإيداع: 

10106 /2013م

I.S.B.N :الترقيم الدولي
978-977-441-917-0

حقوق الطبع محفوظة

طبعة مزيدة ومنقحة
1444 هجري - 2023 ميلادي



غربـة القـرآن

مجدي الهلالي





5

ر وأعِن يا كريم رب يسِّ

G

وللمؤمنين  نذيرًا،  للعالمين  ليكون  عبده  على  الكتاب  أنزل  الذي  لله  الحمد 
نورًا وهدىً وشفاءً وبشيرًا، والصلاة والسلام على المبعوث رحمةً للعالمين؛ سيدنا 

محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فهذه بفضل الله وعونه صفحات جديدة أكتبها عن القرآن العظيم، ذلك

		              الحاضر الغائب .. القريب البعيد

في  غيرها-  -مع  سببًا  سبحانه  يجعلها  بأن  يحدوني  الله  في  والأمل  أكتبُها 
استثارة العزائم والهمم نحو الانتفاع الحقيقي بالقرآن في تحصيل التغيير الجذري 
 .. للبشـرية  وأستاذيتها  وعزها  مجدها  يعود  حتى  الأمة؛  ثَمَّ  ومن  للفرد،  الشامل 

أستـاذية الهـداية وإقامـة العـدل: ثن ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ  ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ 
ٿ ٹ ٹ ٹ ٹٿ ٹ ٹ ٹ ٹثم ]آل عمران: 110[.

وكأني أشعر بك -أخي القارئ- وأنت تُتَمتِم قائلًًا:
»وماذا ينبغي علينا أن نفعل مع القرآن أكثر مما نفعله؟ .. إننا نهتم به اهتمامًا 
العالم  التعليم والتحفيظ تملأ ربوع  عظيمًا؛ فالمصاحف في كل مكان، وحلقات 
اظه بمئات الآلاف بل بالملايين.. فماذا  ه ليل نهار، وحفَّ الإسلامي، والإذاعات تبثُّ



غـربة الـقــرآن6

ا أن نفعل مع القرآن أكثر من ذلك؟!«. تريد منَّ

الجواب على ما قلتَه -أخي- يتمثَّلُ فيما أخبَرنا به اللهُ -جل شأنه- بأن مِن 
صفات القرآن أنه روح: 

                               ئي پ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پپ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پپ پ ]الشورى: 52[.

ومن المعلوم أن الروح هي سرُّ الحياة، وأنها هي التي تُميِّـزُ الحيَّ عن الميت. 

فالقرآن روح بكل ما تحمله هذه الكلمة من دلالاتٍ ومعانٍ.

روحٌ تُحيي القلوبَ وتنقلُها إلى عِداد الأحياء.

الربَّانية، ومن  إلى  المادية  النور، ومن  إلى  الظلمات  روحٌ تُخرجُ الإنسان من 
الهمِّ والغمِّ إلى السَّعادة والهناء: 

ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ۀ   ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  پ 
ۀ ہ ہ ہۀ ہ ہ ہپ ]الأنعام: 122[.

پ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ  ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ   في تفسير قوله تعالى:  قال ابن عباس 
ڻڻ پ ]الأنعام: 122[: هو القرآن))).

فإن قلتَ: وأين نجدُ هذه الروح؟ أليست كامنةٌ في ألفاظِ القرآن؟!

الوِعاء  أو  المبنى  بمثابة  تُعدُّ  القرآن  ألفاظ  بأن  الجواب  الله-  -بفضل  جاءك 

ألفاظًا  بلا روح..  كالجسد  تُصبح  فإنها  عنه  تغيب  الروح، وعندما  فيه  تحلُّ  الذي 

ك قلوبنا أو تحييها، وهذا يُجيب عن تساؤلات البعض  دُها فلا تؤثر فينا، ولا تحرِّ نردِّ

رواه الطبري في التفسير )91/12 - مؤسسة الرسالة - تحقيق شاكر(.  	(((



7

حول عدم التغيير أو الشفاء؛ على الرغم من كثرة تلاوة القرآن وحفظ ألفاظه.

 ومما يؤكد أن روحَ القرآنِ ونورَه قد لا ينتفع به كل مَن يقرؤه؛ قولُ رسولِ الله 

بيَِدِكَ، مَاضٍ فِيَّ  نَاصِيَتيِ  أَمَتكَِ،  ابْنُ  ابْنُ عَبْدِكَ،  إنِِّي عَبْدُكَ،  هُمَّ  »اللَّ صلى الله عليه وسلم في الدعاء: 

مْتَهُ  يْتَ بهِِ نَفْسَكَ، أَوْ عَلَّ حُكْمُكَ، عَدْلٌ فِيَّ قَضَاؤُكَ، أَسْأَلُكَ بكُِلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ، سَمَّ

أَنْ  عِنْدَكَ؛  الْغَيْبِ  عِلْمِ  فِي  بهِِ  اسْتَأْثَرْتَ  أَوِ  كِتَابكَِ،  فِي  أَنْزَلْتَهُ  أَوْ  خَلْقِكَ،  مِنْ  أَحَدًا 

ي«))). تَجْعَلَ الْقُرْآنَ رَبيِعَ قَلْبيِ، وَنُورَ صَدْرِي، وَجَلََاءَ حُزْنيِ، وَذَهَابَ هَمِّ

والربيع -كما يقول ابن القيم-: 

»المطر الذي يُحيي الأرضَ.. شبَّه القرآن به لحياة القلوب به«))).

فطلب رسول الله صلى الله عليه وسلم من ربِّه بعد هذه المقدمة الطويلة في الثناء عليه وإظهار 
القلب ونور الصدر وجلاء الحزن وذهاب  القرآن ربيع  التام له أن يجعل  الافتقار 
؛ يدل على أن هذه الآثار العظيمة للقرآن قد لا تتحقق في العبد؛ ومن ثَم كان  الهَمِّ

من الضـروري إلحاحه على الله لتحصيلها من خلال القرآن.

بهِِ  وَيَضَعُ  أَقْوَامًا،  الْكِتَابِ  بهَِذَا  يَرْفَعُ  هَ  اللَّ »إنَِّ  النـبي صلى الله عليه وسلم:  قـول  نقـرأ  وعنـدما 
آخَرِينَ«)))، ثم ننظر إلى واقع الأمة فسنتأكد بأن القرآن لم يرفعنا، وذلك بالرغم من 
ه ليلَ نهار، ومن خلال  الاهتمام الواضح به من خلال الإذاعات والفضائيات التي تبثُّ

برقم:   253/3( حبان  وابن   ،)1994 برقم:    363/5( والبزار   ،)3712 برقم:   246/6( أحمد  رواه  	(((
972(، والطبراني في المعجم الكبير )169/10( عن عبد الله بن مسعود I، وحسنه ابن حجر في 

نتائج الأفكار )100/4(.
الفوائد لابن القيم )ص: 39(. 	(((

رواه مسلم )559/1 برقم: 817(. 	(((

المقدمة



غـربة الـقــرآن8

مُ ألفاظَه، ومن خلال ملايين المصاحف  المدارس والجامعات والكتاتيب التي تعلِّ
التي تُطبع، والمسابقات التي تُعقَد.

فأين الخلل؟!
هناك حلقة مفقودة في تعاملنا مع القرآن؛ ولذلك لا نرى أثره.

اها بشـر، ولكي يكون كتاب هداية وشفاء  لقد أنزلَ اللهُ القرآنَ كأعظم نعمة تلقَّ
وتغيير، وعندما لا يتم التعامل معه على هذا الأساس فإن عقوبات متوالية ستُصيب 

الأفراد وتعُم الأمة: 

پئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئېئېئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئېئې پ ]الأنفال: 25[.

أظهُرِهم  بين  المنكرَ  وا  يُقِرِّ ألَّاَّ  المؤمنينَ  اللهُ  »أمرَ   : عبـاس  ابن  قـال 
هُ بالعذاب«))). هُم اللَّ فيعمَّ

الأمم  ذيل  في  أصبحنا  فقد  الوعيد،  ذلك  ق  بتحقُّ يخبرنا  نحياه  الذي  والواقع 
على الرغم من خدمتنا للقرآن واهتمامنا بعلومه، بل إن الأمر لا يقتصـر على ذلك؛ 
فلقد وردت أحاديث صحيحة عن الرسول صلى الله عليه وسلم تؤكد أن القرآن العظيم سيُرفع في 

آخر الزمان، منها قول النبي صلى الله عليه وسلم: 

»يَدْرُسُ))) الْْإِسْلََامُ كَمَا يَدْرُسُ وَشْيُ الثَّوْبِ، حَتَّى لََا يُدْرَى مَا صِيَامٌ وَلََا صَلََاةٌ 
رْضِ  وَلََا نُسُكٌ وَلََا صَدَقَةٌ، وَلَيُسْرَى عَلَىَ كِتَابِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فِي لَيْلَةٍ، فَلََا يَبْقَى فِي الْْأَ
آبَاءَنَا  أَدْرَكْنَا  يَقُولُونَ:  وَالْعَجُوزُ؛  الْكَبيِرُ  يْخُ  الشَّ النَّاسِ:  مِنَ  طَوَائفُِ  وَتَبْقَى  آيَةٌ،  مِنْهُ 

رواه الطبري في التفسير )474/13(. 	(((
يدرس: لا يبقى منه شيء، يُسرى: يذهب بالليل، الوشي: النقش. 	(((



9

عَلَى هَذِهِ الْكَلِمَةِ )لََا إلَِهَ إلَِّاَّ اللهُ( فَنَحْنُ نَقُولُهَا«))).

هها لأصحابه في هذا  التي وجَّ الرسول صلى الله عليه وسلم في معظم أحاديثه  أن  والملاحظ 
الشأن لم يحدثهم بطريقة توحي إليهم بأن هذا الأمر خاص بآخر الزمان، وأنهم في 

منأى عنه، بل كان يحدثهم على أنهم هم المُخاطَبون به، كما في قوله صلى الله عليه وسلم: 

تيِ بَلَغَنيِ أَنَّكُمْ تَكْتُـبُونَهَا؟ أَكِتَابٌ مَعَ كِتَابِ اللهِ؟ يُوشِكُ أَنْ  »مَا هَذِهِ الْكُتُبُ الَّ
يَغْضَبَ اللهُ لكِِتَابهِِ فَيُسْرَى عَلَيْهِ لَيْلًًا، فَلََا يَتْرُكُ فِي وَرَقَةٍ وَلََا قَلْبٍ مِنْهُ حَرْفًا إلَِّاَّ ذَهَبَ 
بهِِ« فقال مَن حضرَ المجلس: فكيفَ يا رسُولَ اللهِ بالمؤمنين والمؤمنات؟ قَالَ: »مَنْ 

أَرَادَ اللهُ بهِِ خَيْرًا أَبْقَى فِي قَلْبهِِ لََا إلَِهَ إلَِّاَّ اللهُ« ))).

المقصود  باعتباره  المسلمين  في  القرآن  أثرَ  بالغ  باهتمامٍ  يرقُب  صلى الله عليه وسلم  كان  لقد 
اللهِ صلى الله عليه وسلم فشَخَصَ  I قال: كنَّا مع رسولِ  رداء  الدَّ أبي  الأعظم من نزوله، فعن 
مِنْهُ  يَقْدِرُوا  أَوَانٌ يُخْتَلَسُ الْعِلْمُ مِنَ النَّاسِ حَتَّى لََا  ماءِ ثُمَّ قَالَ: »هَذَا  ببصَرِه إلى السَّ
عَلَى شَيْءٍ« فقال زياد بن لبيد الأنصاري: يا رسول الله، وكيف يُختلس منا وقد قرأنا 
كَ يَا زِيَادُ، إنِْ  القرآن؟ فوالله لنقرَأنَّه ولنُـقرِئنَّه نساءَنا وأبناءَنا، فقال صلى الله عليه وسلم: »ثَكَلَتْكَ أُمُّ
وْرَاةُ وَالْْإِنْجِيلُ عِنْدَ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى،  كَ مِنْ فُقَهَاءِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ، هَذِهِ التَّ عُدُّ كُنْتُ لََأَ

فَمَاذَا تُغْنيِ عَنْهُمْ؟!«. 

قال جبير بن نفير -راوي الحديث عن أبي الدرداء-: فلقيت عبادة بن الصامت 
أبو  قال  بالذي  فأخبرته  الدرداء؟  أبو  يقول أخوك  ما  إلى  ألا تسمع  I، قلت: 

رواه ابن ماجه )173/5 برقم: 4049( وصححه البوصيري في مصباح الزجاجة )194/4(، ورواه الحاكم في  	(((
المستدرك )587/4 برقم: 8636(، وصححه، ووافقه الذهبي.
رواه الطبراني في المعجم الأوسط )287/7 برقم: 7514(. 	(((

المقدمة



غـربة الـقــرآن10

الناس:  من  يُرفع  علمٍ  لِ  بأوَّ إن شئت لأحدثنَّك  الدرداء،  أبو  قال: صدق  الدرداء، 
الخشوع، يوشك أن تدخل مسجد جماعة فلا ترى فيه رجلًًا خاشعًا))).

تأمل قوله صلى الله عليه وسلم: »حَتَّى لََا يَقْدِرُوا مِنْهُ عَلَى شَيْءٍ« فالفائدة العظمى للقرآن تكمُن 
في أثره الذي يحدثُه في ذاتِ الإنسان من هدايةٍ وشفاءٍ وخشوعٍ وتغييرٍ واستقامةٍ 
على أمر الله، فإن لم يقدر المسلمُ على تحصيل ذلك من القرآن فإن مصيبة كبرى 
قد حلَّت به، وهذا ما كان يحذره صلى الله عليه وسلم، وبخاصةٍ مع كثرة دخول الناس في الإسلام.. 
وكان ماثلًًا في ذهنه حالة بني إسرائيل وانحرافهم وغضب الله عليهم واستبدالهم 

على الرغم من وجود التوراة والإنجيل بينهم.

بعدَهم  مَن  رون  يُحذِّ كانوا  فقد  صلى الله عليه وسلم،  نهجِه  على  الكرام  صحابتُه  سار  ولقد 
يستدعي  أن  شأنه  من  والذي  القرآن،  مع  الصحيح  التعامل  عدم  من  فونَهم  ويخوِّ
بالمصيبة  تنتهي  والتي  الأمة،  D على  الله  والمتصاعدة من  المتوالية  العقوبات 

الكبرى والكارثة العظمى وهي: »رفع القرآن«.

من  بالفعل محرومون  أننا  بالقرآن  للانتفاع  التشمير  ضرورة  يؤكد على  ومما 
أثرِه وروحِه، فألفاظُه أمامَنا ولكننا لا نقدر على تحصيل الخشوع والتغيير والشفاء 
ر ببعض  له منه من تأثُّ رنا أن ما نفعله مع القرآن، وما نُحصِّ منها، وبمرور الوقت تصوَّ

آياته هو غاية الانتفاع به.

ولعلك أخي القارئ تعرف مثل ما يعرف الكثيرون من تلك القصص الواقعية 
التي تطرق أسماعَنا وأبصارَنا، والتي تحكي فصولها وتشـرح قدر ابتعاد العلم عن 

غريب،  حسن  حديث  وقال:   ،)2653 برقم:   31/5( والترمذي   ،)296 برقم:   333/1( الدارمي  رواه  	(((
والحاكم )197/1 برقم: 338(، وصححه، ووافقه الذهبي.



11

اظه ومُعلمي ألفاظِه  اء القرآن وحُفَّ العمل، وانفصال الممارسات الحياتية لبعض قُرَّ
ومعانيه عن أخلاق القرآن وآدابه، وهذا يدلِّل على أن ما ورد في فضل أهل القرآن 
ليس على إطلاقه، ولا يشمل كل مَن يتعامل معه، فالاتصاف بصفة »أهل القرآن« أو 
ولهذه  حقيقة،  قول  فلكل  البعض،  يظنها  التي  بالسهولة  ليست  القرآن«  »صاحب 
وعندها  القرآن،  من  موقعنا  حقيقة  لندرك  عليها  ف  نتعرَّ أن  علينا  علامات  الصفة 
سنُـفاجأ بأننا قد أدرنَا ظهورنا للقرآن، وأن المسافة التي بيننا وبينه كبيرةٌ كبيرة، وأننا 
لو بقينا هكذا فستتوالى علينا عقوبات الإعراض عن آيات الله كما أصابت مَن قَبلنا، 
إلى أن تكون الخاتمة؛ خاتمة السوء: أن يَرفعَ اللهُ كلامَه، وينسخ القرآن ويعود من 

حيث أتى.

الشعور  استثارة  هو  الموضوع  هذا  لطرح  الأساس  الدافع  أن  أخي  واعلم 
بالخطر، ومِن ثَم التشمير الجاد للعودة إلى القرآن والانتفاع الحقيقي به.

هذا، وإن كاتب هذه السطور، لهو -والله- أحوج ما يكون إلى ما تهدف إليه، 
المُشفقين والحريصين  D سببًا لاستنفار جهود  اللهُ  أن يجعلَها  ويحدوه الأمل 
تهِا، من أجل إعادة  تهِا وسرُّ عزَّ على هذه الأمة وعلى هذا الكتاب الذي هو مبعثُ قوَّ
روحه وأنواره وتأثيره إلى القلوب بإذن الله، فيرفعنا سبحانه به في الدنيا والآخرة: 

ئيپئى ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئىئى ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئىپ 

]الأعراف: 170[.

والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

المقدمة





الفصل الأول

بل نحن محرومون!!





15

بل نحن محرومون!!

إذا ما أرادَ الجهازُ التنفيذي لمدينةٍ )ما( أن يشقَّ طريقًا بين صخور صلبة؛ فإنه 
القدر  وتحديد  الموقع  بمُعاينة  يقومون  -بدورهم-  الذين  المتخصصين  يستدعي 
المناسب لكمية المتفجرات اللازمة لإنجاح العملية، وكلما كانت الصخور صلبة 

وضخمة كانت القوة التأثيرية المطلوبة في المتفجرات أشد.

D هو  وكما هو معلوم، فإن هذه المتفجرات لا تُحدثُ شيئًا بذاتها، فاللهُ 
التأثيرية الضخمة، وكيف لا، وكل قوة في هذا الكون  الذي أودع فيها تلك القوة 
التي  النيران  تأثير  پ  ]الكهف: 39[، فقوة  پ ڑ ک ک کک ڑ ک ک کک  مستمدة من قوته سبحانه 
تصهر الحديد، وتُذيب النحاس ما هي إلا أثر يسير من آثار قوته سبحانه، وكذلك 
قوته سبحانه،  آثار  الذرية هي من  والقنابل  الليزر،  الكهرباء، وأشعة  تأثير  قوة  فإن 
فجميع أشكال القوة الموجودة على ظهر الأرض هي مِلكٌ لله ومُستمَدة من قوته 

پ  ڳ ڳ ڳ ڳڳ ڳ ڳ ڳپ ]البقرة: 165[.

ولقد أخبرنا صاحبُ هذه القوة -جل شأنه- أن من أشدِّ أنواع القوى تأثيرًا، تلك 
المعنى:  فيه هذا  د  يؤكِّ مثلًًا  لنا  العظيم، وضربَ  القرآن  في  أودعها سبحانه  التي  القوة 

ڳ  ڳ  گگ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڳ ڈ  ڳ  گگ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  پڈ 

ڳ ڳ ڱ ڱ ڳ ڳ ڱ ڱ پ    ]الحشر: 21[. 

فقوة تأثير القرآن لا يوجد لها مثيل على ظهر الأرض.



غـربة الـقــرآن16

تدل على  آيات خارقة  يريَهُم  أن  الله صلى الله عليه وسلم  ارُ مكة من رسول  كفَّ وعندما طلب 
ۇٴۋپ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ۇٴڭ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  پ  الإلهي:  الرد  كان  صدقِه 
]العنكبوت: 51[.

نوا من  ا سألوه أن يجعل ربه  -جل شأنه-  يُباعد بين جبال مكة حتى يتمكَّ ولمَّ
ب بينهم وبين الشام  زراعتهِا، وأن يُحيي لهم أمواتهم، وأن يقطع به الأرض، فيقرِّ

واليمن فنزلَ قوله تعالى: پ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ  ڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ 
ڌڌپ ]الرعد: 31[، وجواب الشرط محذوف وتقديره: لكان هذا القرآن، بمعنى 
أنه لو سمح للقرآن أن يفعل ذلك لفعل)))، والله على كل شيء قدير؛ بدلالة قوله 

تعالى بعد ذلك: پ ڎ ڈ ڈ ژ ڎ ڈ ڈ ژژ پ ]الرعد: 31[.

الله -جل شأنه- جعل مجال  أن  إلا  للقرآن؛  الجـبَّارة  التأثيرية  القوة  ومع هذه 
عملها ودائرة تأثيرها هي ذات الإنسان، باعتبار أن الإنسان هو موضوع هذه الأرض: 

ئيپ ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ پ ]البقرة: 29[.

پڱ ڱ ڱ ڱ ڱ ڱ پ  ]الرحمن: 10[.

ض له الإنسان.. أي إنسان؟!  فأيُّ تأثيرٍ يمكن أن يُحدثه القرآن لو تعرَّ
        وأيُّ نتيجةٍ تترتَّب على دخولِ الإنسان دائرة تأثير القرآن؟!

روى ابن أبي شيبة في المصنف )333/7 برقم: 36569( عن الشعبي، قال: قالت قريش لرسول الله  	(((
ا كما تزعم فباعد جبلي مكة أخشبيها هذين مسيرة أربعة أيام، أو خمسة، فإنها ضيقة، حتى  صلى الله عليه وسلم: إن كنت نبيًّ
نزرع فيها ونرعى، وابعث لنا آباءنا من الموتى حتى يكلمونا ويخبرونا أنك نبي، واحملنا إلى الشام أو إلى 

اليمن أو إلى الحيرة، حتى نذهب ونجيء في ليلة كما زعمت أنك فعلته، فأنزل الله تعالى: پ ڃ ڃ چ 
چ چ چ پ ]الرعد: 13[ الآية، وروى ابن جرير )449/16( عن قتادة وابن زيد قولهم في تأويل 
لفُعِل  قرآنكم  قبل  بقرآنٍ  هذا  فعل  لو  يقول:  قتادة:  قال  پ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  پ  تعالى:  قوله 

بقرآنكم.



17

م  ح مسارَه ويقوِّ ل حياتَه ويُصحِّ .. ألا توافقني أن زلزالًًا عنيفًا سيحدُث له، فيُعدِّ
سلوكَه، ويُحدِث فيه تغييرات جذرية شاملة؟

ض فيها لتأثير القرآن ستختلف كثيرًا  .. ألا توافقني أن حالَه بعد كلِّ مرةٍ يتعرَّ
ا كان قبلها؟ پ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ پ ]الأنفال: 2[. عمَّ

.. بلا أدنى شك هناك علامات واضحة -لا يمكن إنكارها- لمَن يتصل اتصالًًا 
واضحًا  مقياسًا  ل  تشكِّ العلامات  هذه  تأثيره..  دائرة  إلى  ويدخل  بالقرآن  ا  حقيقيًّ
ومؤشرًا حقيقيًا لمَن يمكن أن نُطلِق عليه أنه قد »أُوتيَِ القرآن«، و»صاحب القرآن«، 
و»أهل القرآن«، و»حامل القرآن« .. وفي المقابل فإن لم تظهر تلك العلامات على 
شخص ما فلا يمكن أن نُطلِق عليه هذه الألقاب مهما كان الجهد الذي يبذله مع 

عى. القرآن تلاوةً أو حفظًا أو تعليمًا، فالبيِّنةُ على مَن ادَّ

العلامة الفارقة
هذه العلامات التي سيتم الحديث عنها بعون الله في الفصل الأخير من هذا 
عظيم  أمر  يجمعها  بالقرآن  الحقيقي  الاتصال  في  النجاح  لحالة  كمظاهر  الكتاب 

وعلامة فارقة، ألا وهي: 

التغيير الجذري الشامل في شخصية المرء، والذي من الضـروري أن ينعكس 
على سلوكه وأفعاله ليصبح: مسلمًا، صالحًا، مُصلحًا، متواضعًا، مجاهدًا في سبيل 

الله، لا يخاف فيه لومة لائم.

إن الذي يدخل -بإذن الله- إلى دائرة تأثير القرآن، فـتُـباشرُ معجزتُه كينونتَه؛ 
ا وشاملًًا وعميقًا، فيُعيد القرآن تشكيلَه  فمن الطبيعي والتلقائي أن يتغير تغييرًا إيجابيًّ

  :D ُه ه اللَّ على الوجه الذي يحبُّ

الفصل الأول: بل نحن محرومون!



غـربة الـقــرآن18

پٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ  ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ  پ ]الإسراء: 9[.

پۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ پ ]الإسراء: 82[.

پ ۉ ۉ ې ې ېې ى ۉ ۉ ې ې ېې ى پ ]فصلت: 44[.

الة على دخول المرء  لذلك لا يُخطئ مَن يقول بأن أهمَّ علامةٍ من العلامات الدَّ
في دائرة تأثير القرآن، ومِن ثَمَّ سريان روحه فيه: التغيير الذي يظهر عليه، ويشمل 

جميع جوانب شخصيته.

� ة 	 المُعوجَّ رات  الفاسدة والتصوُّ الخاطئة، والمعتقدات  المفاهيم  تغيير في 
التي تحتلُّ العقل.

� وتغيير في القلب، حيث يقوم نور القرآن -بإذن الله- بقطع علائق القلب 	
ا سليمًا أبيضَ خاليًا من الأمراض. بالهوى، ويزيده إيمانًا حتى يصبح قلبًا حـيًّ

� ضُها ويُلزِمُها طريقَ الصدقِ 	 مِهَا، ويروِّ وتغيير في النفس، فيزيلُ آثارَ تضخُّ
والإخلاص، ويُخلِّص صاحبَها من مظاهر ضعفِه أمامها من اعتدادٍ بالرأي، 
وتفاخر، وتباهٍ، وسعي للصدارة، وشح، وحرص، وتعلق بالدنيا، ... إلخ.

.. هذه التغييرات تَظهَر آثارُها -بعون الله- على حركة المرء فتجده في حالة 
دائمة من الاستقامة على أمر الله D، يسعى دومًا إلى فعل ما يحبه ربه وذلك في 

كل المجالات الفردية والجماعية.

ا عابدًا ورِعًا متواضعًا  ربَّانيًّ الله- شخصًا  يُنتـِجُ -بإذن  القرآن  أن  والخلاصة: 
مجاهدًا، نافعًا لغيره، متوازنًا في أمورِه كلها.



19

وأعظمُ دليلٍ على ذلك هو رسولنا صلى الله عليه وسلم الذي وصل لأعلى مرتبة بين البشـر عند 
الله D في الإيمان والخشوع والتقوى والخُلُق والشكر والصبر والاستقامة، كل 
ذلك كان بفضل الله من خلال القرآن: پ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹٹ پ ]سبأ: 50[.

فلقد كان يتَّبع القرآنَ في كلِّ شيء، ولا يتَّبع غيرَه: 

پ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭڭ پ  ]الأنعام: 50[. 

ولعل أبلغ ما وُصِفَ به صلى الله عليه وسلم أنَّه: »كَانَ خُلُقُهُ القُرْآنَ« ))).

وكان: »قُرْآنًا يَمْشِي عَلَى الَأرْضِ«.

اب الغَدَ، حِينَ بايَعَ المُسْلِمُونَ أبا  هُ سَمِعَ عُمَرَ بنَ الخَطَّ عَنْ أنَسِ بْنِ مالكٍِ، أنَّ
ا بَعْدُ، فاخْتارَ  دَ قَبْلَ أبيِ بَكْرٍ، فَقالَ: »أمَّ بَكْرٍ، واسْتَوى عَلى مِنبَرِ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم، تَشَهَّ
بهِِ  اللهُ  هَدى  الَّذِي  الكِتابُ  وهَذا  عِنْدَكُمْ،  الَّذِي  عَلى  عِنْدَهُ  الَّذِي  صلى الله عليه وسلم  لرَِسُولهِِ  اللهُ 

رَسُولَكُمْ، فَخُذُوا بهِِ تَهْتَدُوا، وإنَّما هَدى اللهُ بهِِ رَسُولَهُ«))).

ومما يؤكد من الناحية العملية على هذه العلامة الفارقة ؛ هُم صحابةُ رسولِ 
رًا كاملًًا، فبعد أن كانوا جماعات متفرقة، يعبدون  الله صلى الله عليه وسلم الذين تغيَّروا بالقرآن تغيُّ
الضعيف؛  منهم  القويُّ  ويأكل  الأرحام،  ويقطعون  الفواحش،  ويأتون  الحجارة، 
ةً قويةً مُتماسكة، وأصبح كل واحدٍ منهم أمة وحدَه، ويكفي في وصفهم  أصبحوا أمَّ

ما جاء في قوله تعالى: پ ٱ ٻ ٻٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀڀ ڀ  ٱ ٻ ٻٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀڀ ڀ 
ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤڤ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤڤ پ ]الفتح: 29[.

.J رواه مسلم )512/1 برقم: 746( بمعناه عن عائشة 	(((
رواه البخاري )91/9 برقم: 7269(. 	(((

الفصل الأول: بل نحن محرومون!



غـربة الـقــرآن20

قَدْ  بمَِن  فَلْيَسْتَنَّ  ا  مُسْتَنًّ كانَ  »مَن   : بن عمر  الله  يقول في وصفهم عبد 
ها قُلُوبًا، وأعْمَقَها عِلْمًا،  ةِ، أبَرَّ دٍ صلى الله عليه وسلم كانُوا خَيْرَ هَذِهِ الُأمَّ مَاتَ، أُولَئكَِ أصْحابُ مُحَمَّ
بأِخْلاقِهِمْ  فَتَشَبَّهُوا  دِينهِِ،  ونَقْلِ  صلى الله عليه وسلم  نَبيِِّهِ  لصُِحْبَةِ  هُ  اللَّ اخْتَارَهُمُ  قَوْمٌ  فًا،  تَكَلُّ هَا  وأقَلَّ

دٍ صلى الله عليه وسلم، كَانُوا عَلى الهُدَى المُسْتَقِيمِ«))).  وطَرَائقِِهِمْ فَهُمْ أصْحَابُ مُحَمَّ

دٍ صلى الله عليه وسلم فَمَا أَرَى  هِ لَقَدْ رَأَيْتُ أَصْحَابَ مُحَمَّ وقال علي بن أبي طالب I: »وَاللَّ
اليَومَ شَيْئًا يُشْبهُِهُمْ لَقَدْ كَانُوا يُصْبحُِونَ صُفْرًا غُبْرًا، بَيْنَ أَعْيُـنـِهِمْ أَمْثَالُ رُكَبِ اَلْمِعْزَى، 
فَإذَِا  وَأَقْدَامِهِمْ،  جِبَاهِهِمْ  بَيْنَ  يُرَاوِحُونَ  هِ،  اَللَّ كِتَابَ  يَتْلُونَ  وَقِيَامًا،  دًا  سُجَّ بَاتُوا  قَدْ 
لَّ  ُـ يـِحِ، وَهَمَلَتْ أَعْيُنُهُمْ حَتَّى تَب جَرُ فِي يَوْمِ الرِّ هُ مَادُوا كَمَا تَمِيدُ اَلشَّ أَصْبَحُوا فَذُكِرَ اللَّ

هِ لَكَأنَ اَلْقَوْمُ بَاتُوا غَافِلِينَ«))). ثيَِابَهُمْ، وَاَللَّ

وقال ابن عبد البر في خطبة كتابه: »الاستيعاب في معرفة الأصحاب«: 

ا دخلَ أصحابُ رسولِ  روى ابن القاسم عن مالك بن أنس أنه سمعه يقول: »لمَّ
الله صلى الله عليه وسلم الشامَ نظر إليهم رجلٌ من أهل الكتاب فقال: ما كان أصحاب عيسى ابن مريم  

عوا بالمناشير وصلبوا على الخُشُب بأشد اجتهادًا من هؤلاء«))). S الذين قُطِّ

لقد كان الصحابة M يدركون جيدًا قيمة القرآن العظيم، ويشعرون بالتغيير 
بعدَهم بضرورة  لمَن  الذي حدث لهم من خلاله، لذلك كانت وصاياهم  الشامل 
الالتزام بالقرآن، فهذا أبو بكر الصديق I يقول: »هذا كتابُ اللهِ فيكم لا تَفْنَى 

لمة«))). قوه وانتصِحُوه واستضِيئوا منه ليوم الظُّ عجائبُه ولا يُطفأ نورُه، فصَدِّ

رواه أبو نعيم في الحلية )305/1(. 	(((
رواه ابن أبي الدنيا في التهجد وقيام الليل )برقم: 206(، وأبو نعيم في الحلية )76/1(. 	(((

الاستيعاب في معرفة الأصحاب )11/1(. 	(((
عيون الأخبار لابن قتيبة )232/2(. 	(((



21

تهِم كان مما اشترطه عليهم خليفة  وعندما أراد بنو عامر العودة للإسلام بعد ردَّ
رسول الله أبي بكر الصديق I وأخذ العهد عليه: »عليكم عقد الله وميثاقه أن 
تمنعوا  ولا  ونساءَكم،  أولادَكم  موه  وتُعلِّ النهار،  وآناء  الليل  آناء  بالقرآن  تقوموا 

فرائضَ اللهِ في أموالكِم«))).

له:  فقالوا  طُعن  وقد   I عمر  على  دخلوا  أنهم  قدامة  بن  جويرية  وعن 
وا ما اتبعتُمُوه«))). ه، فإنَّكم لن تضِلُّ أوصنا. فقال: »عليكم بكتابِ اللَّ

إن القرآن هو أعظم أداة للتغيير الحقيقي -بإذن الله- وينبغي أن يكون للمؤمن 
إليه،   تَلجأ  الذي  مَفْزَعَكَ  القرآنَ  »اجعَلِ  كثير:  أبي  بن  يحيى  بن  نصر  أوصى  كما 
تهتدِي،  به  الذي  ودَليلَكَ  تأوي،  إليه  الذي  وكهْفَكَ  تَعتصِم،  به  الذي  وحِصنَكَ 
رقُ، وصِرتَ في ضيقٍ  دكَ وسَبيِلَك، وإذا التبسَتْ عليك الطُّ وشعارَكَ ودِثارَك، ومُتهَجَّ
مِن أمرِك، يضيق بها صدرك، فارجع إلى عجب القرآن الذي لا حَيْرةَ فيه، فقِفْ على 
دلائلِه مِن الترغيبِ والترهيب، والوعدِ والتَّشويق إلى ما ندَبَ اللهُ إليه المؤمنين مِن 
الطاعة وترك المعصية؛ فإنَّك تخرُج مِن حَيْرتكِ، وترجع عن جَهالتكِ، وتأنَسُ بعد 
وَحْشتكِ، وتقوى بعد ضَعفِك، فليكُن دليلَك دون المخلوقين، تفُز مع الفائزين«))).

ر أيَّ إنسان القرآن يُغيِّ
الله-  القرآن -بإذن  الدلائل على قدرة  أكبر  القرآني للصحابة من  التغيير  لقد كان 
على التعامل مع أي إنسان مهما كان طغيانه وفسقه وفجوره، لذلك فإن مَن يتعامل 

الاكتفاء بما تضمنه مغازي رسول الله صلى الله عليه وسلم والثلاثة الخلفاء )34/2(. 	(((
رواه أحمد في المسند )431/1 برقم: 362(. 	(((

ذكره ابن عبد الهادي في كتاب »هداية الإنسان للاستغناء بالقرآن« )ص: 498 -رسالة دكتوراه- الجامعة  	(((
الإسلامية(.

الفصل الأول: بل نحن محرومون!



غـربة الـقــرآن22

مع القرآن تلاوةً وتعليمًا دون أن يظهر عليه أثر ذلك التغيير؛ فإنه يقينًا لم يدخل إلى 
دائرة تأثير المعجزة القرآنية، ولم تسرِ روحُه في كيانهِ.

يقول مالك بن دينار: »يا حملة القرآن، ماذا زرع القرآن في قلوبكم؟ فإن القرآن 
إلى  السماء  من  الغيث  ينزل  الله  فإن  الأرض،  ربيع  الغيث  أن  كما  المؤمن  ربيع 
الأرض فيصيب الحُش فتكون فيه الحبة، فلا يمنعها نتن موضعها بأن تهتز وتخضر 
وتحسن، فيا حملة القرآن، ماذا زرع القرآن في قلوبكم؟ أين أصحاب سورة؟ أين 

أصحاب سورتين؟ ماذا عملتم فيهما؟«))).

وكان شميط بن عجلان يقول: إن المؤمن اتخذ كتاب الله مرآة، فمرة ينظر إلى 
ين، ومرة ينظر إلى  ما نعتَ اللهُ به المؤمنين، ومرة ينظر إلى ما نعتَ اللهُ به المُغترِّ
D فيها، ومرة ينظر إلى النار وما وعدَ اللهُ فيها، تلقاه دائمًا  الجنة وما وعدَ اللهُ 
 D الله  إليه، وهربًا مما خوفه  الله  إلى ما شوقه  به شوقًا  المرمي  حزينًا كالسهم 

منه))).

بالمال،  علاقته  القرآن:  التي تحدث لصاحب  التغيير  ولعل من أهم علامات 
يكون  لا  الحارثي:  وبرة  بن  كرز  يقول  تكثيره..  على  الحرص  وعدم  فيه،  وزهده 

العبد قارئًا حتى يكون زاهدًا في الدرهم))).

بخَِيْرِ  أُخْبرُِكُمْ  »أَلََا  صلى الله عليه وسلم:  الله  رسول  قال  واستقامته..  انضباطه  كذلك:  ومنها 
النَّاسِ، وَشَرِّ النَّاسِ؟ إنَِّ مِنْ خَيْرِ النَّاسِ رَجُلًًا عَمِلَ فِي سَبيِلِ اللهِ عَلَى ظَهْرِ فَرَسِهِ أَوْ 

حلية الأولياء )358/2، 359(. 	(((
صفة الصفوة )344/3(. 	(((

سير أعلام النبلاء )86/6(. 	(((



23

فَاجِرًا  الْمَوْتُ، وَإنَِّ مِنْ شَرِّ النَّاسِ رَجُلًًا  يَأْتيَِهُ  قَدَمَيْهِ، حَتَّى  أَوْ عَلَى  بَعِيرِهِ  عَلَى ظَهْرِ 
جَرِيئًا يَقْرَأُ كِتَابَ اللهِ لََا يَرْعَوِي))) إلَِى شَيْءٍ مِنْهُ«))).

مقارنة
عندما سألت نفسي: أين أنا من هذا كله؟

أين أنا من التغيير الحقيقي الشامل الذي يحدثه القرآن في ذات من يتصل به؟ 

فجاءتني الإجابة بعد عناء ومراوغة: بأن المسافة كبيرة بين حالي وواقعي وبين 
الشخصية التي يصنعها القرآن بإذن الله، وذلك في جوانب كثيرة من حياتي يمتنع 

القلم عن ذكرها.

وأسألك أنت أخي كذلك.. 

� كيف هي المسافة بينك وبين أخلاق القرآن؟	

� هل هي قريبة أم بعيدة؟	

� كيف هي علاقتك بالمال؟ ألا يستبد بك الفرح إذا زاد والحزن إذا نقص؟!	

� هل تتهم نفسك بصورة دائمة وتستصغرها ولا ترضى عنها؟!	

� هل تخفض جناحك للمسلمين وتتواضع معهم بغير تكلف؟!	

� هل تسعى دومًا لتمكين دين الله في الأرض؟!	

� كيف هي علاقتك بربك؟ هل مقامه وقدره عظيم في نفسك؟ هل هو الأسبق 	
إلى قلبك عند تعرضك للشدائد؟ وهل تحب الخلوة به؟ وتأنس بمناجاته؟!

يرعوي: ينزجر. 	(((
رواه أحمد في المسند )421/17 برقم: 11319(، والنسائي )11/6 برقم: 3106(، والحاكم )77/2  	(((

برقم: 2380(، وصححه، ووافقه الذهبي.

الفصل الأول: بل نحن محرومون!



غـربة الـقــرآن24

� هل..؟ هل..؟	

أحسبك -أخي- في حيرة من أمرك.. تحاول إثبات وجود بعض مظاهر التغيير 
فيها مظاهر سلبية عديدة، لذلك يصعب عليك  الإيجابي في ذاتك، لكنك تلحظ 

الاعتراف بالحقيقة التي مفادها أننا في واد، والقرآن في واد آخر.

نعم، سيجد الكثير منا صعوبة بالغة في الاعتراف والإقرار بهذه الحقيقة لأنه 
قد رتب أمرَه على أنه من أهل القرآن الموعودين بالشـرف وعلو المنزلة عند الله 
D لمجرد مداومته على قراءة هذا الكتاب، أو لحفظه له -بعضه أو كله- ومن ثَم 
فلا ضير إن تم التقصير في الواجبات أو الوقوع في الآثام، فالقرآن سيشفع لنا عند 

الله جل شأنه، وسيتجاوز E عنا من أجل خدمتنا لكتابه.

قبول  لعدم  وتدفعك  داخلك  تضطرم  التي  المقاومة  بتلك  أشعر  كأني  أخي: 
حقيقة أننا لسنا من أهل القرآن.

.. كأني أسمعك وأنت تتمتم وتقول: كيف لا أكون من أهل القرآن وأنا أداوم 
بعض  في  لغيري  وأعلمه  به،  الناس  أؤم  وقد  بعضه،  وأحفظ  يوميًا،  تلاوته  على 

الأحيان؟! فإن لم أكن من أهل القرآن فمن يكون؟

إثبات ظهور بعض العلامات عليك للخروج  .. أشعر باجتهادك في محاولة 
من هذا المأزق، مثل الشعور ببعض السكينة عند قراءة القرآن، أو سماحة الوجه، أو 

البركة في الرزق.

الاختبارات الكاشفة
للأسف -أخي- هذه هي الحقيقة: أننا لسنا بعدُ من أهل القرآن..!!!



25

بل إن المسافة التي تفصلنا عنه: كبيرة .. كبيرة.

فإن لم تحتل هذه الحقيقة موقعها الصحيح من نفسك، فما عليك إلا أن تقوم 
بإجراء هذا الاختبار:

أو  أو كتاب  القراءة في أي موضوع، سواءً كان في جريدة  نفسك عند  اختبر 
قرآنية  آيات  أو بضع  آية  الكلام  يأتي في سياق  ما يحدث لك عندما  غيره، وتأمل 
يستشهد بها الكاتب للتدليل على كلامه.. هل ستقرؤها مثلما تقرأ باقي الكلام من 
عليها  ستمر  أنك  أم  فقرات  من  سبق  بما  وربطها  الفهم  ومحاولة  الاهتمام  حيث 

بالقراءة السـريعة؟ أم ستتجاوزها بعينيك وتقفز إلى الفقرة التي تليها؟!

ل ما يحدث لك، وساعتها  قُم -أخي- بإجراء هذا الاختبار عدة مرات، وسجِّ
ستعرف الحقيقة، وستتأكد أننا نهتم بكلام البشر أكثر من اهتمامنا بكلام الله، وليس 
أدل على ذلك من تلك الصعوبة التي نواجهها ونحن نُكرِهُ أنفسَنا على قراءة الآيات 
لِعُ عليه، وفي كثير من الأحيان  القرآنية التي تتضمنها صفحات أي كتاب أو مقال نطَّ

نتجاوزُها، وبخاصة إذا كانت طويلة، وإنا لله وإنا إليه راجعون: پڎ ڈ ڈ ژ ڎ ڈ ڈ ژ 
ژ ڑ ژ ڑ پ ]الجاثية: 6[.

.. ومن المُبكيات أن تجد بعض المؤلفين يستحث القارئ أن يصبر على قراءة 
الموضوعية  بالوحدة  صلة  ذات  لأنها  منها  يملَّ  وألا  كتابه،  يتضمنها  التي  الآيات 
ر  مات التصوُّ لمادة الكتاب، فهذا صاحب الظلال V يقول في بدايات كتابه »مقوِّ
لة فيه  الإسلامي«: »فقارئ هذا البحث لا بد له أن يدرس النصوص القرآنية المطوَّ
باعتبارها هي الأصل.. إنها لم تجئ هنا للاستشهاد.. إنما جاءت للتحدث هي بذاتها 
عن الحقيقة، وعبارتنا حولها هي العنصـر الإضافي. ولا بد أن يصبر على تملي هذه 

الفصل الأول: بل نحن محرومون!



غـربة الـقــرآن26

ن يحفظون القرآن من قبل«))). اها حتى لو كان ممَّ النصوص كلمة كلمة، فلا يتخطَّ

هذا  على  الطرهوني«  رزق  »محمد  يُلِح  النبوية«  السيرة  »صحيح  كتابه  وفي 
الطلب فيقول تحت عنوان »ملحوظة مهمة«: »آملُ من القارئ الكريم أن يصبر على 
تلاوة ما يأتيه في هذا الجزء وما يليه من آيات القرآن، وتدبر معانيها، واستشعار ما 
فإنني لم أذكرها  يتبعه،  لتوقيت نزولها وما يسبقه وما  تُعطي من أحاسيس، ولمح 
ة النبي صلى الله عليه وسلم  استزادة في حجم الكتاب، بل هي أساس في مادة السيرة، بل إن محاجَّ

لمشـركي مكة وما قاله لدعوتهم إلى الله يكاد يكون جميعه في القرآن فقط«.

اء  القرَّ آثرتُ طرحها؛ لما لمسته من حاجة  نُبذة سريعة  قائلًًا: »هذه  ويستطرد 
وا من كثرة  وا على الآيات مرورًا سريعًا، أو يملَّ إلى لفت انتباههم إليها، حتى لا يمرُّ

سياقها..«))).

اختبار ثانٍ
بالقدر الحقيقي للقرآن في قلوبنا، وبالمسافة  ثانيًا يُشعرُك  فإذا أردت اختبارًا 
إلى موعظة  بالاحتياج  اعتراك شعور  نفسَك وقد  التي تفصلنا عنه؛ فتخيَّل  الكبيرة 
الرقائق  كتب  من  فيها  ما  تتأمل  ووقفتَ  ِـك،  مكتبت إلى  فذهبتَ  قلبَك،  قُ  ترقِّ

والمواعظ، فهل ستختار القرآن ليقوم بهذه الوظيفة، أم ستختار كتابًا آخر؟!

الإجابة عندك...
اليهود والنصارى هو  لقد كان الجيل الأول يُدرك أن من أهم أسباب ضلال 
حريصين  كانوا  لذلك  والإنجيل،  التوراة  حساب  على  علمائهم  بكتب  انشغالهم 

مقومات التصور الإسلامي )ص: 40(. 	(((
صحيح السيرة النبوية المسماة بالسيرة الذهبية للشيخ محمد بن رزق الطرهوني )3/2، 4(. 	(((



27

على ربط الأجيال الجديدة بالقرآن، وكانوا يتألمون أشدَّ الألم عندما يجدون من 
لسلمان  القرآن، ولقد حدث  انتظاره لسماع  أكثر من  ينتظر ويهتم لسماع كلامهم 

الفارسي I موقف يؤكد هذا المعنى: 

إليه  يثوبون  المسجد فأتوه، فجعلوا  بالمدائن أن سلمان في  الناس  فقد سمع 
حتى اجتمع نحوٌ من ألف، فقام فجعل يقول: اجلسوا اجلسوا، فلما جلسوا فتح 
مائة،  من  نحوٍ  في  بقي  حتى  ويذهبون  عون  يتصدَّ فجعلوا  يقرؤها  يوسف  سورة 
هِ فَذَهَبْتُمْ؟!«))). خْرُفَ مِنَ القَوْلِ أرَدْتُمْ، ثُمَّ قَرَأْتُ عَلَيْكُمْ كِتابَ اللَّ فغضِبَ، وقال: »الزُّ

اختبار الفاتحة
أو  بألم  فيه  تشعر  أي وقت  في  به  تقوم  أن  متاح لك  فهو  الثالث  الاختبار  أما 

مرض، وذلك بأن تقرأ على موضع الألم أو المرض سورة الفاتحة.

ولقد قام رجلٌ مِن أصحابِ رسولِ الله صلى الله عليه وسلم بقراءتها على رجلٍ قد لُدِغَ بعقرب 
فبرئ.. 

عن أبي سعيد الخدري I قال: 

نزلنا منزلًًا فأتتنا امرأة فقالت: إن سيد الحي سليم)))، لُدِغ، فهل فيكم من راق؟ 
رُقية، فرقاه بفاتحة الكتاب، فبرَأ، فأعطوه  فقام معها رجل منا، ما كنا نظنه يُحسن 
غنمًا وسقونا لبنًا، فقلنا: أكنت تُحسن رقية؟ فقال: ما رقيته إلا بفاتحة الكتاب، قال: 
له  فذكرنا  النبي صلى الله عليه وسلم  فأتينا  النبي صلى الله عليه وسلم،  نأتي  الغنم( حتى  )يعني  فقلت: لا تحركوها 

حلية الأولياء )203/1(. 	(((
سليم: أي لُدغ من عقرب ونحوه، يسمون الملدوغ بذلك تفاؤلًًا بشفائه. 	(((

الفصل الأول: بل نحن محرومون!



غـربة الـقــرآن28

هَا رُقْيَةٌ؟ اقْسِمُوا، وَاضْرِبُوا ليِ بسَِهْمٍ مَعَكُمْ«))). ذلك، فقال: »مَا كَانَ يُدْرِيهِ أَنَّ

قُم أخي بإجراء هذا الاختبار عشرات المرات وانظر بنفسِك إلى النتيجة.

فإن قلت: إن ما حدث للصحابي حالة خاصة لا ينبغي القياس عليها، جاءك 
العبودية  الفاتحة من إخلاص  نته  القيم حيث يقول: »فما تضمَّ ابن  الرد من الإمام 
والتوكل عليه، وسؤاله  به،  إليه، والاستعانة  كله  الأمر  الله، وتفويض  والثناء على 
مجامع النعم كلها، وهي الهداية التي تجلب النعم، وتدفع النقم؛ من أعظم الأدوية 
الشافية الكافية، ولقد مرَّ بي وقت بمكة سقِمت فيه، وفقدتُّ الطبيب والدواء فكنت 
أتعالج بها، آخذ شربة من ماء زمزم وأقرؤها عليه مرارًا، ثم أشربه؛ فوجدت بذلك 
البُرء التام، ثم صرت أعتمد ذلك عند كثير من الأوجاع، فأنتفع بها غاية الانتفاع«))).

ويوضح الإمام الزركشي شروط الاستشفاء بالقرآن فيقول: »لن ينتفع به إلا من 
به  قلبه، وأعمل  به  ر  الكتاب في عقله وسمعه، وعمَّ ونيته، وتدبر  قلبه  لله  أخلص 
جوارحه، وجعله سميره في ليله ونهاره، وتمسك به، وتدبره، هنالك تأتيه الحقائق 

من كل جانب، وإن لم يكن بهذه الصفة كان فعله مكذبًا لقوله«))).

ومن الاختبارات كذلك
أننا حين نبحث في موضوع )ما( فإننا نفكر فيه، ونقرأ ما كُتب عنه حتى تتضح 
الفكرة أمامنا، ثم نعود إلى القرآن فنستشهد بآياته على ما قررنا من رأي وفصلنا من 
حكم، ولا نبدأ عملنا بقراءة القرآن فنبحث عما نسأل، ونستفهمه فيما لا نفهم حتى 

رواه البخاري )187/6 برقم: 5007(، ومسلم )1728/4 برقم: 2201(، واللفظ له. 	(((
زاد المعاد في هدي خير العباد لابن القيم )178/4(. 	(((

البرهان في علوم القرآن للزركشي )436/1(. 	(((



29

نستقي منه تصورنا.

أن  فيها  القرآن  يعدو  لا  نقرؤها  أو  نكتبها  التي  الكتب  أن  ذلك  على  والدليل 
كان  لما  البحث  من  أزلته  لو  بحيث  الموضوع،  صلب  لا  شاهدًا،  أو  دليلًًا  يكون 
ينتهوا من  أن  بعد  المدارس  أبناءنا في  إن  ينقصه سوى بعض الأدلة، حتى  الكلام 
كتابة مواضيع الإنشاء يتكلفون وضع آية أو آيتين في أول الموضوع أو آخره بهدف 

استكماله من الناحية الشكلية.

والمدلول؛  والدليل  المادة،  وموضوع  البحث  حلبة  هو  القرآن  يكون  أن  أما 
بحيث لو زال لاختل المعنى ولم يتضح المراد منه فلا تجد هذا بيننا، وإنا لله وإنا 

إليه راجعون.

.. نعم، نحن محرومون
هل تأكدت -أخي- بأن القرآن في واد ونحن في وادٍ آخر؟

هل تأكدت أننا محرومون من الانتفاع به، وأننا لم ندخل إلى دائرة تأثيره الحقيقية؟

اقتنعت عقليًا بما ورد في هذه الصفحات،  قائلًًا: لقد  تتمتم  أشعر بك وأنت 
ولكني لا أشعر بهذا الحرمان، ولا أحس بتأنيب الضمير تجاه القرآن.

في  ه  أحسُّ ذكرته  فما  بالقرآن،  علاقتك  حقيقة  تكشف  وأنت  بصدقك  أحس 
يعتبر  وقد  بالقرآن،  علاقتنا  في  حقيقية  مشكلة  هناك  بأن  نشعر  لا  فنحن  نفسـي، 

م الموضوع ونعطيه أكبر من حجمه. البعض أننا في هذه الصفحات نُضخِّ

أخطر صور الحرمان
إن أخطَر وأشدَّ صور الحرمان؛ تلك التي تتلبس بنا في علاقتنا بالقرآن، وهي 

الفصل الأول: بل نحن محرومون!



غـربة الـقــرآن30

عدم الشعور بالحرمان، وإنها -بلا شك- لمن أشد العقوبات التي نُعاقب بها.

فنحن لا نستشعر الحرمان، بل نظن أننا من أهل القرآن وحملة رايته: 

پ ئو ئو ئۇئۇئۆ ئو ئو ئۇئۇئۆ پ ]المجادلة: 18[.



الفصل الثاني

لماذا حُرمْنا
الانـتـفــاع بالقــــرآن؟!





33

لماذا حُرِمنا الانتفاع بالقرآن؟

الله  عند  عظيمة  منزلة  له  ة؛  الفذَّ والمعجزةُ  س،  المقدَّ الكتابُ  ذلك  القرآن.. 
-جل شأنه-، وهو ما يستدعي منا التعامل معه بمهابةٍ وإجلالٍ وتقدير، وإن لم نفعل 
فالعقوبات تنتظرنا، والتي تبدأ بالحرمان من الانتفاع الحقيقي به، وتنتهي برفعِه من 

الصدور والمصاحف كما سيأتي بيانه.

ونبدأ -بعون الله- الحديث عن قدر القرآن حتى ندرك حجم التقصير الذي 
وقعنا فيه تجاهه، وندرك كذلك أسباب حرماننا من الانتفاع به في التغيير.

هِ عزوجل قدرُ القرآنِ عند اللَّ
أخبرنا -جل شأنه- عن ذلك  منزلة عظيمة، ولقد  الله  له عند  الكريم  القرآن 

فقال: پڑ ڑ ک ک ک ک گڑ ڑ ک ک ک ک گ پ ]الزخرف: 4[. 

قال قتادة: أي ذو مكانة عظيمة وشرف وفضل))).

قدره ومهابته  ليعظم  القرآن  كتابه عن بعض صفات  في  أخبرنا سبحانه  ولقد 
لدينا.

أخبرنا أنه كريم: پ ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى ئي بج  ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى ئي بج 
بح بح ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پپ ]الواقعة: 75 - 78[.

فالقرآن الحكيم يخاطب كل إنسان بما يناسبه ويؤثر فيه كائنًا من كان))).

تفسير ابن كثير )218/7(.   	(((
عظمة القرآن للدوسري )ص: 185(. 	(((



غـربة الـقــرآن34

وأنه ذو مجد: پ ٱٻ ٻ ٻ  ٱٻ ٻ ٻ پ ]ق: 1[ فوصفه بالمجيد يدل على بلوغ 
البركات.. متناه في الشرف  النهاية.. وسيع المعاني وعظيمها، كثير الوجوه، كثير 

والكرم والبركة))).

وهو ذو شرف: پ ٱٻ ٻ ٻ ٻ ٱٻ ٻ ٻ ٻ پ ]ص: 1[. 

 پ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ېې ې ىۅ ۅ ۉ ۉ ې ېې ې ى پ ]الأنبياء: 10[. 
قال ابن عباس L: فيه ذكركم: أي شرفكم))).

وأخبرنا أنه عظيم: پ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ پ ]الحجر: 87[، 
حقيرة  إليه  بالنسبة  فهي  عظمت  وإن  نعمة  كل  التي  العظمى،  النعمة  هو  فالقرآن 

ضئيلة))).

وأنه لا حديث يشبهه في حُسنه: پ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤپ 

]الزمر: 23[.

پ ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ  أنه أحسن القصص:   E وأخبرنا 
ۇ ۇ ۆ ۆۇ ۇ ۆ ۆ پ ]يوسف: 3[.

وأخبرنا أنه لا تنفد معانيه وعجائبه: پ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى  ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى 
ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم پ ]الكهف: 109[.
 يقول المحاسبي في حديثه عن قدر القرآن: 

ى اللهُ D نفسَه فقال: پتم تى تم تى پ ]الشورى: 51[.         لقد سمَّ

المصدر السابق )ص: 193(. 	(((
برقم:    633/2( السنة  كتاب  في  عاصم  أبي  بن  بكر  أبو  ورواه   ،)166/3( تفسيره  في  كثير  ابن  ذكره  	(((

1498(، والبيهقي في شعب الإيمان )163/3 برقم: 1502(.
عظمة القرآن للدوسري )ص: 196(. 	(((



35

ى كلامَه فقال: پ ڑ ڑ ک ک ک ک گ ڑ ڑ ک ک ک ک گ پ ]الزخرف: 4[. وسمَّ

ووصفه بالبركة: پ ڄ ڄ ڄ ڄڄ ڄ ڄ ڄ پ ]ص: 29[.

وهدًى،  وبصائر،  وحقًا،  وبيانًا،  وموعظةً،  ورحمةً،  ونورًا،  برهانًا،  اه:  وسمَّ
وفرقانًا، وشفاءً لما في الصدور))).

پ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا پ ]النساء: 174[.

ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ک   ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ئيپ 
ک ک پ ]يونس: 57[.

پ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ پ ]الجاثية: 20[.

الروح  بمنزلة  للقلوب  فهو   :]52 ]الشورى:  پ  پپ  ٻ  ٻ  پپ   ٻ  ٻ  پ  سبحانه:  اه  وسمَّ
للأبدان، حيث يحييها حياة أبدية، وتنوين )روحًا( للتعظيم، أي روحًا عظيمة))).

القرآن في عيون السنة
الله  عند  القرآن  قدر  عن  تخبرنا  عديدة  أحاديث  لوجدنا  نة  السُّ إلى  انتقلنا  ما  فإذا 

.D

كُــمْ لَــنْ تَرْجِعُــوا إلَِــى اللــهِ عَــزَّ وَجَــلَّ بشَِــيْءٍ أَفْضَــلَ مِمَــا  فمــن أقوالــه صلى الله عليه وسلم:  »إنَِّ
خَــرَجَ مِنْــهُ« يعنــي القــرآن ))).

فهم القرآن للحارث المحاسبي )ص: 282(. 	(((
روح المعاني للألوسي )308/18(، نقلًًا عن عظمة القرآن للدوسري )ص: 170(. 	(((

رواه أحمد في الزهد )برقم: 190(، واللفظ له، والترمذي )177/5 برقم: 2912(، والحاكم في  	(((
المستدرك )741/1 برقم: 2039(.

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن36

وقال: »مَا مِنْ كَلََامٍ أَعْظَمُ عِنْدَ اللهِ مِنْ كَلََامِهِ، وَمَا رَدَّ الْعِبَادُ إلَِى اللهِ كَلََامًا أَحَبُّ 
إلَِيْهِ مِنْ كَلََامِهِ«))).

وقال: »وَفَضْلُ كَلََامِ اللهِ عَلَى سَائرِِ الْكَلََامِ كَفَضْلِ اللهِ عَلَى خَلْقِهِ«))).

.(((» رْضِ وَمَنْ فِيهِنَّ مَاوَاتِ وَالْْأَ وقال: »الْقُرْآنُ أَحَبُّ إلَِى اللهِ مِنَ السَّ

وْتِ باِلْقُرْآنِ مِنْ صَاحِبِ الْقَيْنَةِ إلَِى  جُلِ حَسَنِ الصَّ وقال: »للهُ أَشَدُّ أَذَنًا إلَِى الرَّ
قَيْنَتهِِ«))).

هِ فَمَن دَخَلَ فِيهِ فَهُوَ  وعن عبد الله بن مسعود I: »إنَّ هَذا القُرْآنَ مَأْدُبَةُ اللَّ
هِ القُرْآنُ«))). بٍ يُحِبُّ أنْ يُؤْتى أدَبَهُ، وإنَّ أدَبَ اللَّ آمِنٌ«))). وقال: »إنَّ كُلَّ مُؤَدِّ

قدر القرآن عند الملائكة
مَاءِ،  مْرَ فِي السَّ عن أبي هريرة I، يبلغ به النبي صلى الله عليه وسلم، قَالَ: »إذَِا قَضَى اللهُ الْْأَ

هُ سِلْسِلَةٌ عَلَى صَفْوَانٍ، فَإذَِا: پ ڀ ڀ  ڀ ڀ  ضَرَبَتِ الْمَلََائكَِةُ بَأَجْنحَِتهَِا خُضْعَانًا لقَِوْلهِِ، كَأَنَّ
ٺ ٺ ٺ ٺ ٿٿ ٿ ٿٹ ٹ ٹ ٹ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿٿ ٿ ٿٹ ٹ ٹ ٹ پ«))) ]سبأ: 23[.

رواه الدارمي )2110/4 برقم: 3396(. 	(((
رواه الترمذي )184/5 برقم: 2926( عن أبي سعيد الخدري I وقال: حسن غريب. 	(((

رواه الدارمي في سننه )2115/4 برقم: 3401(. 	(((
حبان  وابن   ،)1340 برقم:   365/2( ماجه  وابن   ،)23947 برقم:   372/39( المسند  في  أحمد  رواه  	(((
 ،)59/1( التفسير  في  كثير  ابن  وحسنه   ،)2097 برقم:   760/1( والحاكم   ،)754 برقم:   31/3(

والبوصيري في مصباح الزجاجة )158/1(.
رواه ابن المبارك في الزهد )برقم: 787(. 	(((

رواه القاسم بن سلام في فضائل القرآن )ص: 50(، وأحمد بن حنبل في الزهد )برقم: 905(. 	(((
رواه البخاري )141/9 برقم: 7481(. 	(((



37

مَ اللهُ تَعَالَى باِلْوَحْيِ  وعن عبد الله I قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »إذَِا تَكَلَّ
فَا، فَيُصْعَقُونَ، فَلََا يَزَالُونَ  لْسِلَةِ عَلَى الصَّ مَاءِ صَلْصَلَةً كَجَرِّ السِّ مَاءِ للِسَّ سَمِعَ أَهْلُ السَّ
عَ عَنْ قُلُوبهِِمْ، قَالَ:  كَذَلكَِ حَتَّى يَأْتيَِهُمْ جِبْرِيلُ S حَتَّى إذَِا جَاءَهُمْ جِبْرِيلُ فُزِّ

 .(((» ، الْحَقَّ ، فَيَقُولُونَ: الْحَقَّ كَ؟ فَيَقُولُ: الْحَقَّ فَيَقُولُونَ: يَا جِبْرْيلُ، مَاذَا قَالَ رَبُّ

نستغرب  لا  لذلك  السماء،  في  الوحي  سماع  عند  الملائكة  حال  كان  فهذا 
حالهم واشتياقهم إلى سماعه في الأرض..

إن الملائكة تدرك قدر القرآن العظيم، وأنه كلام الله D، لذلك فهي تتلمس 
أماكن قراءته فتدنو من قارئه، وتقترب منه حتى يصل الأمر بأن يضع الملك فاه إلى فم 
كَ، ثُمَّ قَامَ  القارئ -إن كان مستاكًا- وهذا ما أخبرنا به رسول الله صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ الْعَبْدَ إذَِا تَسَوَّ
عَ لقِِرَاءَتهِِ فَيَدْنُو مِنْهُ حَتَّى يَضَعَ فَاهُ عَلَى فِيهِ فَمَا يَخْرُجُ مِنْ  ي قَامَ الْمَلَكُ خَلْفَهُ، فَتَسَمَّ يُصَلِّ

رُوا أَفْوَاهَكُمْ للِْقُرْآنِ«))). فِيهِ شَيْءٌ مِنَ الْقُرْآنِ، إلَِّاَّ صَارَ فِي جَوْفِ الْمَلَكِ، فَطَهِّ

وما من بيت من بيوت الله يُقرأ فيه القرآن، وتُتدارس معانيه إلا حفت الملائكة 
اللهِ،  كِتَابَ  يَتْلُونَ  اللهِ  بُيُوتِ  مِنْ  بَيْتٍ  فِي  قَوْمٌ  اجْتَمَعَ  »وَمَا  صلى الله عليه وسلم:  يقول  المكان.. 
تُهُمُ الْمَلََائكَِةُ،  حْمَةُ، وَحَفَّ كِينَةُ، وَغَشِيَتُهُمُ الرَّ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إلَِّاَّ نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّ

وَذَكَرَهُمُ اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ«))).

وتحكي لنا السيرة أن »أسيد بن حضير« I بينما هو ليلة يقرأ في مربده، إذ 
جالت فرسه، فقرأ، ثم جالت أخرى، فقرأ، ثم جالت أيضًا.

رواه أبو داود )117/7 برقم: 4738(، وابن حبان )224/1 برقم: 37(. 	(((
رواه البزار في المسند )214/2 برقم: 603(. 	(((

رواه مسلم )2074/4 برقم: 2699(. 	(((

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن38

قال أسيد: فخشيت أن تطأ يحيى، فقمت إليها، فإذا مثل الظلة فوق رأسي فيها 
أمثال السرج، عرجت في الجو حتى ما أراها، قال: فغدوت على رسول الله صلى الله عليه وسلم، 
إذ جالت  مربدي،  في  أقرأ  الليل  البارحة من جوف  أنا  بينما  الله  يا رسول  فقلت: 

فرسي. 

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »اقْرَأِ ابْنَ حُضَيْرٍ« قال: فقرأت، ثم جالت أيضًا.

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »اقْرَأِ ابْنَ حُضَيْرٍ« قال: فقرأت، ثم جالت أيضًا.

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »اقْرَأِ ابْنَ حُضَيْرٍ« قال: فانصرفت، وكان يحيى قريبًا منها، 
خشيت أن تطأه، فرأيت مثل الظلة فيها أمثال السرج، عرجت في الجو حتى ما أراها.

صْبَحَتْ  فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »تلِْكَ الْمَلََائكَِةُ كَانَتْ تَسْتَمِعُ لَكَ، وَلَوْ قَرَأْتَ لََأَ
يَرَاهَا النَّاسُ مَا تَسْتَترُِ مِنْهُمْ«))).

»والملاحظ من خلال الحديث أن أثر القرآن على الملائكة عظيم، فقد نزلت من 
السماء وصنعت مثل الظلة كأنها في هدوء واستقرار تستمع لقراءة القرآن من أُسيد«))).

ويتوالى نزول الملائكة شهودًا للقرآن، يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »تَجْتَمِعُ مَلََائكَِةُ 
هَارِ فِي صَلََاةِ الْفَجْرِ« ويقول أبو هريرة: اقرأوا إن شئتم: پ ڄ ڄ  يْلِ وَمَلََائكَِةُ النَّ اللَّ

ڄڃ ڃ ڃ ڃ چ چ ڄڃ ڃ ڃ ڃ چ چ پ))) ]الإسراء: 78[.

حالُ رسولِ الله صلى الله عليه وسلم عند تلقيه القرآن العظيم
على  التعرف  هو  العظيم  القرآن  قدر  إدراك  على  الله-  -بإذن  يساعدنا  ومما 

رواه مسلم )548/1 برقم: 796(. 	(((
الإعجاز التأثيري )ص: 428(. 	(((

رواه البخاري )131/1 برقم: 648(، ومسلم )450/1 برقم: 649(. 	(((



39

حاله صلى الله عليه وسلم عند تلقيه الوحي، وكيف كانت معاناته ومكابدته وهو يستمع إليه، وذلك 
من ثقله الشديد.

أشده  الجرس، وهو  مثل صلصلة  الوحي  يأتيه  كان صلى الله عليه وسلم  أنه  الصور  تلك  فمن 
عليه، فيفصم عنه وقد وعى ما قال.

دِيدِ  وتقول السيدة عائشة J: »وَلَقَدْ رَأيْتُهُ يَنْزِلُ عَلَيْهِ الوَحْىُ فِي اليَوْمِ الشَّ
دُ عَرَقًا«))).  البَرْدِ، فَيَفْصِمُ عَنْهُ وإنَّ جَبيِنَهُ لَيَتَفَصَّ

هِ صلى الله عليه وسلم ثَقُلَ لذَِلكَِ  وعن زيد بن ثابت I: »كَانَ إذا نَزَلَ الوَحْيُ عَلى رَسُولِ اللَّ
هُ الجُمانُ وإنْ كَانَ فِي البَرْدِ«))). وتَحَدَّرَ جَبِينُهُ عَرَقًا كَأنَّ

وكان أثر ذلك الثقل يمتد إلى غيره، فعن عائشة J: أن النبي صلى الله عليه وسلم كانَ إذا 
هِ  كْ، وتَلَتْ قَوْلَ اللَّ أُوحِيَ إلَيْهِ وهُوَ عَلى ناقَتهِِ وضَعَتْ جِرانَها، فَلَمْ تَسْتَطِعْ أنْ تَتَحَرَّ

D: پ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ پ))). 

هِ صلى الله عليه وسلم، وكانَ إذا  وَعَنْ زَيْدِ بْنِ ثابتٍِ I قَالَ: »كُنْتُ أكْتُبُ الوَحْيَ لرَِسُولِ اللَّ
عَنْهُ،  يَ  سُرِّ ثُمَّ  الجُمانِ،  مِثْلَ  شَدِيدًا  عَرَقًا  وعَرِقَ  شَدِيدَةٌ،  بُرَحَاءُ  أخَذْتُهُ  عَلَيْهِ  نَزَلَ 
، فَما أفْرَغُ حَتّى  فَكُنْتُ أدْخُلُ عَلَيْهِ بقِِطْعَةِ الكَتفِِ أوْ كِسْرَةٍ، فَأكْتُبُ وهُوَ يُمْلِي عَلَيَّ
فَإذا  أبَدًا،  رِجْلِي  عَلى  أمْشِي  لا  أقُولَ:  وحَتَّى  القُرْآنِ،  ثقَِلِ  مِن  تَنْكَسِرُ  رِجْلِي  تَكادَ 

رواه البخاري )6/1 برقم: 2(، ومسلم )1816/4 برقم: 2333(، والصلصلة: صوت الرعد، أو الحديد  	(((
فورك  الحديث لابن  للحديث كما في مشكل  روايات أخرى  في  لوروده  هنا  المراد  إذا حرك، وهذا هو 

)450/1(، والفائق في غريب الحديث للزمخشري )310/2(.
رواه الطبراني في الأوسط )88/6 برقم: 5880(، وأبو نعيم في دلائل النبوة )برقم: 174(، واللفظ له. 	(((

برقم: 3865(،  المستدرك )549/2  برقم: 24868(، والحاكم في  المسند )362/41  رواه أحمد في  	(((
الناقة: باطن عنقها، يقال: ألقت جرانها إذا بركت ومدت  واللفظ له، وصححه، ووافقه الذهبي، وجران 

عنقها إلى الأرض ]من لسان العرب 86/13[.

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن40

فَرَغْتُ قالَ: »اقْرَأْهُ«، فَأقْرَؤُهُ، فَإنْ كانَ فِيهِ سَقْطٌ أقامَهُ، ثُمَّ أخْرُجُ بهِِ إلى النَّاسِ« ))).

فِي  الحَكَمِ  بْنَ  مَرْوانَ  رَأيْتُ  قَالَ:  هُ  أنَّ  I الساعدي  سعد  بن  سهل  وعن 
المَسْجِدِ، فَأقْبَلْتُ حَتَّى جَلَسْتُ إلى جَنْبهِِ، فَأخْبَرَنا أنَّ زَيْدَ بْنَ ثابتٍِ أخْبَرَهُ: أنَّ رَسُولَ 
اللَّه صلى الله عليه وسلم أمْلى عَلَيْه: پ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻپ پپ ڀ ڀ ڀ پ ڀ ڀ ڀ پ ]النساء: 
هِ لَوْ أسْتَطِيعُ  هِ، واللَّ ، قَالَ: يا رَسُولَ اللَّ هـا))) عَلَيَّ 95[، فَجاءَهُ ابْنُ أُمِّ مَكْتُومٍ وهْوَ  يُمِلُّ

فَخِذِي،  عَلى  وفَخِذُهُ  صلى الله عليه وسلم،  رَسُولهِِ  عَلى  هُ  اللَّ »فَأنْزَلَ  أعْمى،  وكانَ  لَجاهَدْتُ،  الجِهادَ 
پپ پ پ پ  هُ:  اللَّ فَأنْزَلَ  عَنْهُ)))«،  يَ  سُرِّ ثُمَّ  )))فَخِذِي،  تَرُضَّ أنْ  خِفْتُ  حَتَّى  عَلَيَّ  فَثَقُلَتْ 

پ پ پ))) ]النساء: 95[.

ومما أورده الطرهوني في صحيح السيرة النبوية: 

ة))). كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُعالجِ من التنزيل شِدَّ
دُ  وكان ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد البرد فيُفصمِ عنه، وإن جبينَه ليتفَصَّ

عَرقًا))).
يوم  في  العرق  من   ((1( الجمان  مثل  منه  ويتحدر)))  البُرحاء)))  تأخذه  وكانت 

رواه الطبراني في الأوسط )257/2 برقم: 1913(، قال الهيثمي في مجمع الزوائد )1/ 152(: رجاله موثقون. 	(((
يملها أي: يمليها أي يقرؤها عليه ليكتبها. 	(((

ترض: من الرض وهو الدق والجرش. 	(((
سري عنه: كشف وأزيل ما يجده من ثقل الوحي. 	(((

صحيح البخاري )47/6 برقم: 4592(. 	(((
رواه البخاري )8/1 برقم: 5(. 	(((

رواه البخاري )6/1 برقم: 2(، ويتفصد بمعنى يسيل. 	(((
		 البرحاء: الحمى. 	(((

ر: نزول العرق. التحدُّ 	(((
الجمان: اللؤلؤ. وتشبيه عرقه صلى الله عليه وسلم عند نزول الوحي باللؤلؤ في كبر حجمه، كناية عن شدة ما كان يكابد. 	((1(



41

شاتٍ))). وكان يتربد))) جسده ووجهه ويمسك عمن حوله ولا يكلمه أحد))).
ويكرب))) وينكس رأسه، وكان يُعرف ذلك منه))).

ويدوم بصره، مفتوحة عيناه، ويفرغ سمعه وقلبه لمِا يأتيه من الله))).

ها))). وكان ربما نزل عليه الوحي وفَخِذُه على فَخِذِ غيره فتكاد ترضَّ

قدر القرآن عند رسول الله صلى الله عليه وسلم
كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُدرك قدر القرآن الذي أكرم الله البشرية به، فكان يقول: 
»مَا مِنَ الَأنْبيَِاءِ مِنْ نَبيٍِّ إلَِّاَّ قَدْ أُعْطِيَ مِنَ الآيَاتِ مَا مِثْلُهُ آمَنَ عَلَيْهِ الْبَشَرُ، وِإنَِّمَا كَانَ 

، فَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَكْثَرُهُمْ تَابعًِا يَوْمَ الْقِيَامَةِ«))).. الَّذِي أُوتيِتُهُ وَحْيًا أَوْحَاهُ اللهُ إلَِيَّ

وكان شديد الحرص على تبليغه، فقد كان يعرض نفسه على الناس في الحج 
غَ كَلََامَ رَبِّي«))). ويقول: »هَلْ مِنْ رَجُلٍ يَحْمِلُنيِ إلَِى قَوْمِهِ فَإنَِّ قُرَيْشًا قَدْ مَنَعُونيِ أَنْ أُبَلِّ

رواه البخاري )173/3 برقم: 2661(، ومسلم )2129/4 برقم: 2770(. 	(((
يتربد: أي يتلون. 	(((

رواه أبو داود الطيالسي )388/4 برقم: 2789( عن ابن عباس L، وأصله في البخاري )100/6  	(((
.I برقم: 4747(، وله شاهد عند مسلم )1316/3 برقم: 1690( عن عبادة بن الصامت

يكرب: يأخذ بنفسه ويشتد عليه. 	(((
رواه مسلم )1816/4 برقم: 2333، 2334(. 	(((

الكبير  في  والطبراني   ،)4712 برقم:   11/11( حبان  وابن   ،)1583 برقم:   156/3( يعلى  أبو  رواه  	(((
)334/18(، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد )280/5(: رجاله ثقات. 

ه رضّا كَسَره.   ها، ورَضَّ رواه البخاري )25/4 برقم: 2832(، ورضَّ العظام: دقَّ 	(((
رواه البخاري )182/6 برقم: 4981(، ومسلم )134/1 برقم: 152(. 	(((

داود  وأبو   ،)201 برقم:   139/1( ماجه  وابن   ،)15192 برقم:   370/23( المسند  في  أحمد  رواه  	(((
)115/7 برقم: 4734(، والترمذي )184/5 برقم: 2925(، وقال: حسن صحيح، والحاكم )669/2 

برقم: 4220(، وصححه، وقال الذهبي: على شرط البخاري ومسلم.

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن42

معشر  »يا  قال:   L عباس  ابن  عن  القرآن،  على  الغيرة  شديد  صلى الله عليه وسلم  وكان 
أحدث  صلى الله عليه وسلم  نبيه  على  أنزل  الذي  وكتابكم  الكتاب  أهل  تسألون  كيف  المسلمين، 
الأخبار بالله تقرؤونه لم يُشَبْ؟ وقد حدثكم الله أن أهل الكتاب بدلوا ما كتب الله 
وغيّروا بأيديهم الكتاب فقالوا: »هذا من عند الله. ليشتروا به ثمنًا قليلًا« أفلا ينهاكم 

بما جاء من العلم عن مساءلتهم؟«))).

وكان صلى الله عليه وسلم يغضب ويشتد غضبه عندما يجد اختلافًا بين الناس في القرآن: عن 
عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: لقد جلست أنا وأخي مجلسًا ما أحب أن لي 
به حُمر النَّعم، أقبلت أنا وأخي، وإذا مشيخة من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم جلوس عند 
القرآن  من  آية  ذكروا  إذ  حَجَرة)))  فجلسنا  بينهم  نفرق  أن  فكرهنا  أبوابه،  من  باب 
فتماروا فيها حتى ارتفعت أصواتهم، فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم مغضبًا قد احمر وجهه 
يرميهم بالتراب ويقول: »مَهْلًًا يَا قَوْمُ، بهَِذَا أُهْلِكَتِ الُأمَمُ مِنْ قَبْلِكُمْ باِخْتلََِافِهِمْ عَلَى 
بُ بَعْضُهُ بَعْضًا بَلْ  أَنْبيَِائهِِمْ، وَضَرْبهِِمُ الْكُتُبَ بَعْضَهَا ببَِعْضٍ، إنَِّ الْقُرْآنَ لَمْ يَنْزِلْ يُكَذِّ
وهُ إلَِى عَالمِِهِ«))). قُ بَعْضُهُ بَعْضًا فَمَا عَرَفْتُمْ مِنْهُ فَاعْمَلُوا بهِِ، وَمَا جَهِلْتُمْ مِنْهُ فَرُدُّ يُصَدِّ

الْقُرْآنَ مَا  I قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »اقْرَءُوا  وعن جندب بن عبد الله 
ائْتَلَفَتْ عَلَيْهِ قُلُوبُكُمْ، فَإذَِا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ فَقُومُوا«))).

وكان صلى الله عليه وسلم في كثير من خطب الجمعة يكتفي بقراءة القرآن.. فعن أبي بن كعب 
ر بأيام الله))). I أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قرأ يوم الجمعة براءة وهو قائم يُذكِّ

رواه البخاري )181/3 برقم: 2685(. 	(((
أي: على ناحية. 	(((

.L رواه أحمد في المسند )305/11 برقم: 6702( عن عبد الله بن عمرو بن العاص 	(((
رواه البخاري )195/6 برقم: 5060(، ومسلم )2053/4 برقم: 2667(، واللفظ له. 	(((

رواه عبد الله بن الإمام أحمد في زياداته على المسند )208/35 برقم: 21287(، وصححه =  	(((



43

وعن أم هشام بنت حارثة J قالت: ما أخذت پ ٱٻ ٻ ٻ  ٱٻ ٻ ٻ پ ]ق: 1[ 

إلا عن لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرؤها كل يوم جمعة على المنبر إذا خطب الناس))).

فكَانَت  صلى الله عليه وسلم،  هِ  اللَّ رَسُولِ  مَع  أصلي  »كُنتُ  قال:   I سمرة  بن  جابر  وعن 
صلاتُه قَصدًا، وخُطبتُه قَصدًا«.

رُ  بيِ صلى الله عليه وسلم خُطبتَان يجلس بينهما، يَقرأُ القُرآنَ، ويُذَكِّ وفي رواية قال: »كانت للنَّ
النَّاسَ« ))).

لقد بلغ حرص الرسول صلى الله عليه وسلم على القرآن أن جعله وصيته. 

عن طلحة بن مصرف قال: قلت لعبد الله بن أبي أوفى: هل أوصى رسول الله 
صلى الله عليه وسلم ؟ فقال: لا. قلت: كيف كتب على المسلمين الوصية أو أمروا بالوصية؟ قال: 

ه«))). »أوْصَى بكتَابِ اللَّ

كُمْ يُحِبُّ  وكان دائم التحفيز لأصحابه أن يتعلموا آيات القرآن فكان يقول: »أَيُّ

أَنْ يَغْدُو كُلَّ يَوْمٍ إلَِى بُطْحَانَ، أَوْ إلَِى الْعَقِيقِ، فَيَأْتيِ مِنْهُ بنَِاقَتَيْنِ كَوْمَاوَيْنِ))) فِي غَيْرِ 

إثِْمٍ، وَلََا قَطْعَ رَحِمٍ؟«، فقلنا: يا رسول الله نحب ذلك، قال: »أَفَلََا يَغْدُو أَحَدُكُمْ إلَِى 

، خَيْرٌ لَهُ مِنْ نَاقَتَيْنِ، وَثَلََاثٌ خَيْرٌ  الْمَسْجِدِ فَيَعْلَمُ، أَوْ يَقْرَأُ آيَتَيْنِ مِنْ كِتَابِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ

لَهُ مِنْ ثَلََاثٍ، وَأَرْبَعٌ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَرْبَعٍ، وَمِنْ أَعْدَادِهِنَّ مِنَ الِإبْلِ«))).

= الضياء المقدسي في المختارة )344/3 برقم: 1139(. 
رواه مسلم )595/2 برقم: 873(. 	(((

رواه مسلم )589/2، 591 برقم: 862، 866(. 	(((
رواه البخاري )3/4 برقم: 2740(، ومسلم )1256/3برقم: 1634(. 	(((

كوماوين: الناقة الكوماء: عظيمة السنام.  	(((
رواه مسلم )552/1 برقم: 803(. 	(((

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن44

مِنْ  آيَةً  مَ  عَلَّ »مَنْ  صلى الله عليه وسلم:  أقواله  فمن  غيرهم،  تعليم  كذلك على  يحفزهم  وكان 
كِتَابِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ كَانَ لَهُ ثَوَابُهَا مَا تُلِيَتْ«))).

الجزاء من جنس العمل
لقد اختص الله -جل شأنه- الأمة الإسلامية بأعظم نعمة، وأكمل وأتم رسالة، 
وأكبر معجزة؛ فقل لي بربك: أليس من المنطقي أن نتعامل معها بما يليق بقدرها؟!

أليس من الواجب والقرآن بهذا القدر أن نُقبل عليه بشغف واهتمام شديدين 
واحترام وتوقير عظيمين، وأن نهيئ أنفسنا للقائه، وأن نصغي لخطابه إصغاءً شديدًا، 

وأن نستمع إليه بهيئة التلقي للتنفيذ.

فإن كنا لا نفعل ذلك، ولا نقدره حق قدره، بل ولا عُشر معشار قدره، فما هي 
دلالة هذا التعامل؟ ألا يعكس عدم اهتمامنا به، وعدم احترامنا وتوقيرنا له؟!

ولكن هل ينتهي الأمر عند ذلك؟

للأسف لا، فالجزاء من جنس العمل: پ ڈ ڈ ژ ژ ڈ ڈ ژ ژ پ ]الصافات: 87[.

بنفسه  بأعظم معجزة، وأعظم رسالة، وتولى  الأمة  D هذه  الله  أكرم  فلقد 
لم  فإن   ،]9 ]الحجر:  پ  ڱ ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڱ ڱ ڳ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  پ شأنها:  وأعلى  حفظها، 
يتعامل المسلمون مع القرآن بما يستحق؛ كان العقاب الفوري منه سبحانه بإبعادنا 
عن دائرة تأثير معجزته وعن الانتفاع بها، وبصرف روح القرآن عن ألفاظه عندما 

نقرؤها أو نستمع إليها، فتصير كالجسد بعد خروج الروح منه.

وكلما تمادينا في عدم احترام القرآن وتوقيره زادت العقوبة، وتباعدت المسافة 

 /9( الكبير«  »الجامع  بـ  المعروف  الجوامع  جمع   ،)171  /10( العمال  كنز  في  الهندي  المتقي  ذكره  	(((
.)552



45

بيننا وبينه، وهكذا، فالقرآن كتاب عزيز، يعامل الناس بقدر تعاملهم معه، فهو يُغلق 
منافذ أنواره وفيوضاته أمام المعرض عنه، والمستهين به.

.. نعم، هناك فارق كبير بين من يعرض عن القرآن غفلة وتكاسلًًا، وبين من 
عدم  وهي  واحدة،  الحالتين  في  النتيجة  لأن  ولكن  وتكذيبًا،  استهانة  عنه  يعرض 
الانتفاع بالآيات فإنه لا ينبغي لأحد أن يأمن على نفسه العقوبات التي توعد بها الله 

جل شأنه أولئك المعرضين عن كتابه.

وهناك العديد من الآيات القرآنية التي تقرر هذا المعنى:

منها قوله تعالى: پ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گڳ ڳ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گڳ ڳ 
ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻڻ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻڻ پ ]الكهف: 57[.

التذكرة  تنفيذ مقتضى هذه  بآيات ربه فأعرض عن  ر  ذُكِّ بأنه من  فالآية تخبرنا 
ووقرًا  قلبه  الجزاء سيكون حجابًا على  فإن  بها؛  للقيام  يتخذ خطوات عملية  ولم 

وثقلًًا في أذنه يمنعه من فهم الآيات بعد ذلك.

ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ۓ   ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  پ  تعالى:  قوله  المعنى  هذا  ويؤكد 
پ  ۅۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ۅڭ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ 
]الإسراء: 45، 46[.

ثم تذكر الآية التالية لهذه الآية السبب في هذه العقوبة -عقوبة عدم فهم الآيات- 
پ ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئېئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې پ ]الإسراء: 47[.

أي كانوا يستمعون دون اهتمام: پ ئۈ ئې ئې ئۈ ئې ئې پ بل كانوا يتناجون فيما بينهم 
ويتركون الإنصات للخطاب القرآني فكان الجزاء: پ ى ى ئا ئا ئە ئە  ى ى ئا ئا ئە ئە 

ئو ئو ئۇئو ئو ئۇئۇ پ  ]الإسراء: 46[.

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن46

أحد  ولا  الغيرة،  حجاب  الحجاب؟  هذا  ما  »أتدرون  لأصحابه:  السري  قال 
أغير من الله«))).

ا أعرضَ الناسُ عن سماعِ القرآن حُرِموا الانتفاع به«. وقال: »لمَّ

وقال قتادة: »الحجاب المستور أكنَّة على قلوبهم أن يفقهوه، وأن ينتفعوا به، 
أطاعوا الشيطان فاستحوذ عليهم«))).

وقال البقاعي في نظم الدرر: وقرًا: أي ثقلًًا، فهم لا يسمعون حق السمع، ولا 
يعون حق الوعي))).

وفي سورة التوبة قوله تعالى: پ گ ڳ ڳ   ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں گ ڳ ڳ   ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں 
ں ڻ     ڻ ڻڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ں ڻ     ڻ ڻڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ پ  ]التوبة: 127[.

فهؤلاء  الذين ذكرتهم الآية عندما لم يهتموا بالقرآن، ولم ينتبهوا له، ولم يعطوه 
سمعهم، وكان كل همهم الانصراف دون أن يراهم أحد؛ كانت العقوبة: صرف الله 

قلوبهم عن فهم القرآن.

ويتضح هذا المعنى أكثر وأكثر في قوله تعالى: پۀ ۀ ہ ہ ہ ۀ ۀ ہ ہ ہ 
ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓپ  ]الإسراء: 82[.

فالظلم هو وضع الشيء في غير مكانه، فعندما لا يقوم القارئ أو المستمع للقرآن 
بالتعامل معه بالطريقة اللائقة به فإن الجزاء من جنس العمل، وسيزداد خسرانًا.. قال 

.(((
 D قتادة: ما جالس أحد القرآن إلا قام بزيادة أو نقصان قضاء قضاه الله

مدارج السالكين )43/3(. 	(((
تفسير الطبري )457/17(. 	(((

نظم الدرر للبقاعي )483/4(. 	(((
تفسير القرطبي )321/10(. 	(((



47

ب كافرٍ به، وبين غافلٍ مُعرض عنه، كما يقول ابن  لا فرق في ذلك بين مُكذِّ
باديس V: »نزول الآيات في الكافرين، لا يمنع من تطبيقها على من شاركهم 
مذموم،  المذموم  الوصف  لأن  المؤمنين،  من  عليهم  أنكرته  الذي  الحال  مثل  في 
القرآنية،  الآيات  عليهم  تتلى  فالذين  كافرًا.  كان  أم  مؤمنًا  به  المتصف  أكان  سواء 
والأحاديث النبوية، وتوضح لهم الدلائل الشرعية، وهم لها معرضون، وعن تدبرها 
وتهاونهم،  وغفلتهم  بإعراضهم  إثمًا  مرة  بكل  يزدادون  يتهاونون،  وبها  غافلون، 
لم يكن كخسار  الهداية على حسب حالتهم، وإذا  يفوتهم من  ما  بقدر  فيخسرون 
الكافرين، فهو كخسار المعرضين، الغافلين، المتهاونين، وكفى به خسارًا يتنزه عنه 

المؤمنون ويأباه الكافرون« ))).

من  وتغيير  والهداية  والشفاء  الإيمان،  لزيادة  سببًا   D الله  جعله  فالقرآن 
يُحسن الإقبال عليه، وجعله الله كذلك سببًا لعقاب من يعامله بجفاء وعدم احترام 

وتوقير؛ بالذلة والهوان وقسوة القلب.

وفي سورة الأعراف قوله تعالى: پڃ ڃ ڃ ڃ چ چ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ 
چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌچ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌپ    ]الأعراف: 146[.

قال سفيان بن عيينة: أنزِعُ عنهم فهمَ القرآن، وأصرفُهم عن آياتي))).

وقال: أحرمُهم فهمَ القرآن.

وقال ابن كثير في تفسيره لهذه الآية: أي سأمنع فهم الحجج الدالة على عظمتي 

تفسير ابن باديس )ص: 146(. 	(((
تفسير الطبري )112/13(، وابن أبي حاتم )1567/5(، والرواية التي بعدها: ذكرها الثعلبي في تفسيره  	(((

.)918/1(

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن48

وشريعتي وأحكامي قلوب المتكبرين عن طاعتي ويتكبرون على الناس بغير حق، 
ئح  ئج  ئح   ئج  پ  تعالى:  قال  كما  بالجهل  الله  أذلهم  حق  بغير  استكبروا  كما  أي 
ئا  ئا  ى  ئا   ئا  ى  پ  تعالى:  وقال   ،]110 ]الأنعام:  پ  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  بمئم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم 

ئەئە     ئەئە     ۇ ۇ پ))) ]الصف: 5[.

ويقول صاحب »معارج التفكر ودقائق التدبر« في تفسير قوله تعالى: پڃ ڃ 
ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇ پ ]الأعراف: 146[.

هذه العبارة تدل على سنة من سنن الله الدائمة في عباده، وهي إحدى أنظمة 
التكوين للنفس الإنسانية.

الذين  له،  توجه  لما  الاستجابة  عن  أو  آياتي،  إدراك  عن  وأرد  ل  سأحوِّ أي 
يتكبرون متعاظمين على نظرائهم من خلق الله تكبرًا بدوافع نفسية باطلة))).

وفي سورة فصلت قوله تعالى: پ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈۇٴ ۋ  ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈۇٴ ۋ 
ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ېې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ئە ۋۅ  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ېې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۋۅ 

ئو ئو ئۇئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئو ئو ئۇئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې پ ]فصلت: 44[. 
فالقرآن للذين آمنوا به وتعاملوا معه تعاملًًا صحيحًا: هدى وشفاء، أما من لم 
منه  يفهم  لا  للأعجمي..  يكون  كما  عليه  فسيكون  والمهابة  بالتقدير  معه  يتعامل 
شيئًا، وسيشعر عند استماعه وكأنه يناديه من مكان بعيد بسبب الوقر الذي في أذنيه.

يقول السعدي في تفسيره: والمقصود أن الذين لا يؤمنون بالقرآن؛ لا ينتفعون 
بهداه، ولا يبصرون بنوره، ولا يستفيدون منه خيرًا، لأنهم سدوا على أنفسهم أبواب 

الهدى))).

تفسير ابن كثير )228/2(. 	(((
معارج التفكر ودقائق التدبر لعبد الرحمن حسن حبنكة )553/4(. 	(((

تيسير الكريم الرحمن )ص: 751(. 	(((



49

فإن قلت: ولكننا جميعًا نؤمن بالقرآن، ومن ثم فلسنا المعنيين بهذه الآية، فهي 
موجهة لمن لا يؤمنون بالقرآن!!

يؤمن  المسلمين  من  فالكثير  درجات،  بالقرآن  الإيمان  إن  الجواب:  جاء 
ويصدق بأنه الكتاب المنزل من عند الله على محمد صلى الله عليه وسلم، المتعبَّد بتلاوته، لكنهم لا 
يؤمنون بقدْرِه الحقيقي، وأنه القادر بإذن الله على تغيير المرء تغييرًا جذريًا ليكون 
من بعده صالحًا مصلحًا، هاديًا مهديًا، ولو كانوا كذلك لانكبوا عليه وتفرغوا له، 

ليهتدوا بهديه، ويستشفوا بشفائه، بإذن الله.

من  ويقربه  القرآن،  وشفاء  هداية  من  صاحبه  يحرم  المحدود  الإيمان  ..هذا 
المخاطبين بهذه الآية.

ولعلنا بذلك ندرك معنى قول الإمام البخاري في قوله تعالى پ پ ڀ پ: 
لا يجدُ طعمَه ونفعَه إلا مَن آمن بالقرآن))). 

وقول مالك بن دينار: أقسم لكم، لا يؤمن عبد بهذا القرآن إلا صدع قلبه))). 

حبُّ الدنيا وتركُ الجهاد مِن أسبابِ الحرمان من القرآن
ولئن كان عدم الإيمان بالقدر الحقيقي للقرآن سببًا محوريًا يستدعي الحرمان 
من أنواره، وهدايته، وشفائه بإذن الله؛ فإن حب الدنيا واستبدال الإيمان بها بالإيمان 

بالآخرة -أيضًا- من أهم أسباب استدعاء عقوبة الحرمان من القرآن... 

فبقدر ما ينشغل قلب المرء بالدنيا يضعف إيمانه بالآخرة حتى يجعل الله بينه 
وبين القرآن حجابًا مستورًا...

صحيح البخاري )155/9( في كتاب التوحيد باب قل فأتوا بالتوراة فاتلوها. 	(((
الدر المنثور للسيوطي )298/6(. 	(((

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن50

حجابًا يحرمه نور القرآن وأثره المزلزل.

پ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ڭ ھ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  پ 
]الإسراء: 45[.

بها، ولا  ينتفع  لكنه لا  بألفاظها  ويتأثر  ويفهمها  القرآن  آيات  يقرأ  قد  نعم،   ..
يحدث له التغيير المرجو منها كما حدث مع جيل الصحابة رضوان الله عليهم...

ومما يؤكد هذا المعنى أننا نجد أكثر من آية في القرآن تربط بين الإيمان الحق 
بالقرآن وحُسن الانتفاع به، وبين الإيمان بالآخرة: پ ک گ گ گ گڳ ک گ گ گ گڳ 

ڳ ڳ ڳ ڱ ڳ ڳ ڳ ڱ پ ]الأنعام: 92[.

وكذلك فإن ترك الجهاد سبب آخر يستدعي تلك العقوبات.

ومن الآيات التي تشير إلى هذا المعنى قوله تعالى: 

ئم  ئح  ئج  ی  ی  ی  ی  ئى  ئى ئى  ئې  ئې  ئم ئې  ئح  ئج  ی  ی  ی  ی  ئى  ئى ئى  ئې  ئې  ئې  پ

پپ   پپ   پپ   ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  بم  بخ  بح  بج  ئي  بم ئى  بخ  بح  بج  ئي  ئى 

پپ  ڀڀ  ڀڀ ڀ ڀ پ  ]التوبة: 86، 87[.

فالله D أمر عباده أن ينصروه على عدوه وعدوهم، ووعدهم إن فعلوا 
ذلك أن ينصرهم ويكرمهم: پ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ 

ٿٿ ٹ ٹ ٹٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ٿٿ ٹ ٹ ٹٹ ڤ ڤ ڤ ڤ پ   ]التوبة: 88[.

وإن لم يفعلوا؛ غضب عليهم، وعاقبهم، ومن صور هذا العقاب: الحرمان من 
فهم القرآن... پپ پ پ پ ڀ ڀ ڀپ پ پ پ ڀ ڀ ڀ پ ]التوبة: 87[.



51

نة وفي السُّ

نة في العديد من أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم على أن الله D يجازي الناس  تؤكد السُّ

على قدر علاقتهم بالقرآن، فالجزاء من جنس العمل.

يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »اقْرَؤُوا سُورَةَ الْبَقَرَةِ، فَإنَِّ أَخْذَهَا بَرَكَةٌ، وَتَرْكَهَا حَسْرَةٌ«))). 

اللهِ  وَسُبْحَانَ  الْمِيزَانَ،  تَمْلََأُ  للهِ  وَالْحَمْدُ  الِإيمَانِ،  شَطْرُ  هُورُ  »الطُّ صلى الله عليه وسلم:  ويقول 

دَقَةُ  وَالصَّ نُورٌ،  لََاةُ  وَالصَّ وَالَأرْضِ،  مَاوَاتِ  السَّ بَيْنَ  مَا  تَمْلََأُ  أَوْ  تَمْلآنِ  للهِ  وَالْحَمْدُ 

ةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ..«))). بُرْهَانٌ، وَالصَبْرُ ضِيَاءٌ، وَالْقُرْآنُ حُجَّ

فالقرآن إما أن يُحاجّ عن المرء أمام الله D، فيشهد له، وإما أن يكون خصمه 

قٌ، مَنْ جَعَلَهُ إمَِامَهُ قَادَهُ إلَِى  عٌ، وَمَاحِلٌ ))) مُصَدَّ فيشهد عليه.. قال صلى الله عليه وسلم: »الْقُرْآنُ مُشَفَّ

ارِ«))). ةِ، وَمَنْ جَعَلَهُ خَلْفَ ظَهْرِهِ سَاقَهُ إلَِى النَّ الْجَنَّ

اء:  وفي هذا المعنى يقول أبو موسى الأشعري I للقرَّ

بعُِوا  »إنَّ هَذا القُرْآنَ كائنٌِ لَكَمْ ذِكْرى، وكائنٌِ لَكَمْ أجْرًا، أوْ كانَ عَلَيْكُمْ وِزْرًا، فاتَّ

ةِ، ومَن  الجَنَّ رِياضِ  عَلىَ  بهِِ  يَهْبطِْ  القُرْآنَ  بعِِ  يَتَّ مَن  هُ  فَإنَّ القُرْآنُ،  بعِْكُمُ  يَتَّ القُرْآنَ، ولا 

بعِْهُ القُرْآنُ يَزُخُّ فِي قَفَاهُ فَيَقْذِفُهُ فِي جَهَنَّمَ«))). يَتَّ

رواه مسلم )553/1 برقم: 804(. 	(((

رواه مسلم )203/1 برقم: 223(. 	(((
ق. ماحل: قال ابن الَأثير: أَي خَصْم مُجادل مُصدَّ 	(((

رواه ابن حبان في صحيحه )331/1 برقم: 124(. 	(((
رواه ابن أبي شيبة في المصنف )126/6 برقم: 30014(. 	(((

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن52

فَيَكُونُ  لصَِاحِبهِِ  فَيَشْفَعُ  القِيامَةِ  يَوْمَ  القُرْآنُ  »يَجِيءُ   :I مسعود  ابن  وقال 
ةِ، ويَشْهَدُ عَلَيْهِ؛ فَيَكُونُ سائقًِا لَهُ إلى النَّارِ«))). قائدًِا إلى الجَنَّ

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص L قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: 
جُلِ قَدْ حَمَلَهُ فَخالَفَ أمْرَهُ، فَيَتَمَثَّلُ خَصْمًا  لُ القُرْآنُ يَوْمَ القِيامَةِ رَجُلًًا، فَيُؤْتى باِلرَّ »يُمَثَّ
عَ فَرائضِِي، ورَكِبَ  ى حُدُودِي، وضَيَّ لْتَهُ إيَّايَ فَشَرُّ حامِلٍ تَعَدَّ لَهُ فَيَقُولُ: يا رَبِّ حَمَّ
مَعْصِيَتيِ، وتَرَكَ طاعَتيِ، فَما يَزالُ يَقْذِفُ عَلَيْهِ باِلحُجَجِ حَتَّى يُقالَ: فَشَأْنُكَ بهِِ فَيَأْخُذُ 
ارِ، ويُؤْتى برَِجُلٍ صالحٍِ قَدْ كانَ حَمَلَهُ،  هُ عَلى مَنخِرِهِ فِي النَّ بيَِدِهِ، فَما يُرْسِلُهُ حَتَّى يَكُبَّ
ايَ فَخَيْرُ حامِلٍ، حَفِظَ  لْتَهُ إيَّ وحَفِظَ أمْرَهُ، فَيَتَمَثَّلُ خَصْمًا لَهُ دُونَهُ فَيَقُولُ: يا رَبِّ حَمَّ
لَهُ  يَقْذِفُ  يَزالُ  فَما  طاعَتيِ،  بَعَ  واتَّ مَعْصِيَتيِ،  واجْتَنَبَ  بفَِرائضِِي،  وعَمِلَ  حُدُودِي، 
الإسْتَبْرَقِ،  ةَ  حُلَّ يُلْبسَِهُ  حَتَّى  يُرْسِلُهُ  فَما  بيَِدِهِ  فَيَأْخُذُ  بهِِ،  شَأْنُكَ  يُقالَ:  حَتَّى  باِلحُجَجِ 

ويَعْقِدَ عَلَيْهِ تاجَ المُلْكِ، ويَسْقِيَهُ كَأْسَ الخَمْرِ«))).

أن  فإما  يتعامل معه،  القرآن فيمن  يتركه  الذي  الرسول صلى الله عليه وسلم عن الأثر  ويخبرنا 
يرفعه -إن أحسن التعامل معه- وإما أن يَخفضه إن حدث العكس.. يقول صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ 

هَ يَرْفَعُ بهَِذَا الْكِتَابِ أَقْوَامًا، وَيَضَعُ بهِِ آخَرِينَ«))). اللَّ

ويوصينا صلى الله عليه وسلم بتعاهد القرآن وعدم هجره حتى لا يذهب ويبتعد عنا.. قال صلى الله عليه وسلم: 
يًا مِنَ الِإبلِِ فِي عُقُلِهَا«))). »تَعَاهَدُوا الْقُرْآنَ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بيَِدِهِ، لَهُوَ أَشَدُّ تَفَصِّ

رواه الدارمي )2094/4 برقم: 3368(، وابن أبي شيبة في المصنف )131/6 برقم: 30053(.  	(((
العالية  المطالب  في  حجر  ابن  وحسنه   ،)30044 برقم:   129/6( المصنف  في  شيبة  أبي  ابن  رواه  	(((

.)382/14(
رواه مسلم )559/1 برقم: 817(. 	(((

.I رواه البخاري )193/6 برقم: 5033(، ومسلم )545/1 برقم: 791( عن أبي موسى الأشعري 	(((



53

ابَّة. يًا: أي ذهابًا وابتعادًا، وعقلها: العقال هو الحبل الذي تُربط به الدَّ وتفصِّ

إن القرآن الكريم -كما يقول عبد الكريم الخطيب- لا يُقبل إلا على من يُقبل 
وولاء  أدب  في  بابه  ويطرق  قدره،  يعرف  لمن  إلا  وبركته  خيره  يمنح  ولا  عليه، 

وخشوع))).

وعن عائشة J أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قام يصلي في ليلة من الليالي.. فلم يزل 
يبكي حتى بل حجره قالت ثم بكى فلم يزل يبكي حتى بل لحيته قالت ثم بكى فلم 
يزل يبكي حتى بل الأرض فجاء بلال يؤذنه بالصلاة فلما رآه يبكي قال يا رسول الله 
لم تبكي وقد غفر الله لك ما تقدم وما تأخر قال: »أَفَلََا أَكُونُ عَبْدًا شَكُورًا لَقَدْ نَزَلَتْ 

ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڑ ڈ  ڑ  ژ  ژ  پڈ  فِيهَا:  يَتَفَكَرْ  وَلَمْ  قَرَأَهَا  لمَِنْ  وَيْلٌ  آيَةٌ  يْلَةَ  اللَّ عَلَيَّ 
ک ک ک ک گ گک ک ک ک گ گپ  «))) ]آل عمران: 190[.

D لنا ولأمتنا كلما  فإن كنت أخي القارئ لا تزال في شك من عقاب الله 
تعاملنا مع القرآن تعاملًًا خاطئًا، ولم نقدره حق قدره؛ فاقرأ معي الأسطر القادمة.

نقلًًا عن مقالات الإسلاميين في رمضان لمحمد موسى الشريف )ص: 444(. 	(((
رواه ابن حبان في صحيحه )386/2 برقم: 620(. 	(((

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن54

أليست آياتُ القرآنِ من آياتِ الله؟

أمرنا الله D أن نعبده: پ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ پ

 ]الذاريات: 56[.

وأن تكون هذه العبادة بالغيب: پ تم تى تي تم تى تي ثجثج ثم ثى ثي ثم ثى ثي پ

]ق: 33[.

پ ی ی ی ئج  ی ی ی ئج ئحئح ئم ئى ئي بج ئم ئى ئي بج پ ]الملك: 12[.

سبحانه  عليه  تدل  ودلائل  علامات  لنا   D أرسل  فلقد  ذلك،  ولصعوبة 
وتعرفنا به، ونستدل من خلالها على أسمائه وصفاته وعلى ما وعد به في الآخرة.

كله،  الكون  وتملأ  آيات  تُسمى  الله  على  تدل  التي  والدلائل  العلامات  هذه 
فالسماء والأرض وما فيهن، وتعاقب الليل والنهار، وأحداث الحياة كلها تدل على 
D، وهو سبحانه يريد منا حُسن التعامل معها، والتفكر فيها، والاعتبار من  الله 

وجودها: پ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ 
ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ 
چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  چ ڦ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ 

چ چچ چ پ ]البقرة: 164[.

فالآيات لها وظيفة مهمة وخطيرة في إنشاء وبناء الإيمان بالله D، ولقد ذمّ 
سبحانه من أعرض عن آياته، وظلم بها، بأن يضعها في غير موضعها، سواء كان هذا 
التكذيب، أو الغفلة، وبلا شك فإن هناك فارقًا كبيرًا بين الغافل  الإعراض منشؤه 
المترتبة عليهما واحدة،  النتيجة  المستهزئ، ولكن لأن  المكذب  المتكاسل وبين 



55

وهي عدم الانتفاع بالآيات؛ فقد شملهما الذم، ونطمع في رحمة الله بألا يتساويا 
في درجة العقوبة.

وإليك -أخي القارئ- بعض الآيات القرآنية التي تؤكد ذلك:
ڭڭ   ۓۓ   ۓۓ   ےے   ےے   ھ   ھ  ھ  ھ  ھہ  ھ  ھ  ھ  پہ  تعالى:  يقول 

ڭڭ ڭ ڭ پ ]الأعراف: 136[. 

يكون  ثَم  ومِن  بالآيات،  الانتفاع  يؤديان للإعراض وعدم  والغفلة  فالتكذيب 
ذلك سببًا لاستدعاء العقوبة الإلهية.

ويقول جل شأنه: پڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ 
ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ک ڇ  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ 
پ  ڱ  ڱ  ڱڱ  ڳڳ   ڳڳ   ڳڳ   ڳڳ   گگ   گگ   گگ   ک  ک  گگک  ک  ک  ک 
]الأعراف: 146[.

فالغفلة عن آيات الله خطيرة؛ لأنها تؤدي بالشخص لنفس نتيجة التكذيب، ألا 
وهي الظلم بالآيات.

إن الظلم الذي يقع بآيات الله إنما يكون بعدم الانتفاع بها، فيؤدي ذلك إلى 
وضعها في غير موضعها الذي أراده الله لها، مما يستدعي العقوبة الإلهية.

تأمل قوله تعالى: پ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ پ ]الأنعام: 
46[، ويصدفون: أي يعرضون.

پئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆئۈ ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆئۈ  تعالى:  بقوله  الآية  اربط هذه  ثم 
ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ی ی یئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ی ی ی پ ]الأنعام: 157[.

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن56

فالآية الأخيرة تخبرنا بأنه لا يوجد ظلم يُضاهي التكذيب بآيات الله والإعراض 
عنها، وأن جزاء المعرض عن آيات الله لا بد وأن يكون متناسبًا مع هذا الإعراض.

إن الظلم بالآيات شديد عند الله.. تأمل معي هذا التهديد الرهيب: 

پ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ پ 
]السجدة: 22[.

العتاب الإلهي
إن الآيات التي يرسلها الله لعباده لا تعد ولا تُحصى، كل ذلك ليتعرفوا عليه 
سبحانه فيعبدوه ويوقروه ويسبحوه بكرة وأصيلًًا، ولكن الناس لم تتعامل مع الآيات 
بما ينبغي لهم أن يتعاملوا به، فأعرضوا عنها إما بسبب الغفلة -وهو السبب الغالب- 

أو بالتكذيب، فكان العتاب الإلهي من الرب العظيم الذي لا يريد لعباده إلا الخير.

.. يريد منهم أن يعرفوه فيعبدوه فيدخلهم الجنة، ولكنهم أعرضوا عنه وعن 
آياته، يقول سبحانه معاتبًا عباده: 

پ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژپ ]الأنعام: 4[.

پژ ڑ ڑ ک ک ک ک ژ ڑ ڑ ک ک ک ک پ ]يونس: 92[.

ٹپ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٹڀ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  پ 
]يوسف: 105[.

الخسارة العظيمة والعقوبات المتوقعة
إن الخسارة التي يخسرها العبد نتيجة عدم انتفاعه بآيات الله شديدة، فلئن كان 
أشد الظلم هو الظلم بالآيات، فمن المتوقع أن تكون أشد الخسارة، وأشد العقوبة 



57

ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ھ ڻ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  پ  ذلك:  في  يقع  من  على 
ھ ھ ے ھ ھ ے پ  ]الأعراف: 9[.

پ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ی ی ی ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ی ی ی 
ئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ بم ئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ بم ٱ ٻ ٻ ٻ ٻپ پ پ پ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻپ پ پ پ 

ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ پ

 ]طه:124- 126[.

فإن كان الأمر كذلك فلا ينبغي علينا أن نستغرب أي عقوبة تقع على من يظلم 
بآيات الله وذلك حين لا يتم الانتفاع بها على الوجه الذي أراده الله لها.

أليست آيات القرآن هي آيات الله أيضًا؟

الوخيمة،  وعواقبه  خطورته  له  الله  آيات  مع  الصحيح  غير  التعامل  كان  فإن 
فلماذا نستثني القرآن من ذلك؟

أليست آيات القرآن أيضًا هي آيات الله؟ ومِن ثَمَّ ينطبق عليها ما ينطبق على 
الآيات الكونية، ويجري على من يُسيء التعامل معها مثل ما يجري على من يفعل 

الشيء نفسه مع الآيات الكونية؟

لنترك القرآن العظيم يجيب عن هذا التساؤل:

يقول تعالى: 

پ ڭ ڭڭ ڭ  ڭڭ  ۇۇ  ۇۇ  ۆۆ  ۆۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋۋ ۈ ۈ ۇٴ ۋۋ ۇ پ

]الحديد: 9[.

پ ٱ ٻ ٻٱ ٻ ٻ  ٻٻ  ٻٻ  پپ  پپ پ ]آل عمران: 101[.

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن58

ڤ  ٹ  ٹ  ڤ   ٹ  ٹ  ٹٹ  ٹٹ   ٿٿ   ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ ٺ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  پ 

ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ پ ]الجمعة: 2[.

ڄ  ڄ   ڄڄ  ڦڦ   ڦڦ   ڦڦ   ڦ   ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ڦٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  پ 
ڄ ڄ پ ]الأنفال: 2[.

فالقرآن يحتوي على آيات الله وينطبق عليه كل ما قيل آنفًا من ضرورة الانتفاع 
بها، وذم من يغفل ويُعرض عنها، وينطبق عليه كذلك العقوبات المتوقعة لمن يظلم 

بآياته.

ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ک ژ  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  پ  تعالى:  قوله  المعنى  هذا  يؤكد  ومما 
ڻ  ڻ  ں  ں  ڻ ڱ  ڻ  ں  ں  ڱڱڱ  ڱڱ   ڱڱ   ڳڳ   ڳڳ   ڳڳ   ڳڳ   گگگ   گ  گ  گک  گ  گ  ک 

ڻ ڻڻ ڻ پ ]الجمعة: 5[.

كمثل  حقيقته،  على  يحمله  لم  ثم  الله  كتاب  ل  يُحمَّ الذي  بأن  تخبرنا  فالآية 
الحمار يحمل أسفارًا، فالحمار يستوي عنده أن يحمل كُتبًا تحوي علومًا مهمة، أو 

أن يحمل تبِنًا وعلفًا، فهو لا يدري -في الحالتين- ماذا يحمل.

وفي المقابل نجد في الآيات التي ذكرت صفات عباد الرحمن أنهم: پڳ ڳ 
ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ پ ]الفرقان: 73[.

فلا بد من التعامل الصحيح مع آيات القرآن وإلا كانت العقوبات الإلهية في 
انتظارنا، والتي -للأسف- وقع علينا الكثير منها.

دينك  بعت  أنك  بلغني  أسباط:  بن  يوسف  أخيه  إلى  المرعشي  حذيفة  كتب 
بحبتين، وقفت على صاحب لبن فقلت: بكم هذا؟ فقال: هو لك بسدس، فقلت: لا، 



59

بثُمن، فقال: هو لك، وكان يعرفك.. اكشف عن رأسك قناع الغافلين، وانتبه من رقدة 
من  الله  بآيات  يكون  أن  آمن  لم  الدنيا؛  آثر  ثم  القرآن  قرأ  من  أنه  واعلم  الموتى، 

المستهزئين))).

آياتُ القرآنِ هي أعظمُ آياتِ الله
إن آيات القرآن العظيم ليست فقط جزءًا من آيات الله التي أتاحها لعباده كي 
يعرفوه ويعبدوه؛ بل هي أعظم آيات الله شأنًا وقدرًا، ويؤكد هذا الأمر قوله تعالى: 

پ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ 

ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۇٴۋ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ۉ ڭ  ۅ  ۅ  ۋ  ۇٴۋ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ 

ۉ ې ې ې ۉ ې ې ې پ ]العنكبوت: 50، 51[.

پۅ ۉ ۉ ې ې ېې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو ئوۅ ۉ ۉ ې ې ېې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو ئو پ  وقوله: 
]طه: 133[.

معنى ذلك أن العقوبات التي توقع على من يظلم بآيات الله بصفة عامة ستكون 
ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۇٴ ۆ  ۈ  ۈ  ۆ  پ ۆ  آياته:  وعظم  شأنه  لعلو  القرآن  مع  ذلك  يفعل  من  على  أشد 
ئە  ئائا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ئە ۋ  ئائا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ 
ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى 

ی ی ی یی ی ی یپ ]الأنعام: 157[.

جاء في تفسير »أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن« للشنقيطي V عند 
ڳ  ڳ  ڳ  گڳ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ڳ ژ  ڳ  ڳ  گڳ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  پ  تعالى:  قوله 

ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻڻ پ ]الكهف: 57[:

أخلاق حملة القرآن للآجري )ص: 39(. 	(((

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن60

ذكر C في هذه الآية الكريمة: أنه لا أحد أظلم، أي: أكثر ظلمًا لنفسه ممن 
ذُكر، أي: وُعظ بآيات ربه، وهي هذا القرآن العظيم، فأعرض عنها أي: تولى وصد 

عنها.

ويستطرد قائلًا: وفي مواضع أخرى من القرآن بيان أشياء من النتائج السيئة، 
والعواقب الوخيمة الناشئة من الإعراض عن التذكرة.

فمن نتائجه السيئة: ما ذكرناه هنا من أن صاحبه من أعظم الناس ظلمًا. 

وعدم  الحق،  تفقه  لا  حتى  القلوب  على  الأكنة  جعل  السيئة:  نتائجه  ومن 
الاهتداء أبدًا، كما قال سبحانه هنا مُبينًا بعض ما ينشأ من العواقب السيئة: پ ڳ ڳ ڳ ڳ 
ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ 

ھھ پ ]الكهف: 57[.
ڀ ڀ  پ  تعالى:  قال  كما  التذكرة،  عن  المُعرض  من   C الله  انتقام  ومنها: 

ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿٿ ٿ ٹ ٹ ٹ پ ]السجدة: 22[.
ومنها: كون المعرض كالحمار كما قال تعالى: پ پ پ پ پ ڀ ڀ پ پ پ پ ڀ ڀ 

ڀ ڀ ٺ ٺ ڀ ڀ ٺ ٺ پ ]المدثر: 49، 50[.

پ ٹ ٹ ٹ ٹ  ومنها: الإنذار بصاعقة مثل صاعقة عاد وثمود كما قال تعالى: 
ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ پ ]فصلت: 13[.

ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ ڦ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  پ  تعالى:  قال  كما  الصعد  العذاب  سلكه  ومنها: 
ڄ ڄ ڃڄ ڄ ڃ پ ]الجن: 17[.

ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ   ٹ  ٹ  ٹ  پ  تعالى:  قال  كما  الشياطين،  من  القرناء  تقييض  ومنها: 
ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦپ ]الزخرف: 36[.



61

إلى غير ذلك من النتائج السيئة، والعواقب الوخيمة الناشئة عن الإعراض عن 
.((( 

C التذكير بآيات الله

اختبار عملي وكاشف لعقوبة عدم الانتفاع بالآيات
لعلك -أخي القارئ- لا تزال تُسقط هذا الكلام على أناس آخرين، وتعتبر أننا 
عنها  نغفل  بل  الله  بآيات  نكذب  أننا لا  اعتبار  العقوبات، على  منأى عن هذه  في 

-غالبًا- والفارق كبير بين الحالتين!!

يعاملنا  ألا  الله  رحمة  سعة  في  ونأمل  الحالتين،  بين  كبير  فارق  هناك  ..نعم، 
كالمكذبين؛ ولكنَّ هذا لا ينفي أن هناك عقوبات متوقعة للغافلين قد تكون مختلفة 
في درجاتها وشدتها عن المكذبين، لكنها تؤدي في النهاية إلى عدم الانتفاع بآيات 

الله.

ولك أن تتأكد -مثلما تأكدت- من أننا نُعاقَب بالحرمان من الانتفاع بآيات الله، 
آيتان  فهما  والقمر،  للشمس  والخسوف  الكسوف  حدوث  وقت  حالك  تراقب  بأن 
اللهِ،  آيَاتِ  مِنْ  آيَتَانِ  وَالْقَمَرَ  مْسَ  الشَّ لنا ليخوفنا بهما، كما قال صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ  الله  يرسلهما 
هُمَا لََا يَنْكَسِفَانِ لمَِوْتِ أَحَدٍ مِنَ النَّاسِ، فَإذَِا رَأَيْتُمْ مِنْهَا شَيْئًا  فُ اللهُ بهِِمَا عِبَادَهُ، وَإنَِّ يُخَوِّ

.(((» َّى يُكْشَفُ مَا بِكُمْ فَصَلُّوا، وَادْعُوا اللهَ حَت

أو  الكسوف  يحدث  عندما  الحقيقي  بالخوف  -أخي-  تشعر  بالفعل  هل 
الخسوف؟! أم أن أقصى ما تفعله هو الذهاب إلى الصلاة من باب إحياء السنة.

.. وعلينا كذلك مراقبة أحوالنا عند هبوب الريح، هل نفعل مثلما كان يفعل 

أضواء البيان للشنقيطي )409/3(. 	(((
رواه البخاري )34/2 برقم: 1041(، ومسلم )628/2 برقم: 911( واللفظ له. 	(((

الفصل الثاني: لماذا حرمنا الانتفاع بالقرآن؟



غـربة الـقــرآن62

ذلك  يكون  أن  احتمالية  من  خوفهم  تعكس  أفعال  من  وصحابته  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول 
مقدمة عذاب يصيبهم؟!

الريح والغيم، عُرف ذلك في وجهه، وأقبل  إذا كان يوم  الله صلى الله عليه وسلم  كان رسول 
J: فسألته، فقال:  به، وذهب عنه ذلك، قالت عائشة  فإذا مطرت سُر  وأدبر، 

تيِ«))).  طَ عَلَىَ أُمَّ »إنِِّي خَشِيتُ أَنْ يَكُونَ عَذَابًا سُلِّ

وعن عبيد الله بن أبي النضر قال: حدثني أبي أنها كانت ظلمة على عهد أنس، 
حتى كان النهار مثل الليل، قال: فأتيته بعدما انجلت، فقلت: يا أبا حمزة، هل كان 
لتشتد،  الريح  كانت  إن  الله!  معاذ  قال:  صلى الله عليه وسلم؟  الله  رسول  عهد  على  هذا  يصيبكم 

فنبتدر إلى المسجد أينا يدخله أولًا))).

أما  عنها،  غفلتنا  بسبب  الله  بآيات  الانتفاع  من  محرومون  -أخي-   إننا    ..
بخصوص القرآن -ذلك الكتاب العظيم الذي يحوي أعظم آيات الله- فإننا نُعاقَب 
كذلك بعدم الانتفاع الحقيقي به وذلك من خلال تخفيفه في قلوبنا وعلى ألسنتنا.. 

وهذا ما سنتعرف عليه -بعون الله- في الصفحات القادمة.

رواه البخاري )109/4 برقم: 3206(، ومسلم )616/2 برقم: 899( واللفظ له. 	(((
شعب الإيمان للبيهقي )312/2 برقم: 965(. 	(((



الفصل الثالث

صور وأشكال العقوبات





65

صور وأشكال العقوبة

قد يقرأ الكثيرون الكلام السابق ولا يتفاعلون معه كما ينبغي، وسبب ذلك هو 
اظه ومصاحفه.. عدم الشعور بأن هناك مشكلة مع القرآن.. فالقرآن حاضر بحُفَّ

.. حاضر من خلال أصوات قرائه المنتشرة في الإذاعات والفضائيات.. 

.. حاضر في الحفلات والمناسبات..

.. حاضر في الكتاتيب ومدارس التحفيظ والكليات المتخصصة القائمة على 
شؤونه..

لكل هذا وغيره؛ فإنه من المتوقع أل﻿ا يتفاعل الكثيرون مع ما سبق، وهذا هو 
أخطر ما في الموضوع، فالشعور بالخطر هو وقود العزائم، وموقظ النائم، وما دمنا 
لا نستشعر بخطر تجاه عدم انتفاعنا بالقرآن، فلن تقوى عزائمنا أو تشتد رغبتنا في 

العودة إليه.

فما السبب في ذلك؟!

الجواب في الصفحات السابقة التي تحدثت عن العقوبات المتوقعة لكل من ظلم 
بآيات الله، أو بمعنى آخر: فإن عدم الشعور بالحرمان من القرآن -في حد ذاته - عقوبة 

من الله D.. سببها الرئيس هو تعاملنا الخاطئ مع آياته، وعدم اكتراثنا بذلك.

ولقد تواكب مع عقوبة عدم الشعور بالحرمان تجاه القرآن عقوبة أخرى غاية 
پ  پٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ  القرآن:  بثقل  الإحساس  عدم  وهي:  ألا  في الخطورة 

]المزمل: 5[ أو بمعنى آخر: »تخفيف القرآن«.

ولقد تنبأ  قلوبنا،  في  هيبته  قدره وضَعْف  تخفيف  أي  القرآن:  بتخفيف  ونعني 



غـربة الـقــرآن66

بَنَ«))). تيِ يَشْرَبُونَ الْقُرْآنَ كَشُرْبهِِمُ اللَّ بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: »سَيَخْرُجُ أَقْوَامٌ مِنْ أُمَّ

يَشْرَبُونَ  تيِ  أُمَّ مِنْ  أَقْوَامٌ  »سَيَخْرُجُ  النبي صلى الله عليه وسلم:  I عن  عامر  بن  عقبة  وعن 
الْقُرْآنَ كَشُرْبهِِمُ الْمَاءَ«))).

ويوضح المعنى كذلك قول عبد الله بن عمر L: »كنا صدر هذه الأمة، 
وكان الرجل من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ما معه إلا السورة من القرآن أو شبه ذلك، 
عليهم  ف  يُخفَّ الأمة  هذه  آخر  وإن  به،  العمل  ورُزِقوا  عليهم،  ثقيلًًا  القرآن  وكان 

القرآن حتى يقرأه الصبي والأعجمي فلا يعملون به«))).

القول الثقيل
پ  ٹ ڤ  ٹ  ٹ ڤ ٹ ٹ  ٹ  پ ٹ ٹ  القرآن:  شأن  في  صلى الله عليه وسلم  لرسوله   D الله  قال  لقد 
]المزمل: 5[.

فالقرآن ثقيل بما يحمل من روح من أمر الله، ومن قوة تأثيرية مُزلزلة، فهو ثقيل 
بأثره على القلب وبما تحمله كلماته من معان هادية.. ثقيل بما توجه إليه آياته من 

أعمال.

يقول عبد الرحمن حسن حبنكة -V -: فالمعنى الذي ينبغي المصير إليه 
التي  المعاني  وثقل جواهر  ألفاظه،  قلة  مع  معانيه،  القرآني، هو غزارة  القول  لثقل 
يحتاج  معانٍ  منها  يُستخرج  كلمات  بضع  من  مؤلفة  واحدة  آية  إن  عليها..  يشتمل 

رواه الطبراني في الكبير )297/17(. 	(((
عند  مرفوعًا   I مسعود  ابن  حديث  من  شاهد  وله   ،)109 )برقم:  القرآن  فضائل  في  الفريابي  رواه  	(((

الطبراني في الأوسط )251/1 برقم: 825(.
أخلاق حملة القرآن للآجري )برقم: 32(. 	(((



67

شرحها وبيانها مئات الكلمات، ويظل فيها وفر عظيم، وهذا من ثقلها... وقد وصف 
الله D السحاب المليء بما ينفع الناس من غيث بأنها سحاب ثقِال)))، وكذلك 
زمان  في كل  معاني جديدة  فتخرج  ربها،  بإذن  أكلها كل حين  تؤتي  القرآن؛  آيات 
ومكان، ولكل إنسان يتدبرها.. فهي غيث نافع يتفاوت قدر العباد في الاستفادة منه.

 ولقد مر علينا كيف كان حاله صلى الله عليه وسلم عند تلقيه الوحي، مما يدل على هذا الثقل، 
وعندما تعامل الجيل الأول مع القرآن على حقيقته؛ استشعروا ثقله.

وأثرًا  وسلطانًا  لثقلًًا  القرآن  لهذا  إن  المعنى:  هذا  في  الظلال  صاحب  يقول 
في  القرآن  مَس  من  شيئًا  أحسوا  والذين  بحقيقته،  يتلقاه  شيء  له  يثبت  لا  مُزلزلًًا 

كيانهم يتذوقون هذه الحقيقة))).

وعندما لا يتم التعامل مع القرآن على هذا الأساس فإن العقوبة الخطيرة التي 
ستنال من يفعل ذلك هو نزع مهابته من قلبه، ومِن ثَم يتم التعامل معه على أنه كلام 
كغيره، فإذا ما تم التعامل معه على أنه يساوي في المهابة والتقدير والاحترام غيره 
من الكتب وكلام الآخرين؛ تتصاعد العقوبة وتكون في صورة تخفيفه على الألسنة 
والآذان، فيؤدي ذلك إلى قراءته بسرعة دون فهم ولا تفكر، ومن ثم تقِل وتَضْعُف 

هيبته في القلوب أكثر وأكثر.

.. إن من أهم ما يميز القرآن هو الروح التي يبثها في قارئه: پ  ٱ ٻ ٻ ٱ ٻ ٻ 
ٻ ٻ پٻ ٻ پپپ ]الشورى: 52[.

هذه الروح هي من أهم أسباب ثقَِلِه وأثره المُزلزِل في كينونة الإنسان، ومن ثم 

معارج التفكر )1/ 163(. 	(((
في ظلال القرآن )ص: 3532( بتصرف يسير. 	(((

الفصل الثالث: صور وأشكال العقوبات



غـربة الـقــرآن68

يزداد الإيمان ويحدث التغيير بإذن الله.

من  كغيرها  الألفاظ  تلك  أصبحت  القرآن  ألفاظ  عن  الروح  ابتعدت  ما  فإذا 
ألفاظ اللغة العربية، وفقدت تأثيرها المتفرد المزلزل، واقتصر هذا التأثير على وقع 

بلاغتها وأساليبها ونظمها وجرسها في نفس المستمع.

التعامل  وترك  لهجره،  المتوقعة  العقوبة  هي  ألفاظه  عن  القرآن  روح  وابتعاد 
ابتعاد الروح حتى تصبح الألفاظ الأخرى  الصحيح معه.. وتستمر العقوبات بعد 
في الكتب والقصص والشعر أكثر أهمية وتقديرًا عند المرء من ألفاظ القرآن، وإنا 

لله وإنا إليه راجعون: پ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ  ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ پ ]نوح: 13[.

معنى تخفيف القرآن
القلوب،  القرآن أي: تخفيف مهابته وقدره وقيمته من  فالمقصد من تخفيف 
فيدخل إليه الشخص وهو غير عابئ أو مهتم بالانتفاع به، لا يستشعر الحاجة إليه، 
فتكون العقوبة: أن يُفتح له القرآن أكثر، فتنساب ألفاظه سريعًا على لسانه دون انتفاع 
بها، وكلما قرأ القرآن بغير اهتمام زادت العقوبة، وهكذا حتى صار بيننا وبين القرآن 

بون كبير دون أن ندري.

هل فُتحَ القرآن؟
الحرمان من  التي تعكس طريقة  الصحابة  أقوال  التي وردت في  الألفاظ  من 
القرآن: لفظ »فتح القرآن«، والذي قد يكون قريبًا ومرادفًا للفظ »تخفيف القرآن«، 
ويُفتح فيها  I: »أيها الناس ستكون فتن يكثر فيها المال،  يقول معاذ بن جبل 

القرآن، فيقرأه المؤمن والمنافق، والمرأة والرجل، والصغير والكبير«.

I لا يجلس مجلسًا للذكر حين  قال يزيد بن عميرة: كان معاذ بن جبل 



69

يجلس إلا قال: الله حكم قسط، هلك المرتابون، وقال يومًا: إن من ورائكم فتنًا، 
يكثر فيها المال، ويُفتح فيها القرآن، حتى يأخذه المؤمن والمنافق، والرجل والمرأة، 
والصغير والكبير، والعبد والحر، فيوشك قائل أن يقول: ما للناس لا يتَّبعوني وقد 
قرأتُ القرآن؟ ما هم بمتبعيَّ حتَّى أبتدعَ لهم غيرَه، فإيَّاكم وما ابتُدعَ، فإن ما ابتُدِعَ 
الشيطان قد يقول كلمة الضلالة على لسان  ضلالةٌ، وأُحذركم زيغةَ الحكيم، فإن 
-يرحمك  يُدريني  ما  لمعاذ:  قلت  قال:  الحق،  كلمةَ  المنافقُ  يقول  وقد  الحكيم، 
الله- أن الحكيمَ قد يقول كلمةَ الضلالةِ، وأن المنافقَ قد يقول كلمةَ الحق؟ قال: 
يَثْنيَِنَّكَ ذلك  بلى، اجتَنبِْ من كلام الحكيم المُشتهِرَاتِ التي يُقال لها ما هذه، ولا 

عنه، فإنه لعله أن يُراجِعَ، وتَلَقَّ الحقَّ إذا سمعتَه فإن على الحقِّ نورًا))).

.. إن للقرآن قدرًا عظيمًا، وينبغي أن يتم التعامل معه باحترام وهيبة وتقدير، 
فإن لم يحدث هذا تكون العقوبة بتخفيف قدره في النفوس، فتزول هيبته، ويفتح 
للجميع، فبعدما كان محاطًا بجلال الهيبة والروعة، وبعدما كان الدخول إليه يحتاج 
إلى استعداد وتهيئة.. ينعكس الحال، فيكون فتحه وهتك ستار هيبته وجلاله مدعاة 
لدخول أي فرد إليه، وبأي حال يكون عليها، غير عابئ به أو مدرك لقيمته، فيقرؤه 
كما يقرأ أي كلام آخر، فيكون ذلك سببًا لمزيد من التخفيف والفتح حتى يصبح 

غيره من الكلام أكثر قيمة وقدرًا منه في نفس القارئ وقلبه.

فتح  عن  يتحدث  وهو   I جبل  بن  معاذ  قول  مغزى  ندرك  بذلك  ولعلنا 
بذلك  فهو  والكبير،  والصغير  والمنافق،  والمؤمن  والمرأة،  الرجل  فيقرأه  القرآن 
الصغير  بين  فارق  فلا  الناس،  أصناف  لجميع  سواء  سيصبح  القرآن  أن  إلى  يشير 

رواه أبو داود )20/7 برقم: 4611(، والحاكم في المستدرك )507/4 برقم: 8422( وقال: صحيح على  	(((
شرط الشيخين، ووافقه الذهبي.

الفصل الثالث: صور وأشكال العقوبات



غـربة الـقــرآن70

الذي لا يعقل وبين الكبير، ولا فارق بين المنافق والمؤمن، فلقد فتحت ستر هيبته 
وإجلاله، ومن ثم فلن يجد أحد في نفسه بأسًا، إذا ما قرأه في أي وضع.

ونضرب لذلك مثالًًا يقرب المعنى إلى الأذهان بإذن الله:

من  مدرسته  أفراد  جميع  نفوس  في  هيبة  له  )ما(  لمدرسة  مديرًا  تخيلنا  لو 
مدرسين وعمال وطلاب، وكان الكل يهابه ويقدره ويوقره، ولا يدخل عليه أحد 
من  قاعة  المدير  هذا  دخل  ولو  خاص،  واستعداد  استئذان  من  بد  لا  بل  بسهولة؛ 
القاعات لصمت الجميع، ولو مر على جمع من الطلاب يلعبون لتوقفوا عن اللعب 

حتى ينصرف.

فإذا ما مرت عدة أعوام وعلمت بعدها أن الجميع يدخل عليه حجرته في أي 
وقت وبلا استئذان يستوي في ذلك الطالب صغير السن مع العامل مع المدرس مع 
الحارس.. يدخلون عليه دون إخباره ويجلسون في مكتبه، ويعبثون في محتوياته 
فإنهم  يلعبون  الطلاب  مر بجمع من  إذا  أنه  وإذا علمت  استئذانه..  ويتركونه دون 
يستمرون في لعبهم غير عابئين بوجوده.. فماذا تشخص تلك الحالة؟ ألا توافقني 

أنها تعني سقوط هيبته في نفوسهم؟!! وهذا للأسف ما حدث للقرآن!!

قال أبو العالية: 

لَيأتي على الناس زمان تخرب صدورهم من القرآن، وتبلى كما تبلى ثيابهم، 
وتهافت لا يجدون له حلاوة ولا لذاذة إن قصروا عما أمروا به قالوا: إن الله غفور 

رحيم، وإن عملوا بما نهوا عنه قالوا: سيغفر لنا إنا لم نشرك بالله شيئًا ))).

وكتب ميمون بن مهران إلى يونس بن عبيد قال: عليك بكتاب الله؛ فإن الناس 

رواه أحمد بن حنبل في الزهد )برقم: 1741(، وابن أبي الدنيا في العقوبات )برقم: 341( واللفظ له. 	(((



71

قد بَهُوا))) به، واختاروا عليه الأحاديث: أحاديث الرجال))).

وكان ميمون بن مهران يقول: إن هذا القرآن قد أخلق في صدور كثير من الناس 
فالتَمَسُوا ما سواه من الأحاديث))).

وخلاصة القول: إننا جميعًا حين تهاونا في التعامل مع القرآن فلم نقدره حق 
قدره، ولم نهتم به، ولم نحترمه؛ كانت العقوبة الإلهية أن حُرمنا الانتفاع به، وكانت 
العقوبة الأشد والأخطر والتي تجعلنا لا نستشعر عقوبة حرمان الانتفاع به هي: فتح 

القرآن.

بالجلال  محاط  غير  ألسنتنا  على  خفيفًا  قولًًا  وأصبح  القرآن،  لنا  فُتح  فلقد 
تُبَثّ ليل نهار.. فظننا  والهيبة في قلوبنا، فتسابقنا لقراءته وحفظه، وأصبحت آياته 
بذلك أننا من أهله، ومِن ثَم؛ فنحن لا نشعر بوجود أي مشكلة تجاهه، ولا نجد أي 

رغبة في التغيير الحقيقي لطريقة تعاملنا معه.

الفارق بين تخفيف القرآن وتيسيره للذكر
قد يسأل سائل أليست الانسيابية والسهولة والسرعة في قراءة القرآن دليلًًا على 

تيسيره للذكر كما أخبرنا الله D بقوله: پں ں ڻ ڻں ں ڻ ڻ پ ؟!

 ]القمر: 17[.

لا يا أخي؛ فإن تيسير القرآن للذكر تشمل معاني أخرى مثل أنه ميسر للقراءة 
في كل مكان وزمان، وأنه يخاطب كل المستويات في كل العصور، يخاطب الأمي 

بَهُوا به: أَنسِوا به حتى خرجت هيبته من قلوبهم، وخرج إعظامه منها. 	(((
رواه أبو عبيد القاسم بن سلام في فضائل القرآن )ص: 79(.  	(((

جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر )1203/2(. 	(((

الفصل الثالث: صور وأشكال العقوبات



غـربة الـقــرآن72

والعالم، والرجل والمرأة، والشاب والشيخ.

ومعناه كذلك أن من رحمة الله D بعباده أن يسر لهم كلامه، فالقرآن كلام 
الله D، تحمل ألفاظه روحًا من أمر الله، وهذه نعمة عظيمة لم تتيسر لأمة من 
ره على لسان  L: لولا أن يسَّ الله بن عباس  قبل، وفي هذا المعنى يقول عبد 

الآدميين ما استطاع أحد أن يتكلم بكلام الله))).

ويقول القرطبي في التذكار 

جعله  ما  حمله  على  القوة  من  عباده  قلوب  في  جعل   E أنه  ولولا 
وفرائضه  حقوقه  وأداء  وعبادته  طاعته  من  فيه  ما  وليتذكروا  وليعتبروه  ليتدبروه 
لضعفت ولاندكت بثقله أو لتضعضعت له وأنى تطيقه وهو يقول تعالى جده وقوله 
پ  گگ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  گڈ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  الحق:پ 

]الحشر: 12[ ، فأين قوة القلوب من قوة الجبال؟ 

ولكن الله تعالى رزق عباده من القوة على حمله ما شاء أن يرزقهم فضلًا منه 
ورحمة))).

أما تخفيف القرآن فمعناه: تخفيف مهابته في القلوب حتى تضيع شيئًا فشيئًا، 
فلا  يقرءونه  شغف..  ولا  اشتهاء  بلا  لتلاوته  الناس  يذهب  به..  يُعبأ  أو  يُهتم  فلا 
يجدون له حلاوة.. يُتلى فلا يُصغى إليه، وإن فُهمت بعض آياته فيتم صرف معانيها 

لأناس آخرين.

	رواه البيهقي في الأسماء والصفات )8/2 برقم: 572(. (((
التذكار في أفضل الأذكار )ص: 33(. 	(((



73

وهذا ما عناه الصحابي الجليل معاذ بن جبل I حين قال: سيَبْلَى))) القرآن 
في صدور أقوام كما يبلى الثوب، فيتهافت)))، يقرءونه لا يجدون له شهوة ولا لذة))).

وهذا الأثر يُشخص حالنا مع القرآن، فهو الآن يُقرأ بلا شهوة نحوه قَبل الإقبال 
عليه، ولا لذة وقت قراءته.

لَمي: إنما أخذنا القرآن عن قوم أخبرونا أنهم كانوا  يقول أبو عبد الرحمن السُّ
إذا تعلموا عشر آيات لم يجاوزوهن إلى العشر الأخرى حتى يعلموا ما فيهن من 
العمل، قال: فتعلمنا العلم والعمل جميعًا، وإنه سيرث القرآن بعدنا قوم يشربونه 

شرب الماء لا يجاوز هذا، وأشار بيده إلى حَنكِه))).

وعدم  معه،  التعامل  في  سرعتهم  أي  الماء  كشرب  القرآن  بشربهم  والمقصد 
تقديره حق قدره، والتعامل معه كما يتم التعامل مع الماء حيث الشرب السريع..

ب إلى أذهاننا مفهوم ثقل القرآن عندما نتعرف  ويمكننا -أخي القارئ- أن نُقرِّ
على حال الصحابة -رضوان الله عليهم- عند نزول قوله تعالى: پ ڃ ڃ ڃ چ ڃ ڃ ڃ چ 
چ چ چڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈڈ ژ ژ ڑ چ چ چڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈڈ ژ ژ ڑ 

ڑ ک کک ک گ گ گ گ ڑ ک کک ک گ گ گ گ پ ]البقرة: 284[ وكيف اشتد ذلك عليهم 

فنا من الأعمال  فذهبوا إلى الرسول صلى الله عليه وسلم، فجثوا على الركب، وقالوا: يا رسول الله كُلِّ
ولا  الآية،  هذه  عليك  أنزلت  وقد  والصدقة،  والجهاد  والصيام  الصلاة  نطيق:  ما 

نطيقها. 

يبلى: من بلى الثوب من كثرة استعماله حتى صار قديمًا لا قيمة له )لسان العرب: 83/14(. 	(((
التهافت: أي الصوت العالي الجافي أو الصوت الشديد )لسان العرب: 104/2(. 	(((

رواه الدارمي )2107/4 برقم: 3389(. 	(((
فضائل القرآن للفريابي )ص: 241 برقم: 169(.  	(((

الفصل الثالث: صور وأشكال العقوبات



غـربة الـقــرآن74

مِنْ قبَلْكُِمْ:  الكِْتاَبيَنِْ  أنَْ تقَُولوُا كَمَا قاَلَ أهَْلُ  فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »أتَرُِيدُونَ 
سَمِعْناَ وَعَصَينْاَ؟ بلَْ قوُلوُا: پ ے ےۓ ۓ ڭ ڭ ڭ  ے ےۓ ۓ ڭ ڭ ڭ پ« قالوا: 
سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير، فلما اقترأها القوم، ذلَّت))) بها ألسنتهم، 

ڻ  ڻ  ڻ  ںں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڻ ڳ  ڻ  ڻ  ںں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  پ  إثرها:  في  الله  فأنزل 
ۓ  ےۓ  ے  ھ  ھھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ۓ ڻ  ےۓ  ے  ھ  ھھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ 

ڭ ڭ ڭ ڭ ڭ ڭ پ))) ]البقرة: 285[.

ولا  يستثقلونها،  كانوا  أنهم  أي  ألسنتهم؛  بها  ذلت  الراوي:  قول  أخي  تأمل 
يستطيعون نطقها بسهولة لعظم ما جاء فيها وخطورته.

غياب الصورة الذهنية
أو  انزعاج  أي  السابقة-  الصفحات  قراءة  -بعد  نفسه  في  البعض  يجد  لا  قد 
ضيق مما آل إليه الأمر مع القرآن، ولعل من أسباب ذلك هو غياب الصورة الذهنية 
لا  ثم  ومن  الإنسان،  كينونة  في  للقرآن  والمزلزل  والمتفرد  الفذ  التأثير  شكل  عن 

يوجد في الأذهان شيء يقارَن به أو يُقاس عليه تعاملنا الحالي معه وأثره علينا.

لا يمكننا مقارنة التأثير الناتج عن قراءتنا وسماعنا لآياته مع ما ينبغي أن يكون 
هذا التأثير لعدم وجود صورة في أذهاننا يمكننا استحضارها عند عقد هذه المقارنة؛ 
لذلك لا ننزعج مما ورد عن عقوبات وقعت علينا وعلى من قبلنا وحرمتنا من روح 

القرآن وأثره المزلزل.

پ ]النحل: 69[،  پ  ڱ ڱ ڱ ڱں  ذلَّت بها ألسنتهم: أي سهلت عليهم. وعليه قول الله تعالى:  	(((
وقوله تعالى: پ ڱ ڱ ڱ پ ]الإنسان: 14[. 

رواه مسلم )115/1 برقم: 125(. 	(((



75

وإليك -أخي القارئ- مثلًًا يوضح هذا المعنى أكثر وأكثر بإذن الله.

هب أن أناسًا كانوا يركبون سفينة.. رجالًًا ونساءً، أطفالًًا وصغارًا، ثم جاءت 
أمواج عاتية حطمت السفينة وألقت بهم على جزيرة وسط البحر، وبدأ هؤلاء في 
ترتيب أمورهم المعيشية لكنهم لم يجدوا على الجزيرة شيئًا يأكلونه فما كان منهم 
بعد شعورهم بالجوع الشديد إلا أن يأكلوا ورق الشجر، واستمروا على ذلك وبدأ 
أطفالهم الرضع يكبرون شيئًا فشيئًا، وبدأوا يتكلمون ويفهمون حديث من حولهم، 
كالأرز  ديارهم  في  يتناولونها  كانوا  التي  الأطعمة  ألوان  يتذاكرون  آباؤهم  وكان 
والشواء والفواكه، وكان الأطفال يسمعون هذه الكلمات ولا يجدون في أذهانهم 
صورة متخيلة لها، لأنهم لم يذوقوها أو يروها قبل ذلك، ومن ثم فهم لا يتفاعلون 
سر  يدركون  ولا  الأمور،  هذه  عن  آبائهم  حكايات  مع  الأشكال  من  شكل  بأي 

الحسرة التي يجدها آباؤهم ويبدونها على فقدانهم لها.

هذا مثال تقريبي لحالنا مع القرآن، فلقد كان للقرآن عند الجيل الأول صورة 
ذهنية بأثره المزلزل وأنواره وقوله الثقيل، لذلك كانوا شديدي الحرص على تبليغ 

من بعدهم ضرورة الانشغال بالقرآن والتمسك به حتى لا يُحرموا من معجزته.

مع  الخاطئ  التعامل  وتم  الصحابة،  وصايا  إلى  يُلتَفت  ولم  الأجيال  ومضت 
تعرف  لا  أجيال  فنشأت  ألفاظه،  وبقيت  روحه  رُفعت  العقوبات:  فكانت  القرآن، 
شيئًا عن القرآن إلا كونه ألفاظًا تقرأ فلا يجدون شهوة تدفعهم لقراءته، ولا حلاوة 

يلتذون بها عند تلك القراءة.

ون، ولا يتزلزلون معها. .. لا يرتجُّ

نسوا أمر روح القرآن، واهتموا بألفاظه كما نُسِيَ الطعام واقتُنعَِ بورق الشجر.. 

الفصل الثالث: صور وأشكال العقوبات



غـربة الـقــرآن76

وجدوا كل من حولهم مثلهم فظنوا أن هذا هو المطلوب عمله مع القرآن ولا شيء 
القرآن ونغمه ومعانيه هو  التفاعل مع جرس  الناشئ عن  التأثر  أن  غيره، واعتبروا 
التأثر الذي تحدث عنه القرآن، ومن ثم تجدهم لا يتفاعلون مع هذا الطرح الذي 

يُطرح في هذه الأسطر.

الصمم والعمى 
ر القرآن قدره فإن ذلك  كذلك حين لا نؤمن بالقرآن.. بقَدْره وأثره.. ولا نقدِّ
مَمَ على  الصَّ  D اللهُ  يُلقي  أن  الخطورة، وهي:  غاية  في  أخرى  يستدعي عقوبة 
آذاننا، والعَمَى على أبصارِنا، فنقرؤه أو نستمع إليه ولا نعقله، ولا يصلنا أثره، ولا 

نهتدي به؛ فلقد أنزل اللهُ D القرآنَ لنتفكر فيه: پ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ 
التذكر،  إلى  يقود  الصحيح  والتفكر   ]44 ]النحل:  ڦپ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ 
حت نوافذُه شيئًا فشيئًا، وزادت  ض العقل أكثر للقرآن وزاد تفكره فيه تفتَّ وكلما تعرَّ
عليه  يطلق  ما  وهو  فيه  فيرسخ  القلب  على  أثرها  من  شيء  ليعود  التذكر  مساحة 

»التدبر« وهذه هي حقيقة عمل القرآن مع القلب: پ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ 
ڃ ڃ ڃ چڃ ڃ ڃ چپ ]ص: 29[.

يقول الإمام ابن القيم V في تفسيرقوله تعالى: پ ک گ گ گ ک گ گ گ 
گ ڳ ڳ گ ڳ ڳ پ ]محمد: 24[: 

»وكأن القلب بمنزلة الباب المرتج الذي قد ضُرب عليه قفل فإنه ما لم يُفتح 
القفل لا يمكن فتح الباب والوصول إلى ما وراءه وكذلك ما لم يُرفع الختم والقفل 

عن القلب لم يدخل الإيمان والقرآن«))).

شفاء العليل لابن القيم )ص: 202(. 	(((



77

حقائقُ  لباشرتها  القلوب  عن  الأقفال  رُفعت  »فلو  آخر:  موضع  في  ويقول 
القرآن، واستنارت فيها مصابيحُ الإيمان«))).

ومما ينبغي الانتباه إليه أن من الوسائل المعينة لفتح أقفال القلوب: التفكر في 
آيات الله مرة بعد أخرى: پ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہھ ھ ھ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہھ ھ ھ 

ھ ے ے ۓ ھ ے ے ۓ پ ]غافر: 13[.
ولقد وصف الله D عباد الرحمن بأنهم: پ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں 

ں ڻ ڻں ڻ ڻ پ ]الفرقان: 73[.

وفي المقابل: فحين نظلم بآيات الله بالغفلة عنها وعدم العمل بما تدعونا إليه 
فإننا نستدعي بذلك عقوبات خطيرة.. قال الله D: پ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ 

ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ پ ]يوسف: 105[.
ويقول تعالى: پ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ پ ]يونس: 100[.

ومن معاني الرجس: الشك، والعقاب، والغضب.

ولأن الجزاء من جنس العمل فالذي لا يتفكر في القرآن ولا يتعظ به ومن ثم 
بالقرآن؛  بتعطيل سمعه وبصره وعقله وقلبه عن الانتفاع  الطريق نحو تدبره  يقطع 
الوقر والصمم، وعلى  الله على سمعه  يلقي  أن  لذلك هي:  المباشرة  العقوبة  فإن 

پڳ ڳ  بصره الغشاوة والعمى، وعلى قلبه الختم ويغلفها بالأكنة ويغلقها بالأقفال: 
ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻڻ پ ]الكهف: 57[.

إن إعمال العقل والتفكر الدائم في آيات الله وما يقود إليه من تذكر واتعاظ من 

التفسير القيم )ص: 200(. 	(((

الفصل الثالث: صور وأشكال العقوبات



غـربة الـقــرآن78

يعاقب  فيغفل عنها ويجحدها  يفعل ذلك  الذي لا  فإن  ثم  علامات الإيمان، ومن 
بالصمم والعمى، وكيف لا وهو لا يريد الإيمان؟! پھ ے ے ۓ ۓڭ ڭ ھ ے ے ۓ ۓڭ ڭ 

ڭ ڭ ۇ ۇ ۆڭ ڭ ۇ ۇ ۆپ ]الأنفال: 23[.

ويؤكد ذلك قوله تعالى: پ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ 
پ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چچ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڌڄ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چچ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ 
]النمل: 80، 81[.

يسمع..  ولا  يسمع  لمن  شديد  وعيد  من  فيها  ما  ونقرأ  الآيات،  هذه  ولنتأمل 
واتعاظ  تذكر  من  إليه  يقود  وما  بالتفكر  السماع  هذا  يُقْرِن  لا  ولكنه  بأذنه  يسمع 
عنده  الدواب  شر  من  ويجعله  والوقر،  الصمم،  سمعه  على  الله  فيجعل  وعمل.. 

پڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گ ڳ ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گ ڳ  بالله:  والعياذ 
ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ 

ہ ہ ہ ھ ھ ھ ہ ہ ہ ھ ھ ھ پ ]الأنفال: 20 - 22[.

الحرمان المُخيف
ومع كل هذه العقوبات التي وقعت علينا، إلا أن هناك عقوبة أشد أخبرنا بها 
الآن  لم يحدث حتى  والذي  والمرعب  المخيف  الحرمان  إنها   .. الله صلى الله عليه وسلم  رسول 
وندعو الله أن يوقظ قلوبنا ويعيد لها هيبة القرآن حتى لا يحدث لنا هذا الحرمان.. 
الزمان  المصاحف والقلوب« والذي سيحدث في آخر  القرآن من  »رفع  ألا وهو: 

كما تنبأ بذلك الرسول صلى الله عليه وسلم.

هل سيُرفع القرآن؟!
عندما يستمر التعامل الخاطئ مع القرآن، ويستمر الظلم بآياته؛ فإن نهاية مخيفة 
ومفزعة تنتظر الأمة في آخر الزمان، ألا وهي رفع القرآن من المصاحف والصدور، 



79

القرآن،  آيات  فارغًا من  فيجده  المصحف  فيفتح أحدهم  )ما(  يومًا  الناس  فيصبح 
النطق  بعضهم  ويحاول  قوله،  صحة  من  فيتأكدوا  حوله  من  فيخبر  الفزع،  فيصيبه 

بآيات القرآن فلا يتذكر منها شيئًا.

فإن كنت -أخي القارئ- في شك من إمكانية حدوث ذلك فاقرأ هذه الأحاديث 
والآثار.. اقرأها بتركيز وإمعان.

القرآن  تدارسوا  الصحيحة للألباني تحت عنوان:  جاء في سلسلة الأحاديث 
مَا  يُدْرَى  لََا  حَتَّى  الثَّوْبِ،  وَشْيُ  يَدْرُسُ  كَمَا  الْْإِسْلََامُ  »يَدْرُسُ  صلى الله عليه وسلم:  قوله  رفعه  قبل 
ى عَلَى كِتَابِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فِي لَيْلَةٍ، فَلََا  صِيَامٌ وَلََا صَلََاةٌ وَلََا نُسُكٌ وَلََا صَدَقَةٌ، وَلَيُسَرَّ
يْخُ الْكَبيِرُ وَالْعَجُوزُ؛ يَقُولُونَ:  رْضِ مِنْهُ آيَةٌ، وَتَبْقَى طَوَائفُِ مِنَ النَّاسِ: الشَّ يَبْقَى فِي الْْأَ

أَدْرَكْنَا آبَاءَنَا عَلَى هَذِهِ الْكَلِمَةِ )لََا إلَِهَ إلَِّاَّ اللهُ( فَنَحْنُ نَقُولُهَا«))).

يقول ناصر الدين الألباني V في تعليقه على هذا الحديث: وفي الحديث 
إشارة إلى عظمة القرآن، وأن وجوده بين المسلمين هو السبب لبقاء دينهم ورسوخ 
بنيانه، وما ذلك إلا بتدارسه وتدبره وتفهمه، ولذلك تعهد الله F بحفظه إلى 

أن يأذن الله برفعه))).

نسخ القرآن ورفعه
وإليك -أخي القارئ - حديث آخر يؤكد نفس المعنى عن أبي قلابة قال: قال 
رسول الله صلى الله عليه وسلم، وذكر شيئًا فقال: »ذَلكَِ أَوَانٌ يُنْسَخُ الْقُرْآنُ« فقال رجل كالأعرابي: 

رواه ابن ماجه )173/5 برقم: 4049( وصححه البوصيري في مصباح الزجاجة )194/4(، والألباني  	(((
في السلسلة الصحيحة )87(، ورواه الحاكم في المستدرك )587/4 برقم: 8636(، وصححه، ووافقه 

الذهبي.
سلسلة الأحاديث الصحيحة )1/ 173 برقم: 87(. 	(((

الفصل الثالث: صور وأشكال العقوبات



غـربة الـقــرآن80

يا رسول الله ما ينسخ القرآن؟ أو: كيف يُنسخ القرآن؟ قال صلى الله عليه وسلم: »وَيْحَكَ، يَذْهَبُ 
على  يديه  إحدى  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  فضرب  عَام«،  النَّ هُمُ  كَأَنَّ رِجَالٌ  وَيَبْقَى  أَصْحَابُهُ، 
الأخرى، فمدها يشير بهما، فقال الناس: يا رسول الله أوَلََا نتعلمه ونعلمه أبناءنا 
الْيَهُودُ  قَرَأَتِ  قَدْ  وَالنَّصَارَى،  الْيَهُودُ  قَرَأَتِ  »قَدْ  صلى الله عليه وسلم:  الله  رسول  فقال  ونساءنا؟ 

وَالنَّصَارَى«))).

وعن حذيفة وأبي هريرة L قالا: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »يُسْرَى عَلَى كِتَابِ 
اللهِ لَيْلًًا، فَيُصْبحُِ النَّاسُ لَيْسَ آيَةٌ وَلََا حَرْفٌ فِي جَوْفِ مُسْلِمٍ إلَِّاَّ نُسِخَتْ«))).

وإن أدري.. أقريب ما توعدون؟ أم يجعل له ربي أمدًا؟!

مما يلفت الانتباه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم عندما كان يتحدث أمام صحابته عن رفع 
القرآن فإنه لم يكن يحدثهم بطريقة توحي لهم بأن هذا سيحدث آخر الزمان، بل 
كان يوجه الخطاب لهم على أنهم المعنيون به، كقوله الذي مر علينا: »مَا هَذِهِ الْكُتُبُ 
لكِِتَابهِِ  اللهُ  يَغْضَبَ  أَنْ  يُوشِكُ  اللهِ؟  كِتَابِ  مَعَ  أَكِتَابٌ  تَكْتُبُونَهَا؟  أَنَّكُمْ  بَلَغَنيِ  تيِ  الَّ

فَيُسْرَى عَلَيْهِ لَيْلًًا، فَلََا يُتْرَكُ فِي وَرَقَةٍ وَلََا قَلْبٍ مِنْهُ حَرْفًا إلَِّاَّ ذَهَبَ بهِِ«))). 

مع أن هناك العديد من الأدلة التي تشير إلى أن رفع القرآن سيحدث في الغالب 
في آخر الزمان، لكنه صلى الله عليه وسلم وهو أعلم الخلق بالله، يعلم أنه سبحانه لا موجب ولا 
ملزم له في قضائه، وأنه: پ  ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئۈ ئۈ ئې ئې ئې پ ]الكهف: 26[، ويعلم كذلك 
قدر القرآن عند ربه، ومن ثم فإن التهاون أو الظلم بآياته قد يستدعي في أي وقت 
رها سبحانه في كتابه لمَن أعرض عنه، ومن هذه العقوبات: رفع  العقوبات التي قرَّ

الزهد لابن المبارك )ص: 277(، وهو مرسل صحيح الإسناد إلى أبي قلابة، ومعنى نسخ القرآن أي: محوه. 	(((
رواه الديلمي في مسند الفردوس )برقم: 8848(. 	(((

رواه الطبراني في الأوسط )287/7 برقم: 7514(. 	(((



81

القرآن.. ألم يقل سبحانه: پی ی ئج ئح ئمئىی ی ئج ئح ئمئى پ ؟!

]الإسراء: 86[.

نه سبحانه ما يقول للناس في شأن توقيت تنفيذ ما وعد به عباده؟ پ ى ى  ألم يُلقِّ
ئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى 

ئى یئى یپ   ]الجن:25، 26[.

من هنا يتضح لنا أن أمر رفع القرآن ليس بعيدًا أن يحدث في أي وقت، وذلك 
ڈ  ڎ  ڈ ڎ  ڎ  ڎ  پ   :D الله  من  القول  عليهم  فيقع  له،  الناس  امتهان  يزداد  عندما 

ڈڈپ ]النمل: 82[.

قال قتادة: وجب الغضب عليهم، وقيل: حق العذاب عليهم.

قال ابن مسعود I: وقع القول عليهم: يكون بموت العلماء وذهاب العلم 
ورفع القرآن.

اه »اختصاص القرآن بعوده إلى الرحيم  وقد جمع الضياء المقدسي جزءًا سمَّ
الرحمن« ذكر فيه ما أُثر عن الصحابة والسلف من أن القرآن كلام الله منه بدأ وإليه 

يعود.

وقال ابن تيمية: أما هذا القول فهو المأثور الثابت عن السلف مثل ما نقله عمرو 
بن دينار قال: »أدركت الناس منذ سبعين سنة يقولون: الله الخالق وما سواه مخلوق، 
إلا القرآن فإنه كلام الله غير مخلوق منه بدأ وإليه يعود« وقد جمع غير واحد ما في 
ناصر  بن  الفضل  أبي  كالحافظ  والتابعين  والصحابة  النبي  عن  الآثار  من  ذلك 

والحافظ أبي عبد الله المقدسي.

الفصل الثالث: صور وأشكال العقوبات



غـربة الـقــرآن82

من  الزمان  آخر  في  به  يسرى  فإنه  يعود«:  »إليه  قولهم:...  فإن  معناه:  وأما 
المصاحف والصدور فلا يبقى في الصدور منه كلمة ولا في المصاحف منه حرف))).

إليك هذا الدليل
معنوي  رفع  وقع  قد  أنه  هو  ذلك،  حدوث  إمكانية  وأكثر  أكثر  يؤكد  والذي 
لبعض من آثار القرآن في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، ولقد تمثل هذا الأمر في نقص الخشوع، 
واعتبر صلى الله عليه وسلم هذا النقص دليلًًا على عدم تعامل المسلمين الصحيح مع القرآن، وهذا 
من شأنه أن يدفعنا للخوف الشديد على أنفسنا وعلى مستقبل القرآن معنا، كيف لا 
وحالنا يبتعد كثيرًا كثيرًا عن الحال الذي رآه الرسول صلى الله عليه وسلم يوم أن قال هذا الحديث: 
عن أبي الدرداء I قال: كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فشخص ببصره إلى السماء ثم 
قال: »هَذَا أَوَانٌ يُخْتَلَسُ الْعِلْمُ مِنَ النَّاسِ حَتَّى لََا يَقْدِرُوا مِنْهُ عَلَى شَيْءٍ« فقال زياد بن 
لبيد الأنصاري: يا رسول الله، وكيف يُختلس منا وقد قرأنا القرآن؟ فوالله لنقرأنه 
كَ مِنْ فُقَهَـاءِ  عُدُّ كَ يَا زِيَادُ، إنِْ كُنْتُ لََأَ ولنُقرئنه نساءنا وأبناءنا، فقال صلى الله عليه وسلم: »ثَكَلَتْكَ أُمُّ
ـوْرَاةُ وَالْْإِنْجِيلُ عِنْدَ الْيَهُـودَ وَالنَّصَارَى، فَمَاذَا تُغْـنيِ عَنْهُمْ؟!«.  أَهْـلِ الْمَدِينَـةِ، هَذِهِ التَّ

بن  عبادة  فلقيت   :I الدرداء  أبي  عن  الحديث  راوي  نفير  بن  جبير  قال 
الصامت I، قلت: ألا تسمع ما يقول أخوك أبو الدرداء؟ فأخبرته بالذي قال، 
قال: صدق أبو الدرداء، إن شئت لأحدثنك بأول علم يُرفع من الناس: الخشوع، 

يوشك أن تدخل مسجد جماعة فلا ترى فيه رجلًًا خاشعًا))).

)))	 مجموع الفتاوى )3/ 174(.
غريب،  حسن  حديث  وقال:   ،)2653 برقم:   31/5( والترمذي   ،)296 برقم:   333/1( الدارمي  رواه  	(((

والحاكم )197/1 برقم: 338(، وصححه ووافقه الذهبي.



83

وفي حديث أخرجه ابن أبي شيبة عن زياد بن لبيد I قال: ».. وذاك عند 
أوان ذهاب العلم« قال: قلت: يا رسول الله كيف يذهب العلم ونحن نقرأ القرآن، 
كَ يَا زِيَادُ، إنِْ  ونقرئه أبناءنا، ويقرئه أبناؤنا أبناءهم إلى يوم القيامة. قال: »ثَكَلَتْكَ أُمُّ
وْرَاةَ  التَّ يَقْرَءُون  وَالنَّصَارَى  الْيَهُودُ  هَذِهِ  أَوَلَيْسَ  باِلْمَدِينَةِ،  أَفْقَهِ رَجُلٍ  مِنْ  رَاكَ  لََأَ كُنْتُ 

ا فِيهِمَا؟« ))). وَالِإنْجِيلَ، لََا يَعْمَلُونَ بشَِيْءٍ مِمَّ

وهل نشعر بروح القرآن في ألفاظه؟!

إن رفع الخشوع معناه رفع أثر القرآن من القلوب، ولئن كان قد حدث شيء 
يسير منه في أواخر عصر النبوة، فلقد تطور الأمر بعد ذلك حتى وصلنا إلى ما وصلنا 
إليه من الغياب شبه الكامل لأثر القرآن في الحياة، وهذا يعني أن روح القرآن قد 

ابتعدت عن ألفاظه بالنسبة لنا.

الجهود وحسُنت  فلو تضافرت  أبديًا،  ليس  القرآن عنا  ابتعاد روح  إن  ..نعم، 
أو  ننطقها  حين  للألفاظ  أخرى  مرة  الروح  تلك  لعادت  العزائم  واشتدت  النيات 

نسمعها، ولعاد أثرها المزلزل في القلوب.

وإن لم نفعل فستستمر العقوبات والتي ستنتهي برفع الألفاظ من المصاحف 
والصدور.

أكثروا تلاوة القرآن قبل أن يُرفع
إن أمر رفع القرآن ليس بعيدًا عن أي زمان، ولقد كان الصحابة M يدركون 
الله بن مسعود  ذلك جيدًا، وكانوا يخافون ويخوفون من إمكانية ذلك، فهذا عبد 

رواه ابن أبي شيبة )145/6 برقم: 30199(، وأحمد )17/29 برقم: 17473(، وابن ماجه )172/5  	(((
برقم: 4048(.

الفصل الثالث: صور وأشكال العقوبات



غـربة الـقــرآن84

I يقول: أكثروا تلاوة القرآن قبل أن يُرفع، قالوا: هذه المصاحف تُرفع فكيف 
بما في صدور الرجال؟ قال: يُسرى عليه ليلًًا، فيصبحون منه فقراء، وينسون قول لا 
إله إلا الله، ويقعون في قول الجاهلية وأشعارهم، وذلك حين يقع عليهم القول))).

عن شداد بن مَعقِل عن عبد الله بن مسعود I قال: 
الصلاة، وسيصلي  منه  تفقدون  ما  الأمانة، وآخر  دينكم  تفقدون من  ما  »أول 
قوم ولا دين لهم، وإن هذا القرآن الذي بين أظهركم كأنه قد نُزع منكم« قال: قلت: 
كيف يا عبد الله وقد أثبته الله في قلوبنا؟ قال: »يُسرى عليه في ليلة فترفع المصاحف، 

ويُنزع ما في القلوب، ثم تلا: پی ی ئج ئح ئمئىی ی ئج ئح ئمئى پ)))
]الإسراء: 86[.

وكان يقول: »كيف أنتم إذا أسري على كتاب الله فذُهب به؟ قال: يا أبا عبد 
كل  فتكفت  طيبة  ريحًا  الله  يبعث  قال:  الرجال؟  أجواف  في  بما  كيف  الرحمن، 

مؤمن))).

وعن أبي هريرة I قال: يُرسل الله تعالى ريحًا من اليمن، ألين من الزبد، 
وأحلى من العسل، فلا تترك رجلًًا في قلبه آية من القرآن إلا ذهبت بها))).

رواه الدارمي في السنن )2105/4 برقم: 3384(، واللفظ له، والبيهقي في شعب الإيمان )397/3(. 	(((
رواه ابن أبي شيبة في المصنف )505/7 برقم: 37585(، والحاكم في المستدرك )594/4 برقم:  8538(  	(((

وقال: صحيح الإسناد ووافقه الذهبي.
رواه ابن أبي شيبة )144/6 برقم: 30192( بإسناد صحيح. 	(((

رواه نعيم بن حماد في الفتن )598/2( بإسناد صحيح. 	(((
ملاحظة مهمة: ذكر العلماء أن ما أخبر به الصحابة من أمور الغيبيات وما لا محل للاجتهاد فيه، يُحمل على أنهم 

سمعوه؛ فيأخذ حكم المرفوع. بشروطه المعروفة عند أهل العلم.



85

في  المتهجدون  فيقوم  ليلة  في  القرآن  على  يُسرى  قال:  عطية  بن  شمر  عن 
عليها،  يقدرون  فلا  مصاحفهم  إلى  فيفزعون  شيء،  على  يقدرون  فلا  ساعاتهم 

فيخرجون بعضهم إلى بعض فيلتقون فيُخبر بعضهم بعضًا بما لقوا))).

الكتب،  على  الناس  يُقبل  حين  القرآن  يرفع  إنما  قال:  سعد  بن  الليث  وعن 
ويكبون عليها ويتركون القرآن))).

أُتلى ولا يُعمل بي
أخي: إن الأمر جد لا هزل فيه.. الأمر خطير خطير..!

الساعة حتى يرجع  تقوم  قال: لا   L العاص  بن  الله بن عمرو  عن عبد 
الرب: مالك؟  النحل، فيقول  العرش كدوي  له دَويٌّ حول  القرآن من حيث نزل، 

فيقول: يا رب أُتلى ولا يُعمل بي، أُتلى ولا يُعمل بي، أُتلى ولا يُعمل بي))).

تدرج الحرمان
إن الحرمان من القرآن يكون تدريجيًا، يبدأ بالحرمان من روحه ومِن ثم حلاوته 

وأثره المزلزل في تغيير الشخص، وينتهي بالحرمان من ألفاظه.

يقول حذيفة بن اليمان I: »يُوشِكُ أنْ يَدْرُسَ الإسْلامُ كَما يَدْرُسُ وشْيُ 
الثَّوْبِ، ويَقْرَأُ النّاسُ القُرْآنَ لا يَجِدُونَ لَهُ حَلاوَةً، فَيَبيِتُونَ لَيْلَةً ويُصْبحُِونَ وقَدْ أُسْرِيَ 
باِلقُرْآنِ... حَتَّى يُنْتَزَعَ مِن قَلْبِ شَيْخٍ كَبيِرٍوعَجُوزٍ كَبيِرَةٍ، فَلا يَعْرِفُونَ وقْتَ صَلاةٍ ولا 

عزاه السيوطي في الدر المنثور )318/6( إلى ابن أبي داود وابن أبي حاتم. 	(((
مختصر قيام الليل )ص: 179(. 	(((

فضائل القرآن للمستغفري )292/1(. 	(((

الفصل الثالث: صور وأشكال العقوبات



غـربة الـقــرآن86

هُ«))). صِيامٍ ولا نُسُكٍ، حَتَّى يَقُولَ القائلُِ مِنهم: إنَّا سَمِعْنا النّاسَ يَقُولُونَ: لا إلَهَ إلَّاَّ اللَّ

وإذا أردت -أخي- مزيدًا من الأدلة التي تؤكد هذا الأمر الخطير فعليك بكتاب 
الواحد،  عبد  بن  محمد  للحافظ  الرحيم«  الرحمن  إلى  بعَوده  القرآن  »اختصاص 

المعروف بالضياء المقدسي.

هل تأكدت من إمكانية رفع القرآن؟

أخي القارئ: لعلك الآن تأكدت من إمكانية رفع القرآن بعد أن مرت عليك 
أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأقوال الصحابة والسلف التي تؤكد أن القرآن سيُرفع في 

آخر الزمان حين يُهجر العمل به، فماذا علينا أن نفعل تجاه هذه الكارثة المتوقعة؟

هل سنقف مكتوفي الأيدي انتظارًا لها؟ 

صحيحة  بطريقة  معه  والتعامل  القرآن،  إلى  الحقيقية  بالعودة  سنسارع  أم 
يكسوها الاحترام والهيبة؛ عسى ذلك أن يُذهب غضب الله D لكتابه؟! 

رواه الخطيب في تاريخ بغداد )290/2(. 	(((



الفصل الرابع

ماذا نخسر
بعدم انتفاعنا بالقرآن؟!





89

ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟

لعل البعض حين يقرأ الصفحات السابقة يتساءل فيقول: إننا نُهمل أشياء كثيرة، 
فلماذا التركيز الشديد على القرآن دون غيره؟ ما الذي يضيرنا من عدم الانتفاع به؟

الله- -بإذن  ولكننا  الصفحات،  هذه  تسعه  لا  التساؤلات  هذه  عن  الجواب 
الأمة،  ثَم  ومِن  الفرد  يخسرها  التي  الخسارة  أشكال  أهم  باختصار عن  سنتحدث 
والتي يقف على رأسها: عدم إمكانية حدوث التغيير الحقيقي، فالله D أخبرنا في 
كتابه بأنه لن يغير حالنا من المرض والضعف والمهانة التي نعاني منها إلى الصحة 
والقوة والعزة إلا إذا غيرنا ما بأنفسنا:  پ    ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭۇ پ 
]الرعد: 11[.

 وتغيير ما بالنفس ينبغي أن يشمل مكونات الإنسان الأربعة:
� تغيير ما بالعقل من مفاهيم وتصورات ومعتقدات خاطئة وإعادة تشكيله 	

من جديد وفق التصور الإسلامي الصحيح.

� وتغيير ما بالقلب من غلبة الهوى وحب الدنيا، وتمكين نور الإيمان منه 	
حتى يصلح حاله ويصير قلبًا سليمًا.

� تضخمها 	 مظاهر  من  مظهر  أي  من  وتطهيرها  بتزكيتها  النفس  وتغيير 
وسيطرتها على القلب، وعلاجها من الشح المجبولة عليه، وإلجام نزواتها 

في التطلع نحو التصدر والعلو في الأرض، ونهيها عن الفساد والإفساد.

� القيام 	 على  وتعويده  حركته  ضبط  يشمل  فالتغيير  البدن،  بخصوص  وأما 
بالعمل الصالح الذي يرضي الله مع بذل الجهد الدائم في سبيل إعلاء كلمته.



غـربة الـقــرآن90

الحقيقي  التغيير  عملية  إجراء  استحالة-  يكن  لم  -إن  صعوبة  ندرك  ولكي 
والشامل لمكونات الإنسان الأربعة بدون القرآن؛ علينا أن نتعرف على تأثير البيئة 
الأولى على تكوين الشخصية، ودورها في جعل عملية التغيير بعد ذلك أمرًا يكاد 
يكون مستحيلًًا، ولأهمية هذه المسألة سنتناولها -بإذن الله- بشيء من التفصيل 

في الأسطر القادمة.



91

البداية

ولا  الحياة،  عن  شيئًا  يعلم  لا  وهو  يولد  فإنه  طفل-  -أي  الطفل  يولد  عندما 
ملامح  يحدد  الذي  التكويني  فالمحتوى  مسبق،  علم  أو  تصورات  لديه  توجد 

شخصيته يكاد يكون فارغًا: پ ې ې ې ې ى ى ئائاې ې ې ې ى ى ئائا پ 
]النحل: 78[.

لا يعرف الضار من النافع.. ولا الخطأ من الصواب.. ليس لديه مقياس يقيس به 
الأمور.

يشعر بالعطش فيبكي ويصرخ، وبعد مجهود منه في البكاء والصراخ تُحضر 
أمه الشيء الذي يُذهِب عطشه بينما لا يجد أباه يفعل ذلك، بل إذا أراد الشرب يقول 
شيئًا محددًا مختلفًا عن البكاء فيجد أن أمه تأتيه بمثل ما شربه، فيزداد شغفه ورغبته 

في التعرف على ما قاله ليفعل مثله. 

منها  المتسرب  الهواء  بسبب  فيستيقظ  النافذة  بجوار  سريره  على  ينام  قد   ..
فيبكي ويصرخ، دون أن يعرف أحد سبب بكائه وصراخه، ثم يأتي أبوه فيقول شيئًا 
ما، فتقوم أمه مباشرة بغلق النافذة، ليحدث له - نتيجة تكرار مثل هذه المواقف - 
لهما  فيُسلم  العالم،  إلى  للولوج  الأعظم  الباب  أنهما  ويعتبر  بأبويه،  شديد  انبهار 
ا كانا- ويأخذ منهما  قياده، ويأخذ منهما كل شيء.. يأخذ منهما الطقوس واللغة -أيًّ

ره. سه، وما يُحقرونه يُحقِّ سونه يُقدِّ طريقة تعاملهما مع الأشياء المختلفة، فما يُقدِّ

يأخذ منهما المفاهيم والتصورات المختلفة عن مفردات الحياة، ويأخذ منهما 
كذلك الأخلاق، حسنها وسيئها، فعلى سبيل المثال:

الفصل الرابع: ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟!



غـربة الـقــرآن92

يجد أباه حريصًا على المال، مدققًا في حساب كل شيء، فهو يُقِيم الدنيا ولا 
يُقعِدها إذا ضاع منه شيء ولو كان يسيرًا، فيوقن أن هذا هو الصواب في التعامل مع 

المال وأن عليه أن يفعل ذلك.

فإذا كان الأب كريمًا يُنفق على الفقير والمحتاج.. سمحًا في بيعه وشرائه، فإن 
الرسالة التي ستصل إليه سيكون مفادها أنه ينبغي أن نتعامل هكذا مع المال.

وإذا ما وجد أباه يُكثر الحديث عن نفسه، وإنجازاته، وتاريخه، وتاريخ أسرته أو 
قبيلته، فهذا هو الصواب -في نظره- ومِن ثَمَّ ينبغي عليه أن يكون كذلك، وبخاصة 
أنه قد شاهده يمارس هذه الأفعال عشرات بل مئات المرات، فتوضع هذه التصورات 
عن التعامل مع المال أو النفس في المكان المُخصص لها في المحتوى التكويني 

ا لسلوكه وبخاصة في أفعاله التلقائية. لشخصيته، لتُشكل بعد ذلك مُنطلقًا أساسيًّ

التوأمان
لو افترضنا أن رجلًًا من بلد ما قد تزوج امرأة من بلد آخر، وحملت الزوجة 
وأنجبت ذكرين توأمين، ثم حدثت بعد الولادة بعض المشكلات بين الزوجين تمَّ 
التوأمين،  من  طفلًًا  منهما  واحد  كل  يأخذ  أن  على  فاتفقا  الانفصال،  إثرها  على 
وانقطعت الصلة بينهما بعد أن ذهبت المرأة إلى بلدها، وبعد عشر سنوات تقابل 
والسلوك  الطباع  في  متشابهين  سيكونان  هل  منهما؟  تتوقع  فماذا  الطفلان، 

والاهتمامات كما هما متشابهان في الشكل؟

للتلقي عند كل  يقينًا لن يكونا كذلك لاختلاف المصدر الأول والأساس   ..
منهما، فسنوات العمر الأولى هي أهم سنوات التكوين عند الإنسان، ففيها تمتلئ 
ومعتقداته،  الفرد،  شخصية  ملامح  تحدد  والتي  التكويني  المحتوى  فراغات 
والنفس،  المال،  مع  التعامل  وكيفية  الحياة،  لمفردات  وتصوراته  ومقدساته 



93

والآخرين،... إلخ.

وكلما امتلأ المحتوى التكويني قلَّ انبهار الطفل بمن أمامه، فانبهاره الشديد في 
بمرور  ولكن  لشخصيته،  التكويني  المحتوى  في  الفراغ  وجود  بسبب  كان  البداية 
الوقت تمتلئ الفراغات شيئًا فشيئًا، ومِن ثَمَّ يصبح لديه رصيد خاص به من تصورات 
وطرائق في التعامل مع معطيات الحياة المختلفة، فإذا ما رأى شخصًا يفعل شيئًا آخر 
ن وشبَّ عليه تجاه أمر )ما( فإنه لا ينبهر به ولا يأخذه عنه، وهكذا يقلّ  غير الذي تكوَّ

ا استعداده للتلقي من الآخرين مهما كانوا يحملون من قيم عظيمة. تدريجيًّ

في  لشخصيته  التكويني  المحتوى  ر  وتجذَّ رسخ  أكثر  العمر  في  تقدم  وكلما 
لتصبح  الآخرين،  وتجاه  نفسه  تجاه  ومعتقدات  تصورات  من  المختلفة  جوانبها 
إمكانية التغيير في البنية الأساسية لشخصيته أمرًا غاية في الصعوبة، فالأماكن التي 
تتطلب التغيير قد رسخت فيها المفاهيم والمعتقدات والتصورات الخاطئة وأصبحت 
كالصخور -أو أشد- في صلابتها، ومِن ثَمَّ فإن أي جهد يُبذَل في اتجاه التغيير -وإن 
كان جُهدًا مؤثرًا- إلا أن تأثيره سيكون محدودًا، وغايته أن يستقبله بعقله المدرك 
التكويني فتصبح  فيقتنع به، دون أن يدخل هذا الاقتناع لعمق شخصيته، ومحتواه 
أبدًا طبيعته، وتتجلى تلك  يُغير  يُغير لونه ولا  القناعة كالطلاء على الصخر..  تلك 
ات العملية، والممارسات الحياتية التلقائية حيث يسقط  الحقيقة تمامًا عند المحكَّ

فيها هذا الطلاء الخارجي بسهولة، وتبقى الشخصية على ما تكونت عليه.

ا منَّ الفتيــانِ  ناشــئُ  ده أبوه وينشــأُ   علــى مــا كان عــوَّ

الْفِطْرَةِ  ويؤكد هذا المعنى قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : »مَا مِنْ مَوْلُودٍ إلَِّاَّ يُولَدُ عَلَى 

الفصل الرابع: ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟!



غـربة الـقــرآن94

سَانهِِ«))). رَانهِِ أَوْ يُمَجِّ دَانهِِ أَوْ يُنَصِّ فَأَبَوَاهُ يُهَوِّ

اللذان يشكلان -إلى حد كبير- ملامح  هكذا يقرر الحديث أن الأبوين هما 
شخصية ابنهما ومعتقداته: فيبقيانه على فطرته مسلمًا أو يطغيان عليها بأن يهودانه 

أو ينصرانه أو يمجسانه.

كما يجعلانه متواضعًا أو متكبرًا.. كريمًا أو بخيلًًا.. رفيقًا أو غليظًا، وهذا أمرٌ 
يشهد به الجميع، ومن أمثلة ذلك تلك الكلمات التي استقبلت بها بنو إسرائيل مريم 

ڦ ڄ ڄ ڄ ڦ ڄ ڄ ڄ  پ   :S عيسى  تحمل  وهي  عليهم  دخلت  عندما  الصديقة 
ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ پ ]مريم: 28[.

فإذا أضفنا إلى هذا العامل -المؤثر غاية التأثير- العوامل الأخرى التي تتفتح 
ا لتشكيل محتواه التكويني، والتي يأتي على  ل موردًا إضافيًّ عين الطفل عليها وتشكِّ
رأسها وسائل الإعلام -وبخاصة المرئية- والمدرسة، والبيئة المحيطة من أقارب 
وجيران وأصدقاء؛ لزاد تأكدنا أن الشخصية التي يتعامل معها الموجهون التربويون 
والتي تجاوزت سن المراهقة قد تم تشكيل أغلب مكوناتها الأساسية بأمور مختلطة 
كلما  ورسوخها  تجذرها  يزداد  الأمور  هذه  وأن  والقيم،  والعقائد  التصورات  في 

تقدم العمر ومارسها المرء مئات وآلاف المرات.

هل هي دعوة لليأس؟

لو فكرنا في هذا الأمر لوجدنا أنه من الصعب النجاح في عملية التغيير الداخلي 
للأفراد مهما بُذِل فيها من مجهود، وذلك بسبب اكتمال -أو شبه اكتمال- المحتوى 
التكويني عندهم، وعدم وجود فراغات أساسية في تكوين الشخصية يُمكن للتربية 

رواه البخاري )94/2 برقم: 1358( ومسلم )2047/4 برقم: 2658(. 	(((



95

المساحة بحيث لا  النسبة ضيقة  الصحيحة أن تملأها، ولو وُجِدت لكانت ضئيلة 
تتسع لكي تحل بداخلها قناعات ومبادئ أخرى.

بناء الشخصية المسلمة غاية في  لو فكرنا في هذا كله لخلصنا بأن أمر إعادة 
الصعوبة إن لم يكن مستحيلًًا.

ولعل إدراك أبعاد وخطورة هذه المسألة يجيب على تساؤلات الكثيرين عن 
عدم ظهور الثمار الإيجابية للأعمال التربوية التي تهدف إلى تغيير الفرد على الرغم 

من الجهد الكبير المبذول فيها.

..ويجيب كذلك على تساؤلهم: لماذا ينكشف المستوى الحقيقي للفرد عند 
من  نصحًا  أو  نقدًا  يواجه  أو  رزقه،  يُمسَّ  كأن  العملية،  المحكات  لبعض  تعرضه 

غيره، أو يتعرض لفتن الدنيا واختباراتها؟!

والجدير بالذكر أن هناك نماذج طيبة صالحة مصلحة موجودة -بفضل الله- 
أن  وثانيًا:  قليلة،  أولًًا:  ولكنها  والتربية،  الدعوة  حقل  في  العاملين  وبين  الأمة  في 
بنيتها الأساسية وتكوينها الصحيح في البيئة الأولى له دور كبير في وصولها لهذا 
المستوى بفضل الله، وثالثًا: اهتمامهم الشديد والمستمر بتربية أنفسهم، وتزكيتها 

وتعاهدها بالتطهير والعلاج.

علينا أن نتساءل:
رة في محتوانا التكويني وتتحطم، ويُعاد بناؤها  كيف تتزلزل الصخور المُتجذِّ

من جديد على أساس العبودية لله D، ومعاني الإسلام الصحيحة؟

الفصل الرابع: ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟!



غـربة الـقــرآن96

يقينًا.. يوجد حل
على الرغم من الصعوبة القصوى للتغيير الحقيقي للفرد بعيدًا عن فترة التكوين 

الأولى، إلا أنه )يقينًا( توجد حلول عملية وواقعية للتغلب على هذا الأمر.

ومبعث هذا اليقين عدة أمور:

أولها: أن مِن مُقتضى رحمة الله بعباده علو شأن الأمة الإسلامية وعودتها إلى 
مكانها الطبيعي في قيادة البشرية مرة ثانية، لاسيما بعد أن وصلت الأحوال في أغلب 
أنحاء الأرض إلى هذا المستوى غير المسبوق من الانحلال والضياع والبعد عن الله، 
ومما يؤكد هذا المعنى أن هناك نصوصًا من القرآن والسنة تُبشرنا بذلك كقوله تعالى: 

ٿ  ٿ  ٿ  ٿ ٺ  ٿ  ٿ  وقوله:پٺ   .]8 ]الصف:  پ  ڑ ک  ڑ  ژ  ژ  ڑ ک ڈ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  پ 
ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ پ    ]التوبة: 33[.

أَنْ  شَاءَ  إذَِا  يَرْفَعُهَا  ثُمَّ  تَكُونَ،  أَنْ  اللهُ  شَاءَ  مَا  فِيكُمْ  ةُ  بُوَّ النُّ »تَكُونُ  صلى الله عليه وسلم:  وقوله 
ةِ فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إذَِا  بُوَّ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ خِلََافَةٌ عَلَى مِنْهَاجِ النُّ
ا))) فَيَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا  شَاءَ اللهُ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ مُلْكًا عَاضًّ
ةً فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إذَِا  إذَِا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ مُلْكًا جَبْرِيَّ

ةِ، ثُمَّ سَكَتَ«))). بُوَّ شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ خِلََافَةٌ عَلَى مِنْهَاجِ النُّ

والمتأمل للحديث من ناحية، وواقع الأمة الحالي من ناحية أخرى؛ يجد أن 
المرحلة القادمة -بإذن الله- هي مرحلة »الخلافة على منهاج النبوة«.

ثانيًا: أن الله D وعدنا أن يُغير ما بنا إذا غيرنا ما بأنفسنا: پ ھ ھ ے ے ۓ  ھ ھ ے ے ۓ 

ف. العاض: الظالم المتعسِّ 	(((
رواه الإمام أحمد في المسند )355/30  برقم:  18406(. 	(((



97

ۓ ڭ ڭ ڭ ڭۓ ڭ ڭ ڭ ڭۇ پ ]الرعد: 11[.

فما دام الله D قد ربط تغييرنا بتغيير ما بأنفسنا فمعنى ذلك أننا نقدر -بإذنه 
لنا من شأنها أن تقوم  أتاحها  التغيير، وأن هناك وسائل  بهذا  القيام  سبحانه- على 
أن  لله  فحاشا  للشخصية،  الأساسية  البنية  في  خاطئ  ومحتوى  تصور  كل  بزلزلة 

يُطالبنا بشيء لا نستطيع القيام به .

ومع  الآن،  حالنا  من  بمراحل  أسوأ  إسلامه  قبل  كان  الصحابة  جيل  أن  ثالثًا: 
ا بعد إسلامهم وسادوا الأرض في خلال  رًا جذريًّ ذلك فقد تغيروا -بفضل الله- تغيُّ
صلى الله عليه وسلم،  الله  رسول  شخص  بوجود  مرتبطًا  التغير  ذلك  يكن  ولم  معدودة،  سنوات 
يبلغون  وفاته  بعد  ومغاربها  الأرض  مشارق  في  انطلقوا  أنهم  ذلك  على  والدليل 
رسالة الله، ويُقيمون الحُجة على الناس، ففتح الله بهم وأزال ملك فارس والروم...

التغيير المنشود
.. إن ما حدث مع جيل الصحابة من تغيير، ومِن ثَمَّ تمكين، لا ينبغي أن نمر 
للتغيير  التاريخ  مر  على  الصحيح  النموذج  فهو  أمامه،  الطويل  الوقوف  دون  عليه 

وللتمكين الذي يريده الله D للأمة.

ا كما حدث مع جيل صلاح الدين، ثم انقلبت الأمور  فنحن لا نُريد انتصارًا وقتيًّ
أبناؤه وأشقاؤه في صراع دفع بعضهم إلى الاستعانة بالصليبيين  بعد وفاته فدخل 

على إخوانه.

التربويين -كما حدث في دولة  الموجهين  نُريد تمكينًا مرتبطًا بجيل من  ولا 
ا بوفاتهم وسرعان ما سقطت. المرابطين- والتي تأثرت تأثرًا سلبيًّ

الفصل الرابع: ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟!



غـربة الـقــرآن98

بل نُريد تمكينًا مستمرًا يربط الأفراد بالمنهج المؤثر أكثر من ربطهم بالموجهين 
التربوي، ولكن المقصد هو  التقليل من شأن الموجه  التربويين، وليس معنى هذا 
إعادة ترتيب العملية التربوية التي تجعل الفرد يدور في فلك المنهج المؤثر، ويدور 
يستحق  ما  م  فيُقوِّ عليه،  المنهج  تأثير  على  ويتعرف  فيتابعه  التربوي  الموجه  معه 

ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٹ ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  پ  الضبط:  يستحق  ما  ويضبط  التقويم، 
ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄپ ]إبراهيم: 1[.

نقطة البداية
الشديد  الشعور  هي  التحديات  هذه  على  للتغلب  الصحيحة  البداية  نقطة  إن 
بالخطر، والتقييم الصحيح للواقع، والوقوف على التحديات الحقيقية التي تواجه 
هذا  إلى  بها  وصلوا  التي  الكيفية  عن  الصحابة  جيل  في  والبحث  التغيير،  عملية 

.D المستوى الذي جعلهم مؤهلين لتلقي نصر الله

نظرة واقعية
إننا الآن أمام واقع في غاية التعقيد:

.. مؤامرات عالمية لطمس الهوية الإسلامية، وتمييع المعاني ال﻿أصيلة وإفراغها 
من مضمونها داخل نفوس المسلمين.

.. سماء مفتوحة، وفضائيات تبث السموم، وتضغط على الغرائز، وتدفع نحو 
السلبية وعبادة الذات والشهوات.

.. ارتفاع تكاليف إدارة الحياة من جهد ومال ووقت مما يستهلك الفرد، سواء 
كان ذلك الفرد هو القائم على العملية التربوية )الموجه التربوي(، أو المتلقي.



99

..الفرد الذي يُراد تغييره قد تم تكوينه في الصغر، وأصبح محتواه التكويني في 
البنية الأساسية شبه مكتمل، ومن ثم فإن الجزء المتاح للتلقي هو الجزء الفارغ في 
المحتوى التكويني، وفي الغالب تكون نسبة هذا الجزء ضئيلة للغاية، ومن ثم فلن 
تحقق محاولات الإصلاح أهدافها في التغيير الحقيقي لأن المساحة المتاحة أمامها 

لا تكفي لإحداث التغيير المطلوب.

المعتقدات  فيه  تجذرت  قد  التكويني  المحتوى  فإن  الوقت  نفس  وفي 
والتصورات منذ الصغر وأصبحت كالصخور الصلبة التي لا يمكن أن تتغير.

..نعم، في الغالب هناك في هذا المحتوى مساحة تمتلئ بالتصورات والقيم 
الصحيحة التي غرسها الأبوان في أبنائهما.

هذه المساحة تختلف نسبتها من شخص لآخر بحسب درجة صلاح وإيجابية 
معاني  من  الكثير  عن  ابتعادنا  تؤكد  لواقعنا  الغالبة  السمة  فإن  ذلك  ومع  الأبوين، 
الصلاح، مما يدل على غلبة التصورات والمعتقدات الفاسدة على محتوانا التكويني.

فما الحل إذن في هذه المشكلة الضخمة؟

كيف يمكن زلزلة كل معتقد وتصور خاطئ، واستبدال الصحيح به، لاسيما أن 
بناء  وتعيد  الرواسي،  الصخور  تحطم  خارقة  جبارة  قوة  إلى  تحتاج  الزلزلة  هذه 

المحتوى التكويني على الأساس الإسلامي الصحيح؟

معنى ذلك أن البحث عن الحل ينبغي أن يكون في اتجاه التفكير في إمكانية 
إيجاد مثل هذه القوة الجبارة المزلزلة.

بأنفسنا،  ما  بتغيير  D عندما طالبنا  الله  أن  بحقيقة  التذكير  أهمية  تبرز  وهنا 

الفصل الرابع: ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟!



غـربة الـقــرآن100

فلقد طالبنا وهو يعلم E بأن وسائل التغيير متاحة أمامنا.

والصعوبات  بالتحديات  الخبير  العليم  وهو  بالتغيير،   E اللهُ  طَالَـبَـنا 
التي تواجهنا: پ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ  پ ]الملك: 14[.

فيقينًا أن تلك القوة الخارقة الجبارة موجودة.

.. نعم، قد نكون غافلين عنها، غير منتبهين لها كحالنا مع كثير من آيات الله: 
]يوسف:  پ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٹ ڀ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  پڀ 

105[، لكنها موجودة.. يقينًا موجودة.

عناصر العملية التربوية
إلى  تهدف  رئيسة  عناصر  ثلاثة  من  تتكون  التربوية  العملية  أن  المفترض  من 
أو  والبيئة  والمنهج،  التربوي،  الموجه  هي:  العناصر  هذه  )المُتلقي(  الفرد  تغيير 

الوسط المحيط بالفرد.

هذه العناصر الثلاثة تعمل عملها في السنوات الأولى للطفل ويكون بطلَها الأبوان 
التربوي( -كما أسلفنا- وكلما زاد العمر يقل الانبهار بالأشخاص، وذلك  ه  )الموجِّ
لامتلاء المحتوى التكويني بالمعتقدات والتصورات التي استقبلها الفرد من أبويه ومن 

الوسط المحيط به.

فإذا ما تجاوز الفرد مرحلة المراهقة فإن أمر تغييره من الصعوبة بمكان لأن محتواه 
التكويني شبه مكتمل، بل قد بدأ في التصلب والرسوخ.

ح والحرص على المال من خلال نشأته الأولى  لذلك فلو تربَّى فردٌ ما على الشُّ
والوسط المحيط به؛ فإن من الصعب تغيير تعامله مع المال بعد سن المراهقة، حتى ولو 
قام على أمر تربيته أفضل المربين -إلا من رحم الله- لأن الأمر أكبر منه بكثير، فلقد 



101

ب الفرد حب المال والحرص عليه، وأصبح لهذا المعنى جذور عميقة في ذاته. تشرَّ

كل ما يمكن أن يفعله الموجه التربوي هو أن يجعله يقتنع بأهمية الإنفاق في 
سبيل الله، ويُحسن أداءه الشكلي في بعض المواقف، لكن تبقى الممارسة الحياتية 
أو  شحيح  غير  أنه  نفسه  في  الشخص  هذا  يرى  الغالب  في  بل  هي،  كما  اليومية 
حريص على المال، بل قد يعتقد عكس ذلك ويبرر تصرفاته بأنها من باب الاقتصاد 

في المعيشة ووضع كل درهم في مكانه الصحيح: 

ںں   ںں   ڱڱ   ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ڱ ک  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  پک 

ڻڻ  ڻڻ  ڻڻ  ڻڻ ۀ ۀ پ ]البقرة: 11، 12[.

عن  والإجابة  الداء  لتشخيص  البعض  جلس  كلما  أنه  للأسف  يدعو  ومما 
السؤال الذي يتردد كثيرًا وهو: لماذا لا يتغير حال الكثير من الأفراد على الرغم من 
الموجه  على  باللائمة  يتوجهون  أنهم  تجد  معهم؟...  يبذل  الذي  الكبير  الجهد 

التربوي وتقصيره، وأن الحل ينبغي أن يكون في اتجاه تقويته وتأهيله.

الجبارة  القوة  وجود  وبدون  بمفرده،  نفعًا  يجدي  لن  لكنه  جيد  تشخيص  هذا 
المُزلزلة.

فإن كنت في شك من هذا فما عليك إلا أن تسأل نفسك: هل من الممكن أن 
بتدريس  يقوم  أن  نبوغه- في  تلميذ في الصف الأول الابتدائي -مهما كان  ينجح 

مادة الفيزياء لطلاب الدراسات العليا في كلية العلوم؟!

إنه نفس الأمر -بل أشد- عندما نطلب من شخص أيًا كان مستواه أن يؤثر في 
الجذور في ذات أي فرد، ويغيرها على أساس الإسلام  العميقة  الصلبة  الصخور 

ومعانيه العظيمة.

الفصل الرابع: ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟!



غـربة الـقــرآن102

.. نعم، قد يغير في المساحة الضئيلة المتبقية في محتواه التكويني، ولكن كم 
تبلغ نسبة هذه المساحة بالمقارنة بما تم تكوينه في بنية شخصيته الأساسية؟

ناهيك عن ندرة وجود الموجه التربوي الميداني القدوة في ظل ظروف الحياة 
الراهنة، ولو توفر للقليل فلن يتوفر للكثير.. ولو تم -من الناحية الافتراضية- إعداد 
موجهين تربويين أكفاء يستوعبون جميع الأفراد، وعادت الأمة إلى صحتها في هذه 
وفاة  بعد  فماذا سيحدث  إلى الأحسن،  بتغيير حالها  لها  الله  الآونة، وتحقق وعد 

هؤلاء الموجهين التربويين؟

سيحدث كما حدث في المغرب بعد وفاة جيل الموجهين التربويين الذين أسسوا 
-بعون الله- دولة المرابطين حيث سقطت الدولة وانهارت، وكما حدث في تجارب 
كثيرة عندما انتفض المسلمون تجاه قضية )ما( كاحتلال بيت المقدس أيام الحملات 
عليه،  كانت  ما  إلى  الأمة  عادت  القدس،  وتحررت  القضية  انتهت  ما  فإذا  الصليبية، 
واندفعت الأجيال اللاحقة نحو الدنيا فيزداد المرض، وتدخل الأمة في دائرة الغضب 

الإلهي فيسلط الله عليها الذل والهوان.

فهل نريد أن نكون كذلك؟

التغيير في جيل  التربوية التي تحقق  هل نريد شحذ الهمم، واستنفار الجهود 
من الأجيال فتتحسن أحوال الأمة نسبيًا، وتُحلُّ بعض مشكلاتها، ثم تعود الأمور 

إلى ما كانت عليه في الجيل الثاني والثالث بعد وفاة جيل الموجهين التربويين ؟!

هذا لو افترضنا أنه يمكن للموجهين التربويين أن يحدثوا تغييرًا في أنفسهم أو 
في الآخرين في ظل امتلاء وتجذر محتواهم التكويني.

أم ترانا نريد تغييرًا تمليه الأحداث والقوارع التي تمر بالأمة، فإذا انجلت تلك 



103

الأحداث عاد الناس إلى سابق عهدهم؟!

القوة المُزلزلة
والإعجاب  المتبع،  والهوى  المطاع،  والشح  الدنيا،  بحب  مريضة  الأمة  إن 
بالنفس، ولن يصلح الله حالنا إلا إذا غيرنا ما بأنفسنا.. وأداة هذا التغيير الرئيسة هي 

)التربية(.

العوائق  وجود  بسبب  مهمتها  أداء  في  التربية  عملية  تنجح  أن  يمكن  ولا 
والتحديات التي تم ذكرها، والتي يقف على رأسها تجذر الشح المطاع والإعجاب 

بالنفس في ذات الفرد.

والحل الوحيد لهذه الإشكالية هو البحث عن قوة خارقة تقوم بإحداث الزلزلة 
في كينونة الإنسان ومحتواه التكويني.

فإن قلت: وهل توجد قوة بهذه الصفات لا نعرفها؟!
.. نعم، هناك قوة بهذه الصفات توجد بيننا ولا نعرف قدرها ولا قيمتها.. إنها 

قوة تأثير »القرآن« الجبارة.

.. هذه القوة لا يوجد لها مثيل على وجه الأرض، لكن الله D جعل مجال 
عملها الرئيس هو قلب وعقل ونفس الإنسان.

ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڑ ڈ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  پ  لحطمته:  جبل  إلى  تتوجه  أن  القوة  لهذه  سُمح  فلو 
ک ک ک ک گ گ گک ک ک ک گ گ گگ پ ]الحشر: 21[. 

ولو سُمح لهذه القوة أن تُحرك الجبال من مكانها وتسيرها لفعلت -بإذن الله-

عتها: پ  ڃ ڃ چ چ چ چ ڃ ڃ چ چ چ چ  عَ الأرض لقطَّ ولو سمح لهذه القوة أن تُقطِّ

الفصل الرابع: ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟!



غـربة الـقــرآن104

]الرعد: 31[ وجواب الشرط في الآية محذوف  پ  ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌڎ 
وتقديره: لكان هذا القرآن.

الجبارة  القوة  هذه  الأرض..  وجه  على  قوة  تضاهيها  لا  العظيم  القرآن  فقوة 
المزلزلة أودعها الله فيه لكي تصبح معجزته هي أعظم معجزة نزلت من السماء..

.Q أعظم من معجزة موسى وعيسى وصالح

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »مَا مِنَ الَأنْبيَِاءِ مِنْ نَبيٍِّ إلَِّاَّ قَدْ أُعْطِيَ مِنَ الآيَاتِ مَا مِثْلُهُ آمَنَ 
أَكْثَرُهُمْ  أَكُونَ  أَنْ  فَأَرْجُو   ، إلَِيَّ اللهُ  أَوْحَاهُ  وَحْيًا  أُوتيِتُهُ  الَّذِي  كَانَ  وِإنَِّمَا  الْبَشَرُ،  عَلَيْهِ 

تَابعًِا يَوْمَ الْقِيَامَةِ«))).

هو  الأساس  عملها  ومجال  القيامة،  يوم  إلى  القرآن  ببقاء  باقية  معجزة  وهي 
كينونة الإنسان.. فإذا ما تم تسليطها عليه؛ فإنها تحطم الصخور الصلبة في محتواه 
التكويني.. تحطم التصورات والمعتقدات الخاطئة، وتحرره من أسر أغلاله، وتعيد 

صياغته من جديد عبدًا صالحًا مُصلحًا.

الجيل  ذلك  منهم  وصنع  الصحابة  جيل  صياغة  أعاد  الذي  هو  القرآن  هذا 
القرآني الفريد.

.. وهذا القرآن هو المرشح الأول والمتفرد الذي يمكنه -بإذن الله- بناء الأمة 
من جديد وإعادتها إلى صحتها وعافيتها.

وضوح وصراحة
بصورة  للفرد  التغيير  يتم  أن  يمكن  لا  أنه  وصراحة  بوضوح  نعلنها  هنا  من 

رواه البخاري )182/6 برقم: 4981(، ومسلم )134/1 برقم: 152(. 	(((



105

الإنسان،  ذات  إلى  القرآن  قوة  بدخول  إلا  حقيقية، وعميقة، ومتوازنة، ومتكاملة، 
وأية وسيلة أخرى -مع أهميتها- إلا أنها لا يمكنها أن تفعل ما يفعله القرآن.

شارحة  فالسنة  بالتبعية،  النبوية  السنة  يشمل  القرآن  عن  الكلام  أن  البيان  عن  وغني 
ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ڤ   ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  پ   فيه:  أُجمل  لما  مبينة  للقرآن، 

ڦڦپ ]النحل: 44[.

القرآن  أن تكون وسائل إضافية تؤكد معاني  للوسائل الأخرى  ..نعم، يمكن 
تُحدث  لا  للقرآن-  التأثيرية  المعجزة  -بدون  بمفردها  ولكنها  تطبيقاته،  وتشرح 

التغيير المنشود.

أتدري أخي لماذا؟

وما  وأمراضنا  ومشكلاتنا  سرائرنا  ويعلم  خلقنا  الذي  هو  القرآن  مُنزل  لأن 
نحتاج إليه.

.. الذي أنزله هو رب العالمين، الذي يقوم على أمر تربيتنا وتعاهدنا بما 
يصلحنا: پڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژڑپ    ]الفرقان: 6[.

شيء  يعارضها  لا  التي  الخسارة  يخسرون  الناس  إن  الظلال:  صاحب  يقول 
بالانصراف عن هذا القرآن، وإن الآية الواحدة لتصنع أحيانًا في النفس حين تستمع 

لها وتنصت أعاجيب من الانفعال والتأثر والاستجابة))).

وخلاصة القول: 

إنه لن يتغير الفرد ولا الأمة ولن ينصلح حالها إلا إذا دخل القرآن بقوته المزلزلة 

في ظلال القرآن )1420/3(. 	(((

الفصل الرابع: ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟!



غـربة الـقــرآن106

إلى ذات الإنسان، وتم التعامل معه باعتباره الوسيلة المتفردة للتربية.

يقول محمد رشيد رضا: فصلاح هذه الأمة لا يصلح إلا بما صلح به أولها، ولقد 
صلحت أنفس العرب بالقرآن الكريم؛ إذ كانوا يتلونه حق تلاوته، فرفع أنفسهم وطهر 
بالغًا، وهذّب نفوسهم، وطهر عقولهم من خرافات الوثنية  قلوبهم، وأثر فيهم تأثيرًا 
التأثير  ذروة  إلى  بقلوبهم  ووصل  هممها،  وأعلى  أخلاقها،  ورفع  للنفوس،  المُذلة 

والتأثر))).

تفسير المنار، نقلًًا عن الإعجاز التأثيري في القرآن )ص: 101، 102(. 	(((



107

من نتائج عدم التغيير بالقرآن

لعدم الانتفاع بالقرآن في التغيير الحقيقي للفرد نتائج سيئة، تعرفنا على طرف 
منها في الأسطر السابقة، وإليك -أخي القارئ- طرفًا آخر.

استمرار الفرقة بين المسلمين
اختلافنا  يستمر  ثَم  ومِن  الحقيقي،  التغيير  يحدث  لن  القرآن  عن  نبتعد  عندما 
وتفرقنا، لأن أسباب الفرقة والاختلاف إما شبهات أو شهوات، إما جهل بالحق، وإما 
شح مطاع وهوى متبع وإعجاب المرء برأيه.. والقرآن قادر -بإذن الله- أن يغير كل هذا 

پڦ ڄ ڄ ڦ ڄ ڄ  الأول:  الجيل  مع  كما حدث  رايته،  الأمة تحت  يجمع  وأن 
ڄ ڄ ڃڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڄ ڄ ڃڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ 

ڌڌ پ ]آل عمران: 103[.
يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »أَبْشِرُوا أَبْشِرُوا، أَلَيْسَ تَشْهَدُونَ أَنْ لََا إلَِهَ إلَِّاَّ اللهُ، وَأَنِّي 
رَسُولُ اللهِ؟ قالوا: نعم، قال: فَإنَِّ هَذَا الْقُرْآنُ سَبَبٌ طَرَفُهُ بيَِدِ اللهِ وَطَرَفُهُ بأَِيْدِيكُمْ، 

وا وَلَنْ تَهْلَكُوا بَعْدَهُ أَبَدًا«))). كُوا بهِِ، فَإنَِّكُمْ لَنْ تَضِلُّ فَتَمَسَّ

استمرار الذل والهوان
من توابع عدم التغيير من خلال القرآن استمرار حالة الذل والهوان التي تعيشها 

الأمة، لأن رفعتها في الدنيا مرتبطة بـ: 

رواه ابن أبي شيبة في المصنف )125/6 برقم: 30006(، وابن حبان )329/1 برقم: 122(، والطبراني  	(((
.I في الكبير )188/22( عن أبي شريح الخزاعي

الفصل الرابع: ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟!



غـربة الـقــرآن108

أولًًا: بتمثل رسالة الإسلام في أبنائها: پ ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭپ 
]آل عمران: 139[. 

فيها  والعدل  الحق  إقامة  وهو  البشرية،  تجاه  العظيم  بواجبها  بقيامها  وثانيًا: 
أحد:  من  ضغوط  دون  الناس  لجميع  دعوته  يبلغوا  أن  الله  إلى  للدعاة  والتمكين 

پٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ 

ٹٹڤ پ ]آل عمران: 110[.

وعندما تترُك الأمة القرآن، ولا يدخل أفرادها إلى دائرة تأثيره فإنهم لن يتغيروا، 
ولن تتمثل فيهم صفات أصحاب الرسالة، ومِن ثَم يحدث العكس، فيُترك الجهاد 
عليها  فيحق  أسبابها،  تحصيل  وعلى  الدنيا  على  الناس  ويتصارع  الله،  سبيل  في 

العذاب من الله D بالذل والهوان.

فعندما ننتفع بالقرآن في التغيير يرفعنا الله إلى مكان القيادة في الأرض، وعندما 
به  أخبرنا  ما  وهذا  والهوان،  والذل  بالخذلان  الصارمة  سنَّته  علينا  ستجري  نتركه 

محمد صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ اللهَ يَرْفَعُ بهَِذَا الْكِتَابِ أَقْوَامًا وَيَضَعُ بهِِ آخَرِينَ«))).

ضياع البشرية
إن الإسلام هو الدين الخاتم، ورسالة الله الأخيرة للناس، ولقد كلف سبحانه 
أمة الإسلام في كل زمان ومكان أن تقوم بتبليغه إلى جميع البشر على وجه الأرض 
عن  يمنعهم  لا  ممن  مخبوء  خير  بداخله  من  كل  واستنقاذ  عليهم،  الحُجة  لإقامة 

الإسلام إلا الجهل به.

رواه مسلم )559/1 برقم: 817(. 	(((



109

ولقد كلف الله D أمة الإسلام كذلك بقيادة البشرية، وأن تقيم فيها ميزان 
الحق والعدل: پ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چڃ ڃ ڃ چ چ چ چڇ پ ]البقرة: 193[.

ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٹ ٺ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  پ 
ٹ ٹٹ ٹڤ  پ  ]آل عمران: 110[.

الضياع  أليس  للبشرية؟!  يحدث  أن  تظن  فماذا  وظيفتها  الأمة  تترك  وعندما 
والشقاء والبؤس واستعلاء الظلم والفساد؟!

فقل لي بربك أليس هذا هو الحادث الآن؟!

.. فكـل يوم يمر والمسـلمون في غفلة عن دينـهم تخسر البشـرية فيه خسـارة 
فادحة، ويزداد شقـاؤها وتعاسـتها، ولا حـول ولا قوة إلا بالله.

غياب الربانية
ذلك  فينعكس  به،  التـام  والتعلق   ،D بالله  الدائـم  الاتصـال  هي  الربانـية 
على مشـاعرنا وعقـولنا، فيكون سبحانه هو الأسبق لقلوبنا عند التعرض للشدائد 

والمضايقات.

الربانية تعني الربط الدائم لأحداث الحياة بالله D، وتعني كذلك الحضور 
القلبي الدائم معه سبحانه، والتعلق التام به، وهي شرط الولاية والعزة للفرد والأمة: 

ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  ڈ   ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  پ 
ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک   پ  ]الأنبياء: 105، 106[.

وأفضـل وسـيلة لتحـقيقها هي القـرآن: پ  ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ 
ڈ ڈ ژڈ ڈ ژ پ ]آل عمران: 79[.

الفصل الرابع: ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟!



غـربة الـقــرآن110

D بما استطعت؛ فإنك لن  يقول خباب بن الأرت I: تقرب إلى الله 
تقرب إليه بشيء أحب إليه من كلامه))).

تأثيره، وإن لم تحل روحه في قلوبنا  دائرة  إلى  بالقرآن وندخل  ننتفع  لم  فإن 
وستعلو  الأمة،  في  الربانيين  وجود  مفزع  بشكل  وسيقل  الربانية،  معاني  فستغيب 

رايات المادية، وسترتفع قيمها الفاسدة، ويزداد الانجذاب نحو الأرض والطين.

القلق والاضطراب النفسي
قال تعالى: پئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئىئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى پ ]طه: 124[.

فالقرآن يجمع هَمَّ القلب، ويوجهه نحو الله، وعندما نبتعد عنه تتفرق الهموم، 
ويزداد الشعور بالغم، والقلق والاكتئاب.

ويحكي أحد الأصدقاء المشتغلين بالدعوة عن تجربته في هذا الأمر فيقول: لقد 
لعيادة  للذهاب  دفعتني  نفسية  ضغوط  من  أعاني  كنت  ولكنني  بالدعوة  أتحرك  كنت 
ففعلت  الاكتئاب،  أقراص مضادات  بتناول  المعالج  الطبيب  النفسي، فنصحني  الطب 
حدث  الحقيقي  بمعناه  القرآن  من  -قليلًًا-  أقترب  بدأت  وعندما  سنوات،  لعدة  ذلك 
تحول إيجابي في حالتي النفسية، وبفضل الله تركت تناول الدواء، ولم يحدث لي ما 

كان يحدث في الماضي... ولم لا وقد قال تعالى: 

ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ک ڍ  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ   ئيپ 
کپ ]يونس: 57[. ک	 	

رواه أحمد بن حنبل في الزهد )برقم: 192(. 	(((



الفصل الخامس

أخطاؤنا مع القرآن





113

أخطاؤنا مع القرآن

القرآن الكريم له قيمة وقدر عظيم عند الله D، ولقد أكرم الله سبحانه أمة 
أبنائها، وهدايتهم للصراط المستقيم وتأهيلهم للقيام  الإسلام به لكي يقوم بتغيير 

بالوظيفة المتفردة في قيادة البشرية: 

پ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦپ ]البقرة: 143[.

وعندما لا يتعامل المسلمون مع القرآن بما يستحقه من التقدير والإجلال؛ فإن 
الله D سيغضب لكتابه وسيعاقب الأمة عقوبات متدرجة ومتصاعدة.. وهذا ما 
حدث بالفعل، ولعل أخطر تلك العقوبات: الحرمان من روحه وتأثيره البالغ على 

كينونة الإنسان، وقدرته -بإذن الله- على تغييره كما يحب الله ويرضى.

خلال  من  وذلك  القرآن،  تجاه  بالحرمان  الشعور  عدم  هو  ذلك  من  وأخطر 
تخفيف القرآن في قلوبنا.

يصير  حتى  قلوبنا،  في  مهابته  وتقليل  إضعاف  أي:  القرآن  تخفيف  ومعنى 
كالثوب البالي الذي لا يؤبه له، ولا يُنظر إليه، ولا يُرغب فيه.

تخفيف  وزاد  الحرمان،  زاد  تعاملًًا خاطئًا؛  القرآن  مع  تعاملنا  كلما  وللأسف 
الكبرى  الكارثة  لحدثت  المنوال  ذلك  على  الوضع  استمر  ولو  قلوبنا،  في  مهابته 

برفع القرآن، وكيف لا؟ وقد أخبرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بأنه سيرفع في آخر الزمان.



غـربة الـقــرآن114

أخطاؤنا مع القرآن
شأنها  من  خاطئة  كثيرة  بأعمال  نقوم  أننا  لوجدنا  القرآن  مع  أفعالنا  تأملنا  لو 

الاستدعاء المستمر لعقوبة الحرمان.

ومن أهم تلك الأفعال الخاطئة))):

� الجفاء عن القرآن.	

� التوجه نحو الكتب قبل القرآن.	

� الإسراع في حفظ ألفاظه دون العمل بها. 		

� البث المستمر للقرآن دون الاستماع والإنصات إليه.	

� الإسراع في قراءته دون تفكر. 	

� التعمق في إقامة حروفه، وإهمال العمل به.	

� تلحين القرآن، وغير ذلك.	

بفضل الله D تم الحديث عن أسباب عدم الانتفاع بالقرآن الكريم في كتاب )تحقيق الوصال بين القلب  	(((
والقرآن( وسنجتهد بعون الله D في هذه الصفحات  في استكمال الموضوع من زاوية أخطائنا مع القرآن.



115

من أخطائنا مع القرآن:
الجفاء عن القرآن

جفا عن الشيء أي ابتعد عنه ولم يلتزمه كما قال الله تعالى في حق المتهجدين 
بالليل: پ گ گ ڳ ڳگ گ ڳ ڳپ ]السجدة: 16[.

والمقصد من الجفاء عن القرآن هو البعد عنه وعدم التزامه، وذلك من خلال 
عدم المداومة على قراءته، ومرور الأوقات دون الالتقاء به.

ويشمل ذلك أيضًا عدم التفكر فيه؛ لأن المقصد من قراءته هو فهم المقصود 
والاعتبار  التذكر  دوام  الله-  -بإذن  ذلك  وراء  من  ليحدث  فيها  والتفكر  آياته  من 
والانتباه. وشيئًا فشيئًا يصل مدلوله إلى القلب فيرسخ فيه وبهذا يتحقق معنى التدبر، 
ويكون الاتباع انعكاسًا لهذا كله، فإن لم يحدث التدبر كان التذكر الناتج عن التفكر 

وما يؤدي إليه من انتباه واتباع يمثل الحد الأدنى المطلوب بإذن الله.

النعمة العظمى
أمة  بها  شأنه-  -جل  الله  اختص  التي  العظمى  النعمة  هو  المجيد  القرآن  إن 
الإسلام دون غيرها من الأمم، ليقوم أفرادها بالاهتداء بهديه والاستشفاء بشفائه، 
للبشرية  قادة  بمثابة  ويكونوا  فيها،  دينه  ليقيموا  الأرض  في  ذلك  بعد  ينطلقوا  ثم 

فيضعوا فيها ميزان الحق والعدل: پ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ 
ٿ ٹ ٹ ٹ ٹٿ ٹ ٹ ٹ ٹڤ پ ]آل عمران: 110[.

ولا يمكن لأمة الإسلام أن تقوم بهذه الوظيفة الخطيرة في الأرض إلا إذا تمثل 
من  والاغتراف  به  الاتصال  دوام  يستدعي  وهذا  وسلوكًا،  خلقًا  أبنائها  في  القرآن 

ينابيع الهدى والإيمان المتفجرة من آياته بإذن الله.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن116

بين  المعركة  طبيعة  فإن  الفرد  مستوى  على  أما  الأمة؛  مستوى  على  هذا   ..
الغواية والإضلال،  أساليب  الشيطان كل  فيها  يستخدم  والتي  الشيطان والإنسان، 
ويستغل جهل النفس وولعها الدائم بتحصيل الشهوات؛ تستدعي وجود مصدر فذّ 
ومتفرد لمواجهة هذا كله، والانتصار الدائم على النفس والهوى والشيطان وزخرف 

الدنيا.. وهذا ما يفعله القرآن الحكيم إذا ما داوم المرء على الاتصال به: پ  ۉ ۉ ۉ ۉ 
ې ې ېېې ې ېې ى پ ]فصلت: 44[.

كل هذا وغيره يؤكد لنا أهمية المداومة اليومية والمكث المتكرر مع القرآن، 
فلا صلاح ولا فلاح، للفرد أو الأمة دون التزود اليومي بجرعة كبيرة من القرآن.

.. من هنا ندرك بعض الحِكَم من أسرار التوجيه الإلهي للرسول صلى الله عليه وسلم وللمؤمنين 
پۆۆ  ۈۈ  ۈۈ  ۇٴۇٴ ۋ ۋ ۅ  ۋ ۋ ۅ  بالمداومة على تلاوة القرآن، كقوله تعالى: 

ۅۅۉ پ ]العنكبوت: 45[.

بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئجئح  ی  ی  بخ   بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئجئح  ی  ی  یی  یی   ئىئى   ئىئى   پ  وقـولـه: 
بم بى بيبم بى بيپ ]الكهف: 27[.

وقوله: پڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃڃ ڃ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃڃ ڃ 
ڃ چ چ چ چ ڃ چ چ چ چ ڇڇ  ڇڇ  ڇڇڇڇ  پ ]النمل: 91، 92[.

وقـولــه: پئا ئائا ئا  ئەئە  ئەئە  ئوئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ  ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ 
ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئىئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى پ ]فاطر: 29[.

وغني عن البيان أن معنى يتلو: يتبع، فإننا نقول: جاء فلان يتلوه فلان، أي جاء 
خـلفه وتبعـه، ويـؤكـد ذلك قـوله تعـالى: پ ٱٻ ٻ ٻٻپ  پٱٻ ٻ ٻٻپ  پ پ 
]الشمس: 1، 2[.



117

لماذا يحافظ مريض السكر على الدواء يوميًا؟

إن مريض السكر يلزمه دائمًا أن يداوم على تناول دوائه بصورة يومية منتظمة، 
المرض  أعراض  ظهور  ثَمَّ  ومِن  الدم،  في  السكر  نسبة  ارتفاع  لتجنب  وذلك 
ومضاعفاته عليه، كذلك القرآن؛ من الضروري أن يحافظ المرء على لقائه اليومي 
وقسوة  الهوى،  غلبة  ومن  لله،  ونسيان  غفلة  من  السلبية  النتائج  ستظهر  وإلا  به، 

القلب، وضيق الصدر، وتقوية داعي الشيطان: پ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ 
ڄ ڄ پ ]الجن: 17[.

مهما  اليومية  التلاوة  بالمداومة على  التوجيه  أسباب  بعضًا من  ندرك  هنا  من 
كانت الظروف من مرض أو سفر أو انشغالات، ولك أخي القارئ أن تتأكد من هذا 

المعـنى من قـوله تعـالى: پٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ 
ٺ ٺٺ ٿ ٿ ٿ ٿٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤڤٺ ٺٺ ٿ ٿ ٿ ٿٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤڤ  ڦڦ  ڦڦ  ڦڦ  ڦڦ  ڄڄڄ ڄ ڄ ڄ 

ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڌ ڄ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ 

ڳ  ڳ  ڳ  گ  گگ  گ  ک  ک  ک  ک  ڳ ڑ  ڳ  ڳ  گ  گگ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑڑ   ژژژژ   ڈڈ   ڈ  ڎ  ڈ ڌڎ  ڎ  ڌڎ 

ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻڻ ڻ ڻۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻڻ ڻ ڻۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ پ ]المزمل: 20[.

ومما يؤكد ضرورة المداومة اليومية على قراءة القرآن، وتخصيص )وِرد( أو 
)قدر ما( يكون بمثابة »جرعة ثابتة«؛ ما أخبرنا به رسول الله صلى الله عليه وسلم عن وجود مساحة 
زمنية محدودة لمن حالت ظروفه دون قراءة وِرده في ليلة )ما( بأن يقوم بقراءته ما 
بين صلاة الفجر والظهر.. يقول صلى الله عليه وسلم: »مَنْ نَامَ عَنْ حِزْبهِِ أَوْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ فَقَرَأَهُ فِيمَا 

يْلِ«))). مَا قَرَأَهُ مِنَ اللَّ هْرِ كُتبَِ لَهُ كَأَنَّ بَيْنَ صَلََاةِ الْفَجْرِ وَصَلََاةِ الظُّ

رواه مسلم )515/1 برقم: 747(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن118

وهذا يدل دلالة واضحة على ضرورة التزام القرآن والمداومة على الاتصال 
به، وأنَّ من فاته ذلك في ليلة من الليالي لأي ظرف كان؛ فعليه أن يسعى لتحصيله 

في أقرب وقت.

المداومة والاتباع
إن من أهم مقتضيات تقدير القرآن: عدم هجره، وأخطر صور هجره هو هجر 
المداومة على تلاوته، أو بمعنى آخر: معاملته بجفاء، ونكرر بأن المقصد بتلاوته: 
پ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ   ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺٺ  پ  والتطبيق:  بالعمل  توجيهاته  وراء  والسير  اتباعه 
]الأعراف: 3[.

پ گ گ گ ڳ ڳ گ گ گ ڳ ڳ  ڳڳ  ڳڳ  ڱڱ  ڱڱ  ڱڱ ڱ ں ں  ڱ ں ں 
ڻ ڻڻ ڻ پ ]الأعراف: 157[.

والمتأمل للسنة النبوية يجدها تدعو المسلمين إلى المداومة على قراءة القرآن 
وعدم الجفاء عنه.. يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: 

هُ يَأْتيِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ شَفِيعًا لَأصْحَابهِِ«))). »اقْرَءُوا الْقُرْآنَ فَإنَِّ

ويقول صلى الله عليه وسلم: »اقْرَءُوا الْقُرْآنَ، وَلََا تَغْلُوا فِيهِ، وَلََا تَجْفُوا عَنْهُ، وَلََا تَأْكُلُوا بهِِ، وَلََا 
تَسْتَكْثرُِوا بهِِ«))).

وينبه الرسول صلى الله عليه وسلم على ضرورة المداومة والتعاهد للقرآن وإلا فالعقوبة الفورية 
 ،]41 ]فصلت:  پ  ک کگ  ک کگک  پ ک  ربنا:  علمنا  كما  القرآن  لأن  الانتظار؛  في 

رواه مسلم )553/1 برقم: 804(. 	(((
تبذلوا جهدكم في  بأن  فيه  تغلوا  برقم: 15529(، وقوله: ولا  المسند )288/24  رواه الإمام أحمد في  	(((
قراءته وتجويده من غير تفكر كما قال في الحديث الآخر لم يفقه من قرأ القرآن في أقل من ثلاث، وقوله:لا 

تستكثروا به: أي لا تجعلوه سببًا للإكثار من الدنيا )المناوي في فيض القدير: 83/2(.



119

فهو يعامل العبد على أساس معاملته له، فإن هجره وجفاه، ثم أراد أن يعود إليه ففي 
الغالب لن يجد روحه ونوره وأثره في انتظاره، وعليه أن يبذل مجهودًا كبيرًا لكي 
يعود الاتصال بينه وبين القرآن، وهذا ما عبر عنه قوله صلى الله عليه وسلم: »تَعَاهَدُوا الْقُرْآنَ فَوَالَّذِي 

يًا مِنَ الِإبلِِ مِنْ عُقُلِهَا«))). نَفْسِي بيَِدِهِ لَهُوَ أَشَدُّ تَفَصِّ

ي، وَاسْتَذْكِرُوا  وقوله: »بئِْسَمَا لَأحَدِهِمْ أَنْ يَقُولَ: نَسِيتُ آيَةَ كَيْتَ وَكَيْتَ، بَلْ نُسِّ
عَمِ«))). جَالِ مِنَ النَّ يًا مِنْ صُدُورِ الرِّ هُ أَشَدُّ تَفَصِّ الْقُرْآنَ، فِإنَِّ

واستذكار القرآن هو المداومة على تلاوته والاجتهاد في تذكر معاني آياته، وما 
فتح الله على العبد منها من معان إيمانية هادية وشافية... والله أعلم.

حال المؤمن مع القرآن
حين يدرك المؤمن قيمة القرآن وقدره، ويستشعر عظيم احتياجه الدائم إليه، 
ه، ومِن ثَمَّ فمن  فإنه سيكون على اتصال مستمر به، وإن آل ذلك إلى ترك نومه وملاذِّ
المتوقع أن تجده يسهر معه بالليل حيث السكون والهدوء، وكلما نادته نفسه بالنوم 
قاومها من أجل الاستمرار مع صاحبه القرآن، فيؤدي هذا إلى شحوب وجهه من 
ل القرآن لصاحبه يوم  قلة الراحة، ولعلنا من خلال هذا التوصيف ندرك معنى تمثُّ

القيامة على صورة رجل شاحب، وكأنه يريه حاله الذي كان عليه في الدنيا.

الْقِيَامَةِ  يَوْمَ  الْقُرْآنُ  »يَجِيءُ  قال:  صلى الله عليه وسلم  النبي  عن   I الأسلمي  بريدة  عن 
احِبِ، فَيَقُولُ: أَنَا الَّذِي أَسْهَرْتُ لَيْلَكَ وَأَظْمَأْتُ نَهَارَكَ«))). جُلِ الشَّ كَالرَّ

. I رواه البخاري )193/6 برقم: 5033(، ومسلم )545/1 برقم: 791( عن أبي موسى الأشعري 	(((
.I رواه البخاري )193/6 برقم: 5032(، ومسلم )544/1 برقم: 790( عن ابن مسعود 	(((

رواه أحمد في المسند )41/38 برقم: 22950(، وابن ماجه )700/4 برقم: 3781(، واللفظ له، وحسنه  	(((=

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن120

إنه لشيء رائع تلك العلاقة التي تنشأ بين من يلتزم القرآن في ليله ونهاره، وبين 
القرآن ذاته، والتي تظهر نتيجتها في أوقات الشدائد، وأهمها يوم القيامة.

عن أبي أمامة I قال: أمرنا رسول الله بتعلم القرآن، وحثنا عليه، وقال: 
أَتَعْرِفُنيِ؟  للِْمُسْلِمِ:  فَيَقُولُ  إلَِيْهِ،  أَحْوَجَ مَا كَانُوا  الْقِيَامَةِ  يَوْمَ  أَهْلَهُ  يَأْتيِ  الْقُرْآنَ  »إنَِّ 
كَانَ  الَّذِي  يُفارِقَكَ..  أنْ  وتَكْرَهُ   .. تُحِبُّ كُنْتُ  الَّذِي  أَنَا  فَيَقُولُ:  أنتَ؟  مَنْ  فَيَقُولُ: 
الْمُلْكَ  فيُعْطَى   ،D هِ  رَبِّ إلَِى  بهِِ  فَيَقْدَمُ  الْقُرْآنُ؟!  كَ  لَعَلَّ فَيَقُولُ:  ويُدْنيِكَ،  يَسْحَبُكَ 
تَانِ لََا يَقُومُ  كينةُ، ويُنْشَرُ عَلَى أَبَوَيْهِ حُلَّ بَيَمِينهِِ، وَالْخُلْدَ بشِِمَالهِِ، وُيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ السَّ
هَذَا  فَيَقُولُ:  أَعْمَالُنَا؟!  تَبْلُغْهُ  وَلَمْ  هَذَه  كُسِينَا  شَيْءٍ  يِّ  لِِأَ فَيَقُولََانِ:  نْيَا  الدُّ أَهْلُ  لَهُمَا 

بأَِخْذِ وَلَدِكُمَا الْقُرْآنَ«))).

في  العنان  لذهنك  -أخي-  وأطلق  ويُدْنيِكَ«  يَسْحَبُكَ  »كَانَ  صلى الله عليه وسلم:  قوله  تأمل 
التفكير في معانيها...

فهو الذي كان يسحبك من فراشك ويدنيك من ربك.	�

وهو الذي كان يسحبك من شهواتك وغفلاتك ويدنيك إلى دوام تذكرك وتقواك.	�

وهو الذي كان يسحبك إلى فعل الخير، ويدنيك من ساحة البر.	�

قال: يجيء القرآن يشفع لصاحبه، يقول: يا رب لكل   L وعن ابن عمر 
عامل عُمَالة من عمله، وإني كنت أمنعه اللذة والنوم، فأكْرِمه، فيقال: ابسط يمينك، 

اللون  المتغير  العالية )66/4(، وقوله: »كالرجل الشاحب« قال السيوطي: هو  =ابن حجر في المطالب 
أشبه  ليكون  الهيئة  هذه  على  يجيء  وكأنه  ونحوهما،  سفر  أو  كمرض  العوارض  من  لعارض  والجسم 
بصاحبه في الدنيا، أو للتنبيه له على أنه كما تغير لونه في الدنيا لأجل القيام بالقرآن كذلك القرآن لأجله في 

السعي يوم القيامة حتى ينال صاحبه الغاية القصوى في الآخرة.
رواه الطبراني في الكبير )350/8 برقم: 8119(، وابن الضريس في فضائل القرآن )ص: 56(. 	(((



121

ويُكسى  الله،  فيُملأ من رضوان  ابسط شمالك،  يُقال:  ثم  الله،  فيُملأ من رضوان 
كسوة الكرامة، ويُحلى بحلية الكرامة، ويُلبس تاج الكرامة))).

من هنا ندرك أن الذي يلتزم القرآن ولا يجفو عنه يضع نفسه في أفضل صورة 

يمكن أن يكون عليها المؤمن.. يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »لََا حَسَدَ إَلَّاَّ فِي اثْنَتَيْنِ: رَجُلٌ 

هَارِ، فَسَمِعَهُ جَارٌ لَهُ فَقَالَ: لَيْتَنيِ أُوتيِتُ  يْلِ وَآنَاءَ النَّ َّمَهُ اللهُ الْقُرْآنَ فَهُوَ يَتْلُوهُ آنَاءَ اللَّ عَل

، فَقَالَ  مِثْلَمَا أُوتيِ فُلََانٌ فَعَمِلْتُ مِثْلَمَا يَعْمَلُ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًًا فَهُوَ يُهْلِكُهُ فِي الْحَقِّ

رَجُلٌ: لَيْتَنيِ أُوتيِتُ مِثْلَمَا أُوتيِ فُلََانٌ فَعَمِلْتُ مِثْلَمَا يَعْمَلُ«))).

يكون  عنه  الجفاء  وعدم  بالقرآن  الالتزام  من  الحالة  بهذه  المسلم  أن  ويكفي 

هُمُ اللهُ،..  ممن يحبهم الله D، فعن أبي ذر الغفاري I مرفوعًا: »ثَلََاثَةٌ يُحِبُّ

ا يُعْدِلُ بهِِ؛ نَزَلُوا  وْمُ أَحَبَّ إلَِيْهِمْ مِمَّ وَذَكَرَ مْنْهُمْ: وَقَوْمٌ سَارُوا لَيْلَتَهُمْ حَتَّى إذَِا كَانَ النَّ

قَنيِ، وَيَتْلُو آيَاتيِ«))). فَوَضَعُوا رُؤُوسَهُمْ، فَقَامَ يَتَمَلَّ

إن الاتصال الدائم بالقرآن يعني استمرار اليقظة والتذكر والحضور القلبي مع 
الله.. جاء رجل إلى أبي سعيد الخدري I وقال: أوصني. فقال: سألتَ عما 
كُلِّ  رَأْسُ  هُ  فَإنَِّ اللهِ؛  بتَِقْوَى  »أُوصِيكَ  فقال:  قبلك،  الله صلى الله عليه وسلم من  عنه رسولَ  سألتُ 
هُ  ةُ الِإسْلََامِ، وَعَلَيْكَ بذِِكْرِ اللهِ وَتلََِاوَةِ الْقُرْآنِ؛ فَإنَِّ هُ رَهْبَانيَِّ شَيْءٍ، وَعَلَيْكَ باِلْجِهَادِ؛ فَإنَِّ

مَاءِ، وَذِكْرٌ لَكَ فِي الَأرْضِ« ))). رُوْحُكَ فِي السَّ

رواه الدارمي في السنن )2088/4 برقم: 3355(. 	(((
رواه البخاري )191/6 برقم: 5026(. 	(((

صحيح،  حديث  وقال:   ،)2568 برقم:   698/4( والترمذي   ،)21355 برقم:   285/35( أحمد  رواه  	(((
والنسائي )207/3 برقم: 1615(.

رواه أحمد ) 297/18 برقم: 11774(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن122

أخطار الجفاء عن القرآن

عندما يصل الإنسان إلى سِن التكليف فإنه يبدأ السير في رحلة العودة إلى الله، 
ر أم نسي.. انتبه  ويشرع في أداء امتحان عبادته E بالغيب، شاء أم أبى.. تذكَّ

ب.. آمن أو كفر. ق أو كذَّ أو غفل.. صدَّ

للإقناع  متفردة  كوسيلة  الكريم  بالقرآن  أكرمهم  أنْ  بعباده  الله  رحمة  ومن 
القيام  على  الله-  -بإذن  والإعانة  بها،  الدائم  والتذكير  الحقيقة،  بهذه  والإيمان 
بواجباتها، لذلك كان من الضروري أن يتواصلوا معه بشكل يومي دائم حتى يحقق 
ة، منها على  ضون أنفسهم لمخاطر جمَّ هدفه فيهم، ويوم أن يغفلوا عنه فإنهم يُعرِّ

سبيل المثال لا الحصر:

أولًا: استدعاء عقوبة الغفلة والإعراض عن آيات الله
وكمال  الحب،  كمال  تتضمن  والعبادة  بالغيب،  لنعبده   D الله  خلقنا  لقد 
التقوى  ودوام  منه،  والخشية  والمهابة  له،  والانقياد  والطاعة  إليه،  والافتقار  الذل 

والشكر.

شأنه،  جل  الله  معرفة  خلال  من  إلا  المعاني  هذه  فينا  تتمثل  أن  يمكن  ولا 
السليم لمعرفته من  الطريق   E لنا  أتاح  المعرفة، ولقد  فالمعاملة على قدر 
نها القرآن، وسمّاها بالآيات،  خلال معلومات عنه جل شأنه بثها في الكون، وضمَّ
فالنظر في تلك الآيات واستنطاقها للتعرف على الله من خلالها هو الهدف الأساس 

ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ڀ ٱ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  پ   وجودها:  من 



123

ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڤ ڀ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ 

ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڃ ڤ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ 

ڃ چ چ چڃ چ چ چ پ ]البقرة: 164[.

فإن قلت: ولكنه يصعب عليَّ فهم الآيات واستنطاقها، والتعرف على الله من 
خلالها.. فماذا أفعل؟

جاءك بفضل الله الجواب بأنه E أنزل كتابًا يتضمن أعظم آياته الدالة 
عليه، وما علينا إلا أن نداوم على قراءته والتفكر فيه حتى نصل لهدفنا المنشود.. 

ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ہ ڻ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  پڻ  تعالى:  قوله  المعنى  لهذا  تأكيدًا  ويكفيك 
ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ۆ ہھ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ہھ 

پ  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۇٴۋ  ۈ  ېۈ  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۇٴۋ  ۈ  ۈ 

]العنكبوت: 50، 51[.

ولأن الهدف من التفكر في الآيات هو دوام التذكر وزيادة المعرفة التي تؤدي 
إلى تحقيق معاني العبودية، والتي يأتي على رأسها )التقوى(: كان من أهم أهداف 

تج  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  تج ئى  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  پ  ذلك:  تحقيق  هو  القرآن 
تح تخ تم تى تي ثجتح تخ تم تى تي ثج پ ]طه: 113[.

ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ې ۇ  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  پ 
ې ې ې ى ى ئاې ې ې ى ى ئا پ ]الزمر: 27، 28[.

من  وعقله  وقلبه  المسلم  نفس  في  الكتاب  هذا  تلاوة  أهداف  تتحقق  ولكي 
تذكرة وتقوى لا بد من دوام قراءته والتفكر فيه، فإن لم يفعل ذلك وضع نفسه في 
من  التي  الوحيدة  وظيفتهم  عن  اللاهين  أنفسهم،  على  المنكبين  الغافلين،  دائرة 

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن124

ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڦ   ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  پ  خلقوا:  أجلها 
پ  ڍ  ڍ  ڍڍ  ڇڇ   ڇڇ   ڇڇ   ڇڇ   چچ   چچ   چچ   چچ   ڃ  ڃڃ  ڃ  ڄ  ڄڄ  ڃ ڄ  ڃڃ  ڃ  ڄ  ڄڄ  ڄ 
]الأعراف: 172[.

ض صاحبه لعقوبة المعرضين عن آيات  فالإعراض عن الاتصال بالقرآن يُعرِّ
الله، الغافلين عنها: پ ې ې ې ې ى ى ئائا ئە ئە ئو ې ې ې ې ى ى ئائا ئە ئە ئو 
ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۆئۈ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ی ئو  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۆئۈ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو 

ی ی ی ی پ ]الأنعام: 157[.

پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ ٱ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  پ   خطير:  جد  الأمر  إن 
پ  ٹٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ٹڀ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ 
]الأنبياء: 1 - 3[.

پ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ پ ]النجم: 59، 60[.

فيه،  والتفكر  بالقرآن،  الدائم  للاتصال  القصوى  الأهمية  لنا  يتبين  هنا  من 
والانتفاع بآياته.. يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »مَنْ قَامَ بعَِشْرِ آيَاتٍ لَمْ يُكْتَبْ مِنَ الْغَافِلِينَ، 

وَمَنْ قَامَ بمِِائَةِ آيَةٍ كُتبَِ مِنَ الْقَانتِيِنَ، وَمَنْ قَامُ بأَِلْفِ آيَةٍ كُتبَِ مِنَ الْمُقَنْطِرِينَ«))).

 ومن أخطار الجفاء عن القرآن:
ثانيًا: أنه دليل على عدم الاهتمام والتوقير للقرآن

لو أنك قابلت رجلًًا ذا جاه ومكانة عظيمة بين الناس، وتعرفت عليه، وطلبت 
منه زيارتك في منزلك، ثم جاءك في الموعد المحدد فلم يجدك، وانتظرك طويلًًا 

رواه أبو داود )545/2 برقم: 1398(، وابن خزيمة )181/2 برقم: 1144(، وابن حبان )310/6 برقم:  	(((
.)2572



125

فلم تأت، ثم انصرف، أترى لو قابلته بعد ذلك وطلبت منه تكرار الزيارة سيفعل كما 
فعل من قبل؟!

المرة الأولى لكنك لم تجلس معه، ولم تُحسِن  وتُراه لو كان قد وجدك في 
ضيافته، وانشغلت بأمور بيتك عنه، هل سيكرر تلك الزيارة؟!

الواقع؛ فإننا لن نستنكر رد فعل  بيننا على أرض  إذا ما حدثت  هذه المواقف 
الرجل ذي المكانة العظيمة على تجاهلك له، فكيف بالقرآن العظيم، المجيد، ذي 

الشرف، أحسن الحديث، الحكمة البالغة؟!

ألا تتوقع حين نتجاهل القرآن -وهو بيننا- أن تنزل علينا العقوبات؟!

الاهتمام  يتم  لم  فإن  والعلو،  الشرف  بالغة  مكانة  ذو  عزيز،  كتاب  القرآن  إن 
بوجوده بالشكل الذي يليق به؛ فسيتباعد عنا، ويفلت أثره وروحه ونوره من بيننا.. 
لَةِ، إنِْ عَاهَدَ عَلَيْهَا  مَا مَثَلُ صَاحِبِ الْقُرْآنِ كَمَثَلِ الِإبلِِ الْمُعَقَّ يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ

أَمْسَكَهَا وَإنِْ أَطْلَقَهَا ذَهَبَتْ«))).

القرآن والمداومة على قراءته والاتصال به، بربط  ففي الحديث تشبيه بتعاهد 
به  الانتفاع  حدث  للقرآن،  التعاهد  حدث  فكلما  الشرود،  منه  يخشى  الذي  البعير 
والوصال مع روحه، »كما أن البعير ما دام مشدودًا بالعقال فهو محفوظ وموجود، 
وخص الإبل بالذكر لأنها أشد الحيوان الإنسي نفورًا، وفي تحصيلها بعد استمكان 

نفورها صعوبة«))).

مُوا كِتَابَ اللهِ، وَتَعَاهَدُوهُ، وَتَغَنَّوا بهِِ، فَوَالَّذِي  ويؤكد هذا المعنى قوله صلى الله عليه وسلم: »تَعَلَّ
تًا مِنَ الْمَخَاضِ فِي الْعُقُلِ«))). دٍ بيَِدِهِ لَهُوَ أَشَدُّ تَفَلُّ نَفْسُ مُحَمَّ

رواه مسلم )543/1 برقم: 789(. 	(((
منهج السلف في العناية بالقرآن لبدر بن ناصر البدر )ص: 47(. 	(((

.I رواه الإمام أحمد في المسند )554/28 برقم: 17317( عن عقبة بن عامر 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن126

 ومن الأخطار كذلك: 
ثالثًا: قسوة القلب

هناك معركة شرسة يخوضها الشيطان مع بني آدم ليضلهم عن سبيل الله: پڦ ڦ 
ڦ ڦ ڄ ڄڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چڦ ڦ ڄ ڄڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ پ ]فاطر: 6[.

ويدخل الشيطان على الإنسان من بابي الشبهات والشهوات، ويستغل جهله، 
مخططاته،  لتنفيذ  بها؛  الدائم  الاستمتاع  وحب  الشهوات،  بتحصيل  نفسه  وولوع 
الناس في  D مكانًا لاختبار  الله  التي جعلها  الدنيا  إن  بل  وليس ذلك فحسب، 

ڄ  ڄ  ڦ ڄ  ڄ ڦ  ڄ  ڦ ڄ  پڦ  المُلهية:  والزخارف  بالزينة  مليئة  بالغيب،  له  عبوديتهم 
ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چپ ]الكهف: 7[.

فإذا ما استسلم العبد لوساوس الشيطان وهوى نفسه، وافتتن بالدنيا، فإن ذلك 
يعرضه لقسوة قلبه تجاه حقائق الإيمان، فلا تجده ينتفع بموعظة، ولا تذكرة.

لذلك كان من الأهمية بمكان تعاهد القلب وإمداده بالإيمان بحقائق الوجود 
ۇٴ  ۈ  ۇٴ ۈ  ۈ  پۈ  القرآن:  هي  لذلك  وسيلة  وأفضل  نابضًا،  ـا  حيًّ يظل  حتى 

ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉې ېۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉې ې پ ]الأنفال: 24[.

النجاة  فيه  القرآن،  قال: هو هذا  پ  ې  پ  ۉېۉې  تعالى:  قتادة في قوله  قال 
والبقاء والحياة))).

استمرار حياة  الله- على  ويُعيننا -بإذن  يشفينا  القرآن كدواء  لنا  الله  أنزل  لقد 
القلب وعدم استيلاء الهوى عليه، ومن ثَمَّ فينبغي تناول هذا الدواء كل يوم بكمية 
معتبرة حتى يحقق هدفه -بإذن الله- فإن فات المرء ذلك فقد عرّض نفسه لأخطار 

تفسير القرآن العظيم لابن كثير )273/2(. 	(((



127

ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ڭ ےۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ےۓ  پ    تعالى:  قوله  الأمر  هذا  بيان  في  ويكفي  جمة، 
ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ې ۇ  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ 

ىى ى پ   ]الحديد: 16[.

تأمل قوله تعالى: پ   ې ې ې ې ىې ې ې ې ى ى پ ]الحديد: 16[ أي: طال عليهم 
الزمن بلا تذكير فنتج عن ذلك قسوة قلوبهم.

ويؤكد الصحابي أبو موسى الأشعري I على هذا المعنى فيقول في نصيحته 
اء البصرة: اتلوه، ولا يطولن عليكم الأمد فتقسو قلوبكم كما قست قلوب من  إلى قُرَّ

كان قبلكم))).

ومن أقوال ابن مسعود I: إن بني إسرائيل لما طال عليهم الأمد، فقست 
قلوبهم، اخترعوا كتابًا من عند أنفسهم، استهوته قلوبهم، واستحلته ألسنتهم، وكان 
الحق يَحول بينهم وبين كثير من شهواتهم، حتى نبذوا كتاب الله وراء ظهورهم كأنهم 

لا يعلمون))).

 ومن أخطار الجفاء عن القرآن:
رابعًا: غياب الأثر

ــط  ــى المحي ــرد إل ــدى الف ــرآن يتع ــم بالق ــاء الدائ ــه اللق ــذي يحدث ــر ال إن الأث
ــر  الــذي يتعامــل معــه، وعندمــا يجفــو المؤمــن عــن القــرآن يضعــف هــذا الأث
ــذِي يَقْــرَأُ الْقُــرْآنَ مَثَــلُ  ويغيــب، ويؤكــد هــذا المعنــى قولــه صلى الله عليه وسلم: »مَثَــلُ الْمُؤْمِــنِ الَّ
ــذِي لََا يَقْــرَأُ الْقُــرْآنَ  ــبٌ ، وَمَثَــلُ الْمُؤْمِــنِ الَّ ــبٌ وَطَعْمُهَــا طَيِّ ؛ رِيحُهَــا طَيِّ ــةِ الُأتْرُجَّ
ــرْآنَ  ــرَأُ الْقُ ــذِي يَقْ ــقِ الَّ ــلُ الْمُنَافِ ــوٌ، وَمَثَ ــا حُلْ ــا وَطَعْمُهَ ــحَ لَهَ ــرَةِ؛ لََا رِي مْ ــلُ التَّ مَثَ

رواه مسلم )726/2 برقم: 1050(. 	(((
رواه البيهقي في شعب الإيمان )71/10: 7183(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن128

ــذِي لََا يَقْــرَأُ الْقُرْآنَ  ، وَمَثَــلُ الْمُنَافِــقِ الَّ يحَانَــةِ، رِيحُهَــا طَيِّــبٌ وَطَعْمُهَــا مُــرٌّ مَثَــلُ الرِّ
.(((» ــرٌّ ــسَ لَهَــا رِيــحٌ وَطَعْمُهَــا مُ ــةِ، لَيْ ــلِ الْحَنْظَلَ كَمَثَ

فالطعم يشعر به من يتناوله فقط، أما الريح فيشعر بها من حوله، وهذا يدل على 
في  تأثيرًا  الأكثر  هو  يتلوه  فيما  ر  والمُتفكِّ عنه،  الجافي  غير  بالقرآن  الملتزم  أن 

الآخرين.

ة بالتمثيل دون غيرها من الفاكهة  يقول ابن حجر: الحكمة في تخصيص الُأترُجَّ
التي تجمع طيب الطعم والريح لأنه يتداوى بقشرتها، وقيل إن الجن لا تقرب البيت 
الذي فيه الأترج، فناسب أن يمثل به القرآن الذي لا تقربه الشياطين، وغلاف حبه 
أبيض، فيناسب قلب المؤمن، وفيها أيضًا من المزايا كبر جرمها )حجمها(، وحُسن 
منظرها، وتفريح لونها، ولين ملمسها، وفي أكلها مع الالتذاذ؛ طيب نكهة، ودباغ 
معدة، وجودة هضم، ومنافع أخرى))). بينما التمرة مهما كان عندك منها الكثير، فلا 

يشعر أحد بذلك ممن حولك.

 ومن أخطار الجفاء عن القرآن:
خامسًا: نسيان معاني القرآن

من الضروري أن يتذكر المسلم بصورة دائمة المعاني التي تعلمها من القرآن 
في التلاوة أو المدارسة، وهذا لن يتم بدون المداومة على الاتصال به والتفكر في 

آياته. وإذا جفا عنه فبمرور الوقت سينسى ما تعلمه.

ي،  جاء في الحديث: » بئِْسَمَا لَأحَدِهِمْ أَنْ يَقُولَ: نَسِيتُ آيَةَ كَيْتَ وَكَيْتَ، بَلْ نُسِّ
عَمِ«))). جَالِ مِنَ النَّ يًا مِنْ صُدُورِ الرِّ هُ أَشَدُّ تَفَصِّ وَاسْتَذْكِرُوا الْقُرْآنَ، فِإنَِّ

رواه البخاري )190/6 برقم: 5020(، ومسلم )549/1 برقم: 797( واللفظ له. 	(((
فتح الباري )66/9، 67(. 	(((

.I رواه البخاري )193/6 برقم: 5032(، ومسلم )544/1 برقم: 790( عن ابن مسعود 	(((



129

وقال أبو العالية: كنا نعُدُّ من أعظم الذنوب أن يتعلم الرجل القرآن ثم ينام عنه 
حتى ينساه))).

لذلك نجد النهي عن توسد القرآن، ومدح من لا يتوسده، فقد ذُكر عند النبي 
دُ الْقُرْآنَ«))). أي لا ينام  ( فقال: »ذَاكَ رَجُلٌ لََا يَتَوَسَّ صلى الله عليه وسلم رجل )وهو شُرَيْحُ الحَضْرَميُّ

عن القرآن.

وسُئل أحمد بن صالح عن ذلك فقال: يعني يقوم به الليل ولا ينام.

وقيل للحسن: يا أبا سعيد؛ ما تقول في رجل استظهر القرآن كله عن ظهر قلبه 
فلا يقوم به، إنما يُصلي المكتوبة. فقال: يتوسد القرآن؟!! لعن الله ذاك))).

 ومن أخطار الجفاء عن القرآن:
سادسًا: الحرمان من الثواب والأجر

الله -جل شأنه-، وله وظيفة متفردة في  له مكانة عظيمة عند  الكريم  القرآن 
إحياء القلب وتغيير السلوك؛ ولقد رتب الله -جل شأنه- على قراءته ثوابًا عظيمًا 
المقصود  أن  البيان  عن  وغني  قراءته،  مداومة  على  للمسلمين  وتحفيزًا  تشجيعًا 

بقراءته: تفهمه والتفكر في معانيه واتباع توجيهاته.

اقرأ وافهم، فلا  تعني:  العالم  لغات  )اقرأ( في كل  بأن كلمة  وكما هو معلوم 
عند  للذهن  يتبادر  أن  فينبغي  بفهم،  تُقرأ  أخرى  وكتب  فهم،  بلا  تُقرأ  كتب  توجد 

سماع كلمة )اقرأ( أن المقصود هو القراءة بفهم... 

ولئن كان هذا أمرًا بدهيًا عند الجميع؛ فإننا بحاجة إلى تأكيده دومًا فيما يخص 

الزهد لأحمد بن حنبل )برقم: 1747(. 	(((
في  حجر  ابن  وصححه   ،)1783 برقم:   256/3( والنسائي   ،)15724 برقم:   500/24( أحمد  رواه  	(((

الإصابة: )339/3(.
الطبري في التفسير )698/23(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن130

قراءة القرآن، حتى لا يُصبح متفردًا بكونه الكتاب الوحيد في العالم الذي يُقرأ بلا 
فهم، تحت دعوى البحث عن الأجر والثواب المترتب على قراءته، والتي وردت 

به أحاديث متعددة.

الصحيحة  القراءة  ترك  من  يواجهها  التي  الأخطار  عن  نتحدث  هنا  ونحن 
للقرآن، والتي تتضمن الحرمان من الثواب المُترتب عليها.

وهذا خطر عظيم، فالمسلم دومًا بحاجة إلى استمطار رحمة الله ومغفرته من 
خلال القيام بالأعمال التي ندبه إليها، والتي من شأنها أن تثقل موازينه يوم القيامة 
ثواب عظيم كان في  نفسه من  يحرم  فإنه  القرآن  المسلم  يجفو  الله. وعندما  بإذن 

متناول يده بإذن الله، فالحرف بعشر حسنات، والله يضاعف لمن يشاء.

فَإنَِّكُمْ  الْقُرْآنَ  »اقَرَءُوا  صلى الله عليه وسلم:  الله  رسول  قال  قال:   I مسعود  بن  الله  عبد  عن 

وَمِيمٌ عَشْرٌ،  أَلفٌِ عَشْرٌ، وَلََامٌ عَشْرٌ،  وَلَكِنْ  أَقُولُ: )ألم( حَرْفٌ،  إنِِّي لََا  أَمَا  عَلَيْهِ،  تُؤْجَرُونَ 

فَتلِْكَ ثَلََاثُونَ«))). وعنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »مَنْ قَرَأَ حَرْفًا مِنْ كِتَابِ اللهِ فَلَهُ بهِِ حَسَنَةٌ، 

وَمِيمٌ  حَرْفٌ،  وَلََامٌ  حَرْفٌ،  أَلفٌِ  وَلَكِنْ  حَرْفٌ،  )ألم(  أَقُولُ  لََا  أَمْثَالهَِا،  بعَِشْرِ  وَالْحَسَنَةُ 

حَرْفٌ«))). 

 ومن أخطار الجفاء عن القرآن:
سابعًا: الحرمان من البركة والخير

فالبركة تعني النماء، ولقد وردت أحاديث وآثار عن الصحابة بأن البيت الذي 
يُقرأ فيه القرآن بصفة عامة، وسورة البقرة بصفة خاصة، يكثر خيره وبركته، وتحضره 
ض نفسه  الملائكة، وتفر منه الشياطين، وفي المقابل فمن جفا عن القرآن فقد عرَّ

رواه الخطيب في تاريخ بغداد )301/1(. 	(((
رواه الترمذي )175/5 برقم: 2910( عن ابن مسعود I مرفوعًا، وقال: حسن صحيح غريب. 	(((



131

فَإنَِّ أَخْذَهَا  الْبَقَرَةِ؛  للحرمان من هذا الخير، يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »..اقْرَءُوا سُورَةَ 
بَركََةٌ، وتََركَْهَا حَسْرةٌَ، ولََاَ تَسْتَطِيعُهَا الْبَطَلَةُ«. قال معاوية: بلغني أن البطلة: السحرة))).

وعن عائشة J عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »اجْعَلُوا مِنْ صَلََاتكُِمْ فِي بُيُوتكُِمْ، وَلََا 
تَجْعَلُوهَا عَلَيْكُمْ قُبُورًا، كَمَا اتَّخَذَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى فِي بُيُوتهِِمْ قُبُورًا، وَإنَِّ الْبَيْتَ 

جُومُ لَأهْلِ الَأرْضِ«))). مَاءِ كَمَا تَتَرَاءَى النُّ لَيُتْلَى فِيهِ الْقُرْآنُ فَيَتَرَاءَى لَأهْلِ السَّ

وعن أنس بن مالك I أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »الْبَيْتُ إذَِا قُرِئَ فِيهِ الْقُرْآنُ حَضَرَتْهُ 
هُ، وَإنَِّ الْبَيْتَ  يَاطِينُ وَاتَّسَعَ عَلَى أَهْلِهِ، وَكَثُرَ خَيْرُهُ، وَقَلَّ شَرُّ بَتْ عَنْهُ الشَّ الْمَلََائكَِةُ وَتَنَكَّ
بَتْ عَنْهُ الْمَلََائكَِةُ، وَضَاقَ عَلَى أَهْلِهِ،  يَاطِينُ، وَتَنَكَّ إذَِا لَمْ يُقْرَأْ فِيهِ الْقُرْآنُ حَضَرَتْهُ الشَّ

هُ« ))). وَقَلَّ خَيْرُهُ، وَكَثُرَ شَرُّ

عُ  وعن ابن سابط أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »الْبَيْتُ الَّذِي يُقْرَأُ فِيهِ الْقُرْآنُ يَكْثُرُ خَيْرُهُ، وَيُوَسَّ
يَاطِينُ، وَإنَِّ الْبَيْتَ الَّذِي لََا يُقْرَأُ فِيهِ: يَضِيقُ  عَلَى أَهْلِهِ، وَيَحْضُرُهُ الْمَلََائكَِةُ، وَيَهْجُرُهُ الشَّ
يَاطِينُ، وَإنَِّ الْبَيْتَ الَّذِي يُقْرَأُ  عَلَى أَهْلِهِ، وَيَقِلُّ خَيْرُهُ، وَيَهْجُرُهُ الْمَلََائكَِةُ، وَيَحْضُرُهُ الشَّ
قال: ثم قال  الَأرْضَ«  النَّجْمُ  يُضِيءُ  كَمَا  مَاءِ  السَّ لَأهْلِ  يُضِيءُ  فِيهِ  رُ  وَيُثَوَّ الْقُرْآنُ  فِيهِ 

لَمِ إلَِى الْمَسَاجِدِ بنُِورٍ مِنَ اللهِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ«.  ائيِنَ فِي الظُّ رِ الْمَشَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم: »بشِّ

ليتراؤون  السماء  أهل  إن  يقول:  المدينة  أهل  من  رجلًًا  وسمعت  معمر:  قال 
الذي في  الدنيا الكوكب  يتراءى أهل  ى فيه كما  القرآن ويُصلَّ فيه  يُقرأ  الذي  البيت 

السماء))).

رواه مسلم )553/1 برقم: 804(. 	(((
ذكره الذهبي في سير أعلام النبلاء )29/8( عن عائشة J، وقال: حديث نظيف الإسناد حسن المتن. 	(((

رواه محمد بن نصر في مختصر قيام الليل )207(. 	(((
مصنف عبد الرزاق )369/3 برقم: 5999(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن132

مِن  فْرُ)))  الصِّ البَيْتُ  الخَيْرِ:  مِن  البُيُوتِ  أَصْفَرَ  »إنَّ   :I مسعود  ابن  وعن 
هِ D«))). فأي خسارة نخسرها وتخسرها بيوتنا بالجفاء عن القرآن؟! كِتَابِ اللَّ

عن عبد الله بن مسعود I قال: البيت الذي لا يُقرأ فيه القرآن كمثل البيت 
الخرب الذي لا عامر له))).

وكان أبو هريرة I يقول: البيت إذا تلي فيه كتاب الله اتسع بأهله، وكثُر 
خيره، وحضرته الملائكة، وخرجت منه الشياطين، والبيت الذي لم يتل فيه كتاب 

الله ضاق بأهله، وقل خيره، وتنكبت عنه الملائكة، وحضره الشياطين ))).

وعن سلام بن أبي مطيع قال: كان قتادة يقول: اعمروا به قلوبكم، واعمروا به 
بيوتكم، قال: أراه يعني: القرآن))).

أخي.. يا حسرتنا على ما فاتنا من خير!!

فيه  الذي  كالبيت  القرآن  فيه  يُقرأ  الذي  البيت  قال:   I هريرة  أبي  عن 
.((( المصباح، والبيت الذي لا يُقرأ فيه القرآن كالحُشِّ

فلننتبه ولنتذكر قول ابن عباس L : ما يمنع أحدكم إذا رجع من سوقه، أو 
من حاجته؛ فاتكأ على فراشه، أن يقرأ ثلاث آيات من القرآن))).

الصفر هو الخالي. 	(((
رواه الطبراني في مسند الشاميين )309/3 برقم: 2355(.  	(((

مصنف ابن أبي شيبة )127/6 برقم: 30022(. 	(((
مصنف ابن أبي شيبة )127/6 برقم: 30027(، وفضائل القرآن لمحمد بن الضريس )ص:90(. 	(((

سنن الدارمي )2106/4 برقم: 3385(. 	(((
عزاه الغافقي في لمحات الأنوار )287/1( إلى إسحاق بن إبراهيم في كتاب النصائح، والحُش: مكان  	(((

قضاء الحاجة، وفيه الأذى والقذر والأنجاس.
رواه الدارمي )2101/4 برقم: 3379(. 	(((



133

 .. ومن أخطار الجفاء عن القرآن:
ثامنًا: الدخول في دائرة شكوى النبي صلى الله عليه وسلم 

عنه،  الناس  وابتلاءات وإعراض  أذى  إلى  في طريق دعوته  النبي صلى الله عليه وسلم  تعرض 
لكن نجد أن شكواه الوحيدة التي ذكرت في القرآن كانت فيمن هجر القرآن، كما في 

قوله تعالى: پ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ پ ]الفرقان: 30[.

ويعلق عبدالحميد بن باديس V على هذه الآية فيقول:

»في شكوى النبي -صلى الله عليه وسلم- من هجر القرآن دليل على أن ذلك من أصعب الأمور 
عليه، وأبغضها لديه، وفي حكاية القرآن لهذه الشكوى وعيد كبير للهاجرين بإنزال 
به  الإيمان  عدم  أعلاها  طبقات  الهجر  كان  ولما  نبيه،  لشكوى  إجابة  بهم  العقاب 

فلكل هاجر حظه من هذه الشكوى وهذا الوعيد«))).

تاسعًا: أخطار ما بعد الموت
إلى  تمتد  بل  فقط،  الدنيا  الحياة  تقتصر على  القرآن لا  الجفاء عن  أخطار  إن 
الحياة البرزخية واليوم الآخر كذلك؛ روى البخاري من حديث سمرة بن جندب 
رؤيا النبي صلى الله عليه وسلم وفيها: »فَانْطَلَقْنَا حَتَّى أَتَيْنَا عَلَى رَجُلٍ مُضْطَجِعٌ عَلَى قَفَاهُ، وَرَجُلٌ قَائمٌِ 
عَلَى رَأْسِهِ بفِِهْرٍ أَوْ صَخْرَةٍ، يَشْدُخُ بهَِا رَأْسَهُ، فَإذَِا ضَرَبَهُ تَدَهْدَهَ الْحَجَرُ، فَانْطَلَقَ إلَِيْهِ 
يَلْتَئمَِ رَأْسُهُ، وَعَادَ رَأْسُهُ كَمَا هُوَ، فَعَادَ إلَِيْهِ فَضَرَبَهُ،  ليَِأْخُذَهُ فَلََا يَرْجِعُ إلَِى هَذَا حَتَّى 

قُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالََا: انْطَلِقْ«. 
مَهُ اللهُ الْقُرْآنَ، فَنَامَ  وفي آخر الحديث: »وَالَّذِي رَأَيْتَهُ يُشْدَخُ فِي رَأْسِهِ؛ فَرَجُلٌ عَلَّ

هَارِ، يُفْعَلُ بهِِ إلَِى يَوْمِ الْقِيَامَةِ«))). يْلِ، وَلَمْ يَعْمَلْ فِيهِ باِلنَّ عَنْهُ باِللَّ

آثار الشيخ عبدالحميد بن باديس )407/1(.  	(((
رواه البخاري )100/2 برقم: 1386(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن134

التطبيق العملي 
عند الجيل الأول للالتزام بالقرآن وعدم الجفاء عنه

الدنيا  تشمل  متعددة،  ومخاطر  عقوبات  علينا-  مر  -كما  القرآن  عن  للجفاء 
والآخرة، وفي الالتزام به والمداومة على تلاوته تحصيل خيرات الدنيا والآخرة، 
ولقد تمثل هذا المعنى بوضوح في واقع حياة الرسول صلى الله عليه وسلم، وصحابته الكرام، فقد 
إنهم  بل  مشاغلهم،  كانت  مهما  يومي  بشكل  تلاوته  على  الحرص  شديدي  كانوا 

كانوا يضعونه في مقدمة أعمالهم إذا ما تعارضت.

عن أوس بن حذيفة I أنه قال: كنت في الوفد الذين أتوا النبي صلى الله عليه وسلم أسلموا 
من ثقيف فأنزلنا في قبة له، فكان يختلف إلينا بين بيوته وبين المسجد، فإذا صلى 
العشاء الآخرة انصرف إلينا، ولا نبرح حتى يحدثنا ويشتكي قريشًا، ويشتكي أهل 
ا خَرَجْنَا إلَِى الْمَدِينَةِ  ةَ مُسْتَذَلِّينَ وَمُسْتَضْعَفِينَ، فَلَمَّ ا بمَِكَّ مكة، ثم يقول: » لََا سَوَاءَ، كُنَّ
كَانَتْ سِجَالُ الْحَرْبِ عَلَيْنَا وَلَنَا«. فمكث عنا ليلة لم يأتنا حتى طال ذلك علينا بعد 
العشاء، قال: قلنا: ما أمكثك عنا يا رسول الله؟ قال: »طَرَأَ عَلَيَّ حِزْبيِ مِنَ الْقُرْآنِ، 

فَأَرَدْتُ أَلَّاَّ أَخْرُجَ حَتَّى أَقْضِيَهُ«))).

رواه أحمد )88/26 برقم: 16166(، وابن ماجه )369/2 برقم: 1345(، وأبو داود )540/2 برقم:  	(((
1393(، وحسنه ابن كثير في فضائل القرآن )ص: 83(.

والقبة: هي الخيمة الصغيرة أعلاها مستدير أو البناء المستدير المقوس المجوف.. ويراوح: يَعْتَمِد على إحدَاهما 
ونصرتها  علينا  ة  ومَرَّ لنا  ة  مَرَّ سجال:  والحرب  منهما..  كل  إلى  الراحةَ  ليُوصل  مرةً  الأخرى  وعلى  مرةً 
متداولة بين الفريقين، احتبس: تأخر، اللبث: الإبطاء والتأخير والانتظار والإقامة، طرأ علي: يريد أنه قد 

أغفله من وقته، ثم ذكره فقرأه، والحزب: ما يجعله الرجُل على نفسه من قراءة كالوِرْد.



135

بالهاجرة)))،  عمر  على  استأذنت  قال:  القاري  عبدٍ  بن  الرحمن  عبد  وعن 
فحبسني طويلًًا ثم أذِن لي، وقال: كنت في قضاء وردي))).

وكان أبو موسى الأشعري I يقول: إني لأستحي ألا أنظر كل يوم في عهد 
ربي مرة))). 

وكان عمر بن الخطاب I إذا دخل بيته نشر المصحف وقرأ فيه))).

ودخلوا على عثمان I وهو يقرأ في المصحف فقال: إني لأكره أن يأتي 
عليَّ يوم لا أنظر في المصحف))).

وكان عبد الله بن مسعود I إذا أصبح أمر غلامه فنشر المصحف.

وكان الحسن بن علي L يقرأ ورده من أول الليل، وكان حُسين I يقرؤه 
من آخر الليل))).

وأنا جالسة  سُبعي-  قالت:  إني لأقرأ جزئي -أو  قالت:   J عائشة  وعن 
على فراشي، أو على سريري))).

وعن إبراهيم قال: كان أحدهم إذا بقي عليه في جزئه شيء فنشط، قرأه بالنهار، 

حر الظهيرة. 	(((
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 185(. 	(((

ذكره القرطبي في التفسير )28/1(. 	(((
تفسير الطبري )499/11(. 	(((

رواه البيهقي في الأسماء والصفات )593/1(. 	(((
رواه القاسم بن سلام في الفضائل )ص: 186(. 	(((

فضائل القرآن للفريابي )ص: 230(، والقاسم بن سلام )ص: 186(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن136

أو قرأه من ليلة أخرى، وربما زاد أحدهم))).

وبعد أن بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم معاذ بن جبل ثم أبا موسى الأشعري L إلى 
أتفوقه  فقال:  القرآن؟  تقرأ  كيف  موسي:  لأبي  معاذ  فقال  يلتقيان،  كانا  اليمن؛ 
قضيت  وقد  فأقوم  الليل،  أول  أنام  قال:  معاذ؟  يا  أنت  تقرأ  فكيف  قال:  تفوقًا)))، 

جزئي من النوم، فأقرأ ما كتب الله لي فأحتسب نومتي كما أحتسب قومتي))).

المعارك  في  حتى  القرآن  عن  الجفاء  عدم  على  الصحابة  حرص  تجلى  ولقد 
الطويلة التي كانت تمتد أيامًا، وأقدم لك أخي القارئ مثالًًا على ذلك في فتح بلاد 
فارس وانتصار المسلمين على الفرس في القادسية، فلقد كتب سعد بن أبي وقاص 

كتابًا إلى عمر بن الخطاب L يخبره بالفتح قال فيه:

هَ نَصَرَنا عَلى أهْلِ الفُرْسِ وَمَنَحَهُمْ سَنَنَ مَن كانَ قَبْلَهُمْ مِن أهْلِ  ا بَعْدُ فَإنَّ اللَّ »أمَّ
اءونَ مِثْلَ  ة لَمْ يَرَ الرَّ دِينهِِمْ، بَعْدَ قِتالٍ طَوِيلٍ، وزِلْزالٍ شَدِيدٍ، وقَدْ لَقُوا المسلِمين بعِِدَّ
بَعَهُمُ  واتَّ المُسْلِمِينَ،  إلى  عَنْهُمْ  ونَقَلَهُ  سُلِبُوهُ  بَلْ  بذَِلكَِ،  هُ  اللَّ يَنْفَعْهُمُ  فَلَمْ  زُهَائهِا، 
المُسْلِمُونَ عَلى الأنْهارِ، وصُفُوفِ الآجامِ، وفِي الفِجاجِ، وأُصِيبَ مِنَ المُسْلِمِينَ سَعْدُ 
ونَ  هُ بهِِمْ عَالمٌِ كَانُوا يُدَوُّ هُ، فَإنَّ يُّ وفُلانٌ وفُلانٌ، ورِجَالٌ لا يَعْلَمُهُمْ إلّّا اللَّ بْنُ عُبَيْدِ القَارِّ
هَارِ لا تُشْبهُِهُمُ الُأسُودُ،  يْلُ كَدَوِيِّ النَّحْلِ، وهُمْ آسَادٌ فِي النَّ باِلقُرْآنِ إذا جَنَّ عَلَيْهِمُ اللَّ

هادَةِ إذا لَمْ تُكْتَبُ لَهُمْ«))). ولَمْ يَفْضُلْ مَن مَضى مِنهُمْ مَن بَقِيَ إلَّاَّ بفَِضْلِ الشَّ

وفي فتوحات الشام -كما أورد ابن كثير في البداية والنهاية- قال الوليد بن مسلم: 

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 187(. 	(((
لًا شيئاً بعد شيء بتدبر وتفكر )لسان العرب 579/2(. أَي أَقرؤه مُتَمَهِّ 	(((

رواه البخاري )161/5 برقم: 4341(. 	(((
تاريخ الطبري )435/2(، والبداية والنهاية )54/7(. 	(((



137

ا نزلَ  أخبرني من سمع يحيى بن يحيى الغساني يحدث عن رجلين من قومه قالا: لمَّ
المسلمون بناحيةِ الأردن تحدثنا بيننا أن دمشق ستحاصر فذهبنا نتسوق منها قبل ذلك، 
فبينما نحن فيها إذ أرسل إلينا بطريقها فجئناه، فقال: أنتم من العرب؟ قلنا: نعم، قال: 
وعلى النصرانية؟، قلنا: نعم، فقال: ليذهب أحدكما فليجسس لنا عن هؤلاء القوم 
ورأيهم، وليثبت الآخر على متاع صاحبه. ففعل ذلك أحدنا فلبث مليًا ثم جاءه فقال: 
جئتك من عند رجال دقاق يركبون خيولًًا عتاقًا، أما الليل فرهبان، وأما النهار ففرسان.. 
لو حدثت جليسك حديثًا ما فهمه عنك لما علا من أصواتهم بالقرآن والذكر. فقال: 

فالتفت إلى أصحابه وقال: أتاكم منهم ما لا طاقة لكم به))).

واقعنا والجفاء عن القرآن
إذا تأملنا واقعنا مع القرآن، وبيوتنا مع القرآن، وليلنا مع القرآن فسنوقن أننا قد 
تجافينا عنه، فمن النادر أن تجد من بيننا من يحافظ على حزبه، ولو حافظ عليه فبدون 
تفكرفيما يقرأ، ومن السهل أن تمر علينا الأيام والليالي دون الاقتراب من المصحف، 
وما أيسر التعلل بأي ظرف طارئ لترك التلاوة، ثم بعد ذلك نشتكي من قسوة القلوب، 

وضيق الصدور، وعدم التوفيق، و... وإنا لله وإنا إليه راجعون.

البداية والنهاية )8/ 17، 18(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن138

ومن أخطائنا مع القرآن:

 التوجه الدائم نحو الكتب قبل القرآن

من أشد وأخطر الممارسات الخاطئة التي وقعنا فيها وتلبسنا بها، واستدعت 
الدائم نحو الكتب في تحصيل  التوجه  القرآن وأثره:  مزيدًا من الحرمان من روح 

المعرفة، وترك القرآن وعدم البدء به.

ذلك؟!  في  الضير  وما  قائلًًا:  تتمتم  وأنت  بك  أشعر  القارئ-  -أخي  وكأني 
أليست الكتب النافعة هي مصدر تحصيل العلم والمعرفة؟ ألم يكن هذا فعل أبناء 

الأمة على مر عصورها؟!

الإجابة عن هذه الأسئلة تستلزم طرح بعض النقاط التي تشكل منطلقًا أساسيًا 
لفهم قضية التعامل مع الكتب وعلاقتها بالقرآن العظيم، والتي تتناول الحديث عن 
ألا  شريطة  والكتب،  الكتابة  وأهمية  النبوية،  السنة  ومكانة  العلمية،  وقيمته  قدره 

تتعدى القرآن وتحتل مكانته.

قيمة القرآن العلمية
القرآن  إليها  أنزل  فقد  رسالة،  بأعظم  الإسلامية  الأمة   D الله  اختص  لقد 
العظيم الذي يحوي كل ما يحتاجه الفرد من العلم النافع اللازم لنجاحه في اختبار 
للعلم على  مصدر  وأهم  أستاذ،  أعظم  بمثابة  يعد  فالقرآن  لله جل شأنه،  العبودية 

وجه الأرض: پ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ېې ې ى  ۅ ۅ ۉ ۉ ې ېې ې ى پ ]الأنبياء: 10[.

وهو المنبع الصافي العذب الزلال لتحصيل العلم والإيمان: پ ڭ ۇ ڭ ۇ 
ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴۋپ ]العنكبوت: 51[.



139

فلا يوجد للقرآن مثيل: پ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ 
ڃ ڃ ڃ ڃ پ ]النحل: 89[.

حاك- أن يكون فقيهًا: پ ڇ ڍ ڇ ڍ  م القرآن -كما يقول الضَّ فحق على من تعلَّ
ڍ ڌ ڌ ڎ ڎڍ ڌ ڌ ڎ ڎ پ  ]آل عمران: 79[.

وصدق عبد الله بن مسعود I: إذا أردتم العلم فأثيروا القرآن))).

هذا  على  القرآن  مع  يتعاملون  عليهم-  الله  -رضوان  الصحابة  كان  ولقد 
الأساس، يقول التابعي الجليل مسروق بن الأجدع: ما نسأل أصحاب محمد عن 

شيء إلا وعلمه في القرآن))).

وعندما بكى الحارث بن عميرة عند احتضار معاذ بن جبل I فسأله عن 
بكائه فقال: أبكي على ما فاتني منك. 

فقال له معاذ: إن العلم مكانه بين لوحي المصحف))).

وكيف لا؟ وكما يقول القرطبي بأن القرآن حوى جميع العلوم، فمن قرأه بتدبر 
وفهم، وعمل بمقتضاه فقد حصل الغاية القصوى التي ليس لأحد وراءها مرمى))).

روى أبو إسماعيل الهروي أنه ما خطب عمر بن عبد العزيز على منبر النبي صلى الله عليه وسلم 
العلماء، وهو غاية كل  الفقهاء، وبه علم  فقه  فبه  القرآن وعلموه،  تعلموا  قال:  إلا 

فقه))).

،)96 )ص:  القرآن  فضائل  في  سلام  بن  والقاسم   ،)814 )برقم:  الزهد  في  المبارك  ابن  أخرجه  	((( 
ر عنه ويُفكّر في معانيه.  ويقال: )أثار الأمر( أي: بحثه واستقصاه، )ويثير القرآن(: أي يُنَقِّ

أخرجه القاسم بن سلام في فضائل القرآن )ص: 96(. 	(((
رواه البزار من مسند معاذ بن جبل )114/7 برقم: 2671(. 	(((

التذكار في أفضل الأذكار للقرطبي )ص: 54(. 	(((
الهروي في ذم الكلام وأهله )213/3(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن140

تبيانًا لكل شيء
المعنى  لهذا  بابًا  السيوطي  الإمام  أفرد  القرآن(  علوم  في  )الإتقان  كتابه  وفي 

پ ڦ ڦ ڦ ڦ  تعالى:  قال  فيه:  قال  الكريم؛  القرآن  من  المستنبطة  العلوم  سماه: 
ڦ ڄ ڄ ڄ ڦ ڄ ڄ ڄ پ ]النحل: 89[. 

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »سَتَكُونُ فِتَنٌ، فَقِيلَ: وَمَا الْمَخْرَجُ مِنْهَا؟ قَالَ: كِتَابُ اللهِ، 
فِيهِ نَبَأُ مَا قَبْلَكُمْ، وَخَبَرُ مَا بَعْدَكُمْ، وَحُكْمُ مَا بَيْنَكُمْ..«))).

ر القرآن؛ فإن فيه علم الأولين  وقال ابن مسعود I: من أراد العلم فليُـثوِّ
والآخرين)))، قال البيهقي: يعني أصول العلم.

 :V وقال الإمام الشافعي

جميع ما حكم به النبي فهو مما فهمه من القرآن))).

وقال سعيد بن جبير V: ما بلغني حديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم على وجهه إلا 
.((( D وجدت مصداقه في كتاب الله

وقال ابن مسعود I: إذا حدثتكم بحديث أتيتكم بتصديق ذلك من كتاب 

في  كثير  ابن  وقال  الوجه،  هذا  من  إلا  نعرفه  لا  غريب  وقال:   ،)2906 برقم:   172/5( الترمذي  رواه  	(((
التفسير)21/1(: »قصارى هذا الحديث أن يكون من كلام أمير المؤمنين علي I، وقد وهم بعضهم 
صلى الله عليه وسلم«،  النبي  عن  مسعود  بن  الله  عبد  عن  شاهد  له  روي  قد  أنه  على  صحيح  حسن  كلام  وهو  رفعه،  في 
والشاهد رواه أبو عبيد في فضائل القرآن )ص: 49، 50( والحاكم في المستدرك )741/1 برقم: 2040(.

رواه الإمام أحمد في الزهد )برقم: 856(. 	(((
ذكرها عنه ابن تيمية في مقدمة أصول التفسير )ص: 39(. 	(((

ابن أبي حاتم في التفسير )2015/6(. 	(((



141

الله))).

وقال الإمام الشافعي أيضًا: ليست تنزل بأحد في الدين نازلة إلا في كتاب الله 
قلنا:  نة،  بالسُّ ابتداءً  ثبت  ما  قيل: من الأحكام  فإن  فيها،  الهدى  الدليل على سبيل 
ذلك مأخوذ من كتاب الله في الحقيقة، لأن كتاب الله أوجب علينا اتباع الرسول 

صلى الله عليه وسلم، وفرض علينا الأخذ بقوله))).

وقال الحافظ السيوطي: قد اشتمل كتاب الله العزيز على كل شيء، أما أنواع 
العلوم فليس منها باب ولا مسألة هي أصل إلا وفي القرآن ما يدل عليها))).

مكانة السنة النبوية
السنة النبوية تأتي في المرتبة الثانية بعد القرآن الكريم وهي تابعة له تشرحه، 
وتبين ما أجمل فيه: پ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ پ ]النحل: 44[.

وا  وهي الوحي الثاني.. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »إنِِّي قَدْ خَلَفْتُ فِيكُمُ اثْنَيْنِ لَنْ تَضِلُّ
قَا حَتَّى يَرِدَا عَلَى الْحَوْضِ«))). تيِ، وَلَنْ يَتَفَرَّ بَعْدَهُمَا أَبَدًا، كِتَابَ اللهِ وَسُنَّ

نة تلحق به بالتبعية. فعندما نتحدث عن القرآن فالسُّ

يقول الشيخ عبد الفتاح أبو غدة V: السنة والكتاب توأمان لا ينفكان، ولا 
يتم التشريع إلا بهما جميعًا، والسنة مبينة للكتاب، وشارحة له، وموضحة لمعانيه، 

رواه الطبراني في الكبير )266/9(، والحاكم في المستدرك )461/2 برقم: 3589( وقال: هذا حديث  	(((
صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، وحسن إسناده الهيثمي في مجمع الزوائد )54/3(.

الإتقان في علوم القرآن للسيوطي )29/4(. 	(((
الإتقان في علوم القرآن للسيوطي )4/ 38(. 	(((

رواه البزار )385/15 برقم: 8993(، والحاكم )172/1 برقم: 319(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن142

ل مقاصده، ويُتم أحكامه))). ومُفسرة لمبهمه، فهي من الكتاب بمنزلة الشرح له، يُفصِّ

فقال  I فسأله عن شيء، فحدثه،  إلى عمران بن حصين  أتى رجل  وقد 
الرجل: حدثوا عن كتاب الله ولا تحدثوا عن غيره.

تعالى صلاة  الله  كتاب  أتجد في  امرؤٌ أحمق!  إنك  بن حصين:  فقال عمران 
د الصلوات وعدد الزكاة ونحوها، ثم قال: أتجد  الظهر أربعًا لا يُجهر فيها؟! وعدَّ

نة تُفسر ذلك))). هذا في كتاب الله مُفسرًا؟ إن كتاب الله قد أحكم ذلك، والسُّ

عقوبة متوقعة
عندما يكون القرآن بهذا القدر العظيم عند الله D والذي ذكرنا نزرًا يسيرًا 
منه، وعندما يختص الله به المسلمين دون غيرهم من الأمم السابقة، ثم يتركونه إلى 
غيره بحثًا عن المعرفة والهداية والتغيير.. فماذا تظن أن تكون النتيجة؟ ألا توافقني 

أن هناك عقوبة لا بد أن تقع؟

كتابًا  أن يكتب  أراد  الهندسة -مثلًًا-  أن عالمًا وأستاذًا عظيمًا في  فلو تخيلنا 
الهندسة  طلاب  يحتاجه  والذي  فيها  نبغ  التي  العلوم  من  فرعًا  فيه  يشرح  مبسطًا 
قام  ثم  الكتاب،  إتمام هذا  الكثير في سبيل  احتياجًا شديدًا، وأنفق من وقته وماله 
بتوزيعه على الطلاب بالمجان حبًا فيهم ورغبة في إفادتهم وعدم تشتتهم، فإذا به 
في  أقل  أخرى  كتبًا  عليه  يؤثرون  بل  به،  مهتمين  بكتابه، وغير  مبالين  غير  يجدهم 
المحتوى والقيمة والإفادة منه، فما ظنك في ردة فعله؟ هل سيستمر في توزيع كتابه 

عليهم؟ وهل ستستمر طريقة تعامله معهم على ما كانت من قبل؟

لمحات من تاريخ السنة لعبد الفتاح أبو غدة. 	(((
رواه عبد الله بن المبارك في مسنده )ص: 143(. 	(((



143

هذا المثال الذي إذا ما حدث بيننا يجعلنا لا نستنكر ما قد يقوم به هذا العالم 
الطلبة  الكتاب عن  التعبير عن غضبه تجاه كتابه، والذي قد يدفعه إلى حجب  في 

وحرمانهم منه.

ليكون  العالمين  أنزله رب  الذي  العظيم  بالقرآن  المثل الأعلى.. فكيف  ولله 
لهم معلمًا ونذيرًا وهاديًا وشافيًا بإذنه؟! ألا تتوقع أن يغضب الله لكتابه؟!

القرآن في واد والناس في واد
لشأن  تقليلنا  ازداد  والمعرفة؛  العلم  لطلب  الكتب  في  البحث  تعودنا  كلما 
القرآن وقيمته العلمية والإيمانية دون أن نشعر، فالترتيب الطبيعي أن تتجه العقول 
والقلوب نحو القرآن العظيم بتلقائية عند البحث عن موضوع ما، فإن لم نجد بحثنا 
الغامضة  المعاني  بعض  معرفة  أردنا  إذا  الأخرى  الكتب  إلى  ننتقل  ثم  السنة،  في 
علينا، أو ما كان فيه التباس واستشكال على عقولنا، فإذا لم يحدث ذلك، وتعود 
ذلك  فإن  ما؛  لأمر  والمعرفة  العلم  لطلب  الكتب  نحو  مباشرة  التوجه  على  المرء 
يؤدي تدريجيًا إلى تخفيف قدر القرآن في قلبه، وإضعاف الثقة فيه، وكلما ضعفت 

الثقة زاد البعد وقلت الهيبة وكثر الامتهان. 

روح  إبعاد  من  بمزيد   D الله  من  العقوبة  يستدعي  أن  شأنه  من  ذلك  كل 
وعدم  الأجيال  وبتعاقب  شيء،  على  منه  المسلمون  يقدر  لا  حتى  وتأثيره  القرآن 
نفوس  في  تدريجيًا  يتسرب  وروحه،  القرآن  أثر  من  شيء  تحصيل  على  القدرة 
المسلمين أن ما نفعله مع القرآن هو الصحيح، ويجتهدون في ربط كل ما ورد عن 
فضائل القرآن بما يفعلونه، ويتوهمون أن القرآن يعطيهم سعة في الرزق أو بركة في 

العمر أو صلاحًا للأولاد.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن144

فينطبق عليهم قول الرسول صلى الله عليه وسلم: »يَأْتيِ عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ الْقُرْآنُ فِي وَادٍ وَهُمْ فِي 
وَادٍ غَيْرِهِ«))).

انحراف بني إسرائيل
الله ماثلًًا دائمًا في مخيلة الرسول  لقد كان انحراف بني إسرائيل عن صراط 
صلى الله عليه وسلم، والمتأمل لأحاديثه عنهم يستشعر هذا الأمر، وكان صلى الله عليه وسلم شديد الانتباه والحذر 
من وقوع أمة الإسلام فيما وقعت فيه بنو إسرائيل من أخطاء والتي كان من أبرزها: 

إهمالهم التوراة وانشغالهم بكتب علمائهم، كما سيأتي بيانه.

من هنا ندرك بعضًا من أسباب تشديده صلى الله عليه وسلم للصحابة على عدم الكتابة خلفه، 
والاكتفاء بحفظ أحاديثه. 

ولقد سار الصحابة M على نهجه -كما سنرى بعون الله- وعلى رأسهم 
اشِدِينَ  ةِ الْخُلَفَاءِ الرَّ تىِ وَسُنَّ الخلفاء الراشدون، وكما ورد في الحديث: »عَلَيْكُمْ بسُِنَّ

وَاجِذِ«))). وا عَلَيْهَا باِلنَّ الْمَهْدِيِّينَ، عَضُّ

جواز الكتابة وتدوين العلم
العلم، وهذا كلام صحيح، وعللوا  الكتابة، وتدوين  اتفقت الأمة على جواز 
البغدادي في  الخطيب  ما ذكره  منها  بأسباب وجيهة  الكتابة  الرسول صلى الله عليه وسلم عن  نهي 
كتابه تقييد العلم بقوله: فقد ثبت أن كراهة من كره الكتاب في الصدر الأول، إنما 
الله غيره، أو يشتغل عن القرآن بسواه، ونهى عن الكتب  هي لئلا يضاهى بكتاب 

الحكيم الترمذي في نوادر الأصول )98/4(. 	(((
رواه الإمام أحمد في المسند )367/28 برقم: 17142، 17144(، وأبو داود )200/4 برقم: 4607(،  	(((

والترمذي )44/5 برقم: 2676(، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه )28/1 برقم: 42(.



145

القديمة أن تتخذ، لأنه لا يعرف حقها من باطلها، وصحيحها من فاسدها، مع أن 
القرآن كفى منها، وصار مهيمنًا عليها))).

وقال النووي في )الشرح( عن القاضي عياض أنه قال:

»كان بين السلف من الصحابة والتابعين اختلاف كثير في كتابة العلم، فكرهها 
ذلك  وزوال  جوازها  على  المسلمون  أجمع  ثم  أكثرهم،  وأجازها  منهم،  كثيرون 

الخلاف«))).

وقال ابن عبد البر في )جامع بيان العلم وفضله(: 

من كره كتابة العلم إنما كرهه لوجهين:

أحدهما: ألا يُتخذ مع القرآن كتاب يُضاهى به.

ثانيهما: ولئلا يتكل الكاتب على ما كتب، فلا يحفظ فيقل الحفظ))).

كل هذا صحيح ونتبناه، وأغلب ما ذكره العلماء الثقات في هذا الشأن صحيح 
القرآن  على  الخوف  هو  الكتابة  عن  النهي  في  الأهم  السبب  يبقى  ولكن  كذلك، 

وعدم إضعاف الثقة فيه.

هل تجاوب المسلمون مع تحذيرات الصحابة؟

مما يدعو للأسف أن تحذيرات الصحابة M لمن بعدهم لم تقع مواقعها 
الصحيحة في نفوسهم، وبدأ الاهتمام التدريجي بالكتب وكان ذلك على حساب 

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 57(. 	(((
شرح النووي على صحيح مسلم )129/18، 130(. 	(((

جامع بيان العلم وفضله )139/1(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن146

القرآن وقدره في نفوسهم.

:V يقول الشيخ محمد الغزالي

هجر المسلمون القرآن إلى الأحاديث..

ثم هجروا الأحاديث إلى أقوال الأئمة..

دين.. ثم هجروا أقوال الأئمة إلى أسلوب المُقلِّ

وكان تطور الفكر الإسلامي على هذا النحو وبالًًا على الإسلام وأهله، روى ابن 
عبد البر عن الضحاك بن مزاحم: يأتي على الناس زمان يعلق فيه المصحف حتى 
بالروايات  الناس  أعمال  وتكون  فيه،  بما  ينتفع  لا  العنكبوت،  عليه  يعشش 

والأحاديث))).

النتائج الوخيمة
بدائل،  إلى  الناس  احتاج  والإيمان  للعلم  متفرد  كمصدر  القرآن  هُجر  عندما 
مفاهيم  وتغيرت  القرآن،  آيات  التي حسمتها  الشائكة  القضايا  من  الكثير  وظهرت 
كثيرة كمفهوم العلم والفقه والتعامل مع الآيات المتشابهة، ووقعت الأمة في منزلق 
أعطاه  فما  العلم،  لمواضيع  النسبية  الأوزان  وتغيرت  والمناظرات،  الكلام  علم 
القرآن حجمًا قليلًًا تم التوسع فيه كالأحكام الفقهية، وما توسع فيه القرآن لم ينل 
الاهتمام الكافي من العلماء كالسنن الحاكمة للكون والحياة، وقيام الأمم وهلاكها.

ليست دعوة لترك الكتب
إدراك  ولكن  الكتب،  ترك  ليس  الخطيرة  المسألة  هذه  طرح  من  المقصد  إن 

فقه السيرة للغزالي )ص: 42، 43(. 	(((



147

القرآن حين  قبل  الدائم نحوها  والتوجه  القرآن،  الانكباب عليها من دون  خطورة 
يريد المرء البحث عن معلومة يحتاجها، فالمطلوب أن يكون القرآن هو المصدر 
عند  تلقائية  بصورة  نحوه  والقلوب  العقول  تتجه  وأن  للتلقي،  والرئيس  الأساس 
الأولى  المادة  هي  العظيم  القرآن  آيات  تكون  وأن  ما،  موضوع  عن  البحث  إرادة 
التي يستقى منها الدليل والمدلول.. العناصر وشرحها، مع الأخذ في  والأساسية 

الاعتبار أن السنة تأخذ حكم القرآن كما أسلفنا.

فإن قلت: ومتى أتوجه إلى الكتب؟!

علينا  دق  معنى  لمعرفة  وذلك  والسنة،  بالقرآن  البدء  بعد  الكتب  إلى  نتوجه 
فهمه، أو التأكد من صحة فهمنا لمعنى من المعاني، أو التعرف على ما لم نفهمه من 

القرآن وفهمه غيرنا.

استنباط الأحكام الشرعية
إن أغلب آيات القرآن تحتوي على معانٍ هادية ترسم للمسلم طريق النجاح في 
تتناول  العُشر  D، وهناك نسبة ضئيلة من الآيات لا تتجاوز  لله  العبودية  اختبار 
الأحكام الشرعية التي ينبغي أن يلتزم بها من ناحية الحِل والحرمة، كأحكام الطهارة 

والصلاة والصوم والحج والزواج والطلاق والبيوع.

وما نقصده من التوجه للقرآن أولًًا عند إرادة البحث في موضوع ما؛ إنما نقصد 
به المعاني الهادية فقط، أما ما يخص الأحكام الشرعية فلا ينبغي لنا أن نقفز مباشرة 
من  بل  اختصاصنا،  من  وليس  لنا  يجوز  لا  فهذا  منه،  لنستنبطها  القرآن  آيات  إلى 
الشرعي  الحكم  خلالها  من  ونعرف  لكتبهم  نرجع  أن  فعلينا  الفقهاء،  اختصاص 

الصحيح في المسألة التي نبحث عنها.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن148

استنباط  المقصد هو عدم  بل  الآيات؛  في  التفكر  ذلك هو عدم  معنى  وليس 
المعاني  على  التعرف  حدود  في  فيها  التفكر  يكون  وأن  منها،  الشرعية  الأحكام 

الهادية التي تدل عليها.

نظرة على الواقع
لو قمنا بمقارنة ما قيل آنفًا عن القيمة العلمية للقرآن وما ينبغي علينا أن نفعله 
بَونًا شاسعًا بينهما، فالملاحظ بوضوح أن  معه، مع ما يحدث في الواقع؛ لوجدنا 
في  البحث  إرادة  عند  المختلفة  بفروعها  الكتب  نحو  الأولى  للوهلة  تتجه  عقولنا 
موضوع ما، وأن أقصى ما يُعمل مع القرآن هو الاستشهاد على صحة الكلام المنقول 
أن  للقرآن من شأنه  وامتهانًا  أمرًا خطيرًا  يعد  آيات، وهذا  أو بضع  بآية  الكتب  من 

يستدعي غضب الله D لكتابه.

من أخطار هجر القرآن
من هنا نقول بأن التوجه الدائم لعقولنا نحو الكتب من أشد الأخطاء التي وقعنا 
أصيل  كمنبع  فشيئًا  شيئًا  القرآن  في  الثقة  إضعاف  إلى  يؤدي  وهو  لا  كيف  فيها، 
لتحصيل العلم والإيمان والشفاء، مما يستدعي العقوبة الإلهية بمزيد من الحرمان 
لبيد  بن  زياد  في حديث  الله صلى الله عليه وسلم  قال رسول  كما  المزلزل،  وأثره  القرآن  من روح 
I الذي مر علينا: »هَذَا أَوَانٌ يُخْتَلَسُ فِيهِ الْعِلْمُ حَتَّى لََا يَقْدِرُوا مِنْهُ عَلَى شَيْءٍ«. 

وعدم  قلوبهم،  وقسوة  واضطرابهم  المسلمين  تشتت  لذلك:  تبعًا  فيزداد 
شعورهم بالتغيير الحقيقي، مما يدفعهم للبحث عن مصادر يجدون فيها ما يروي 
الكتب،  نحو  توجههم  فيزداد  ومعرفة،  علمًا  ويزيدهم  قلوبهم  ويرقق  ظمأهم 

فيستدعون بذلك عقوبة جديدة من الله D بمزيد من البعد عن القرآن.



149

القرآن، ومن ثم تزداد  القلوب وبين  وهكذا حتى تصبح المسافة شاسعة بين 
الصعوبة في العودة إليه.

فإن كنت أخي القارئ في شك من هذا فاقرأ معي هذا الحديث الصحيح

عن عبد الله بن عمرو بن العاص L أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: 

وَيُخْزَنَ  الْقَوْلُ  وَيُفْتَحَ  الَأخْيَارُ  وَتُوضَعَ  الَأشْرَارُ  تُرْفَعَ  أَنْ  اعَةِ  السَّ اقْترَِابِ  »مِنَ 
الْعَمَلُ وَيُقْرَأَ باِلْقَوْمِ الْمَثْنَاةُ، لَيْسَ فِيهِمْ أَحَدٌ يُنْكِرُهَا«. 

.(((»D ِقيل: وما المثناة؟ قال: »مَا اكْتُتبَِتْ سِوَى كِتَابِ الله

ولو تأملنا في قوله صلى الله عليه وسلم: »وَيَقْرَأُ باِلْقَوْمِ الْمَثْنَاةُ، لَيْسَ فِيهِمْ أَحَدٌ يُنْكِرُهَا«، وأسقطنا 
ذلك على الواقع لانطبق عليه انطباقًا تامًا، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

أشعر بك أخي القارئ وأنت لا تكاد تصدق هذا الكلام، ولكنها الحقيقة الصادمة، 
ويؤكده تعليق المحدث ناصر الدين الألباني V على هذا الحديث بقوله:

هذا الحديث من أعلام نبوته صلى الله عليه وسلم، فقد تحقق كل ما فيه من الأنباء وبخاصة ما 
يتعلق بـ)المثناة( وهي كل ما كُتب سوى كتاب الله كما فسره الراوي، وما يتعلق به 

من الأحاديث النبوية والآثار السلفية))). 

رواه أبو عبيد في فضائل القرآن )ص: 71(، والحاكم في المستدرك )597/4 برقم: 8660( واللفظ له. 	(((
السلسلة الصحيحة )774/6(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن150

 رحلة مع أحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم في التحذير من الكتابة

هذه النقاط السابقة تشكل منطلقًا أساسيًا للفهم الصحيح لخطأ التوجه الدائم 
نحو الكتب من دون القرآن، ومن خلالها يزداد فهمنا لأحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم وأقوال 
الصحابة رضوان الله عليهم في التحذير الدائم من الانشغال بالكتب عن القرآن، 
صحيحة  التحذير  ذلك  لأسباب  تحليلهم  في  العلماء  كلام  بأن  آنفًا  ذكرنا  وكما 
ينل  لم  الذي  الأهم  السبب  يبقى  ولكن  الكتابة،  على  اتفقت  الأمة  وأن  ونتبناها، 
على  بعده  من  وصحابته  صلى الله عليه وسلم  الرسول  تخوف  هو  العلماء:  من  الكافي  الاهتمام 
القرآن، وألا ينازعه كتاب آخر في الاهتمام والتقدير فيحدث للأمة ما حدث لبني 

إسرائيل.

سبيل  على  ولكن  الكتابة  للبعض  أباح  قد  صلى الله عليه وسلم  الرسول  أن  بالذكر  والجدير 
الاستثناء وهذا يؤكد عدم تحريم الكتابة والكتب، وبعون الله سيتناول الحديث هذا 

الأمر بشيء من التفصيل حتى تكتمل الصورة.

وإليك أخي القارئ بعض الأحاديث النبوية التي تؤكد حرصه صلى الله عليه وسلم على القرآن 
وتخوفه عليه وشدة حرصه ألا ينازعه غيره:

عن أبي سعيد الخدري I قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »لََا تَكْتُبُوا عَنِّي، وَمَنْ 
قال   - عَلَيَّ  كَذِبَ  وَمَنْ  حَرَجَ،  وَلََا  عَنِّي،  ثُوا  وَحَدِّ فَلْيَمْحُهُ،  الْقُرْآنِ  غَيْرَ  عَنِّي  كَتَبَ 

ارِ«))). أْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّ دًا فَلْيَتَبَوَّ همام: أحسبه قال - مُتَعَمَّ

رواه مسلم )2298/4 برقم: 3004(. 	(((



151

وعن أبي هريرة I قال: خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن نكتب الأحاديث 
فقال: »ما هذا الذي تكتبون؟« قلنا: أحاديث سمعناها منك، قال: »أَكِتَابًا غَيْرَ كِتَابِ 
اللهِ تُرِيدُونَ؟ مَا أَضَلَّ الُأمَمَ مَنْ قَبْلِكُمْ إَلَّاَّ مَا اكْتَتَبُوا مِنْ الْكُتُبِ مَعَ كِتَابِ اللهِ« قال 
وَلََا حَرَجَ  عَنِّي  ثُوا  تَحَدَّ أبو هريرة فقلت: أنتحدث عنك يا رسول الله؟ قال: »نَعَمْ 

ارِ«))). أْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّ دًا فَلْيَتَبَوَّ فَمَنْ كَذِبَ عَلَيَّ مُتَعَمَّ

مع عمر بن الخطاب I وكيف تأثر بهذا الأمر

جاء عمر بن الخطاب يومًا إلى النبي صلى الله عليه وسلم بكتاب أصابه من بعض أهل الكتاب، 
فقال: يا رسول الله: إني أصبت كتابًا حسنًا من بعض أهل الكتاب، قال: فغضب 
بَيْضَاءَ  لَقَدْ جِئْتُكُمْ بهَِا  بيَِدِهِ  نَفْسِي  فَوَالَّذِي  ابِ؟  ابْنَ الْخَطَّ يَا  فِيهَا  كُونَ  وقال: »أَمُتَهَوِّ
بهِِ،  قُوا  فَتُصَدِّ ببَِاطِلٍ  أَوْ  بهِِ  بُوا  فَتُـكَذِّ بحَِقٍّ  فَيُخْبرُِوكُمْ  شَيْءٍ  عَنْ  تَسْأَلُوهُمْ  لََا  ةً،  نَقِيَّ

بعَِنيِ«))). ا مَا وَسِعَهُ إلَِّاَّ أَنْ يَتَّ وَالَّذِي نَفْسِي بيَِدِهِ لَوْ كَانَ مُوسَى حَيًّ

عن خالد بن عرفطة قال: كنت جالسًا عند عمر إذ أتي برجل من عبد القيس 
مسكنه بالسوس فقال له عمر: أنت فلان بن فلان العبدي؟ قال: نعم، قال: وأنت 
النازل بالسوس؟ قال: نعم، فضربه بقناة معه. فقال الرجل: ما لي يا أمير المؤمنين؟ 

ۀ  ۀ ڻڻ  ڻڻ  پ  الرحيم:   الرحمن  الله  بسم  عليه:  فقرأ  فجلس،  اجلس.  عمر:  له  فقال 
ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ 
ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ۅ ڭ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ 
ۅۅ پ  ]يوسف: 1 - 3[، فقرأها عليه ثلاثًا، وضربه ثلاثًا، فقال له الرجل: ما لي يا أمير 

رواه الإمام أحمد في المسند )156/17 برقم: 11092(، والخطيب في تقييد العلم )ص: 33(، واللفظ له. 	(((
رواه ابن أبي شيبة في المصنف )312/5 برقم: 26421(، وأحمد في المسند )349/23 برقم: 15156(،  	(((

والتهوك كالتهور وهو الوقوع في الأمر بغير روية.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن152

قال:  أتبعه.  بأمرك  مرني  قال:  دانيال؟  كتاب  الذي نسخت  أنت  فقال:  المؤمنين؟ 
الناس،  أحدًا من  تقربه  تقرأه ولا  ثم لا  الأبيض،  بالحميم والصوف  فامحه  انطلق 
فلئن بلغني عنك أنك قرأته أو أقرأته أحدًا من الناس لأنهكنك عقوبة، ثم قال له: 
ثم  الكتاب  أهل  من  كتابًا  فانتسخت  أنا  انطلقت  فقال:  يديه،  بين  فجلس  اجلس. 

جئت به في أديم، فقال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: 

انتسخته لنزداد به  الله: كتاب  يا رسول  عُمَرُ؟« قال: قلت  يَا  يَدِكَ  فِي  هَذَا  »مَا 
علمًا إلى علمنا. فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى احمرت وجنتاه، ثم نودي بالصلاة 
جامعة، فقالت الأنصار: أغضب نبيكم صلى الله عليه وسلم؟ السلاح السلاح، فجاءوا حتى أحدقوا 
وَخَوَاتيِمَهُ،  الْكَلِمِ  جَوَامِعَ  أُوتيِتُ  إنِِّي  النَّاسُ  هَا  أَيُّ »يَا  فقال:  صلى الله عليه وسلم،  الله  رسول  بمنبر 
يَقْرَبكُمْ  وَلََا  كُوا،  تَتَهَوَّ فَلََا  ةً،  نَقِيَّ بَيْضَاءَ  بهَِا  أَتَيْتُكُمْ  وَلَقَدْ  اخْتصَِارًا،  ليِ  وَاخْتُصِرَ 
وبك  دينًا،  وبالإسلام  ربًا،  بالله  رضيت  فقلت:  فقمت  عمر:  قال  كُونَ«  الْمُتَهَوِّ

رسولًًا، ثم نزل رسول الله صلى الله عليه وسلم))). 

ولعل هذه الأحاديث وغيرها الواردة عن عمر بن الخطاب I عندما توجه 
للقراءة في غير القرآن، ونهي الرسول صلى الله عليه وسلم له وغضبه الشديد من فعله؛ جعلته يزداد 
حذرًا وخوفًا من القراءة في غير القرآن لدرجة أنه في المرض الأخير للرسول صلى الله عليه وسلم، 
وطلبه صلى الله عليه وسلم ممن حوله من الصحابة أن يأتوه بصحيفة يكتب لهم فيها بعض الوصايا 
حتى لا يضلوا بعده، فما كان من عمر إلا أن ذكّر الجميع بالقاعدة التي رباه عليها 

صلى الله عليه وسلم فقال: عندنا كتاب الله حسبنا.

فعن ابن عباس L أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال في مرضه: »هَلُمَّ أَكْتُبُ لَكُمْ كِتَابًا 
القرآن،  وعندكم  الوجع  عليه  غلب  قد  صلى الله عليه وسلم  النبي  إن  عمر:  فقال  بَعْدَهُ«.  وا  تَضِلُّ لََا 

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 51، 52(. 	(((



153

قربوا  يقول:  من  منهم  فكان  فاختصموا،  البيت  أهل  فاختلف  الله،  كتاب  حسبنا 
يكتب لكم النبي صلى الله عليه وسلم كتابًا لن تضلوا بعده، ومنهم من يقول ما قال عمر، فلما أكثروا 

اللغو والاختلاف عند النبي صلى الله عليه وسلم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »قُومُوا«))).

لا ألبس كتاب الله بشيء أبدًا
عند النظر في سيرة الشيخين؛ أبي بكر الصديق وعمر بن الخطاب L نجد 

بوضوح حرصهما على تطبيق هذا النهج.

وكان  صلى الله عليه وسلم،  الله  رسول  عن  الحديث  أبي  جمع  قالت:   J عائشة  عن 
خمسمائة حديث، فبات ليلة يتقلب كثيرًا، فلما أصبح قال: أي بنية، هلمي الأحاديث 

التي عندك، فجئته بها، فدعا بنار فحرقها))).

وعن القاسم بن محمد أن عمر بن الخطاب I بلغه أنه قد ظهر في أيدي 
الناس كتب، فاستنكرها وكرهها، وقال: »أيها الناس إنه قد بلغني أنه قد ظهرت في 
أيديكم كتب، فأحبها إلى الله أعدلها وأقومها، فلا يبقين أحد عنده كتاب إلا أتاني 
به فأرى فيه رأيي، قال: فظنوا أنه يريد أن ينظر فيها ويقومها على أمر لا يكون فيه 

اختلاف، فأتوه بكتبهم فأحرقها بالنار، ثم قال: أمنية كأمنية أهل الكتاب؟!«))).

وعن عروة، أن عمر بن الخطاب I أراد أن يكتب السنن فاستفتى أصحاب 
النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك، فأشاروا عليه بأن يكتبها، فطفق عمر يستخير الله فيها شهرًا، ثم 
أصبح يومًا وقد عزم الله له فقال: إني كنت أريد أن أكتب السنن وإني ذكرت قومًا 

رواه البخاري )120/7 برقم: 5669(، ومسلم )1259/3 برقم: 1637(. 	(((
ذكره المتقي الهندي في كنز العمال )285/10، 286(. 	(((

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 52(، والأمنية هي الكتاب، وعند ابن سعد في الطبقات )188/5( 	(((
قال: مثناة كمثناة أهل الكتاب.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن154

كانوا قبلكم كتبوا كتبًا فأكبوا عليها وتركوا كتاب الله، وإني والله لا أشوب كتاب 
الله بشيء أبدًا))).

فتحنا  لما  إنا  المؤمنين  أمير  يا  فقال:  رجل   I الخطاب  بن  عمر  وأتى 
المدائن أصبت كتابًا فيه كلام معجب. قال: من كتاب الله؟ قال: لا. فدعا بالدرة 

ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻڻ  ھ   ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻڻ  يقرأ:پ    وجعل  بها،  يضربه  فجعل 
ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  پ   قوله:  إلى   ]2  ،1 ]يوسف:  پ  ے  ے  ھ  ےھ     ے  ھ  ھ    
ۋ ۅ ۅ پ ]يوسف: 3[ ثم قال: إنما هلك من كان قبلكم أنهم أقبلوا على 
كتب علمائهم وأساقفتهم وتركوا التوراة والإنجيل حتى درسا، وذهب ما فيها من 

العلم))).

كلامكم شر الكلام!

وعن السائب بن يزيد أنه سمع ابن الخطاب يقول: إن حديثكم هو شر الحديث، 
وإن كلامكم هو شر الكلام، من قام منكم فليقم بكتاب الله وإلا فليجلس، فإنكم 

قد حدثتم الناس حتى قيل: قال فلان وقال فلان، وترك كتاب الله))).

فإنك قد قرأتَ الكتب!

في  الزبير، وهو جالس  ابنَ  بن عمرو  الله  أتى عبد  قال:  بن عمرو  عن سعيد 
الحجر، فقال: يا ابن الزبير! إياك والإلحاد في حرم الله، فإني أشهد لسمعت رسول 
مِنْ  رَجُلٌ  المكي-   الحرم  يعني:  به-  هَا -يعني: مكة -وَيَحُلُّ  يُحِلُّ يقول:  الله صلى الله عليه وسلم 

رواه ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله )274/1 برقم: 343(. 	(((
ذكره ابن الجوزي في تاريخ عمر بن الخطاب )ص: 126(. 	(((

رواه ابن شبة في تاريخ المدينة )800/3(. 	(((



155

قَلَيْنِ لَوَزَنَتْهَا. قُرَيْشٍ، لَوْ وُزِنَتْ ذُنُوبُهُ بذُِنُوبِ الثَّ

قال: فانظر ألا تكون هو يا ابن عمرو! فإنك قد قرأت الكتب وصحبت الرسول صلى الله عليه وسلم.

قال ابن عمرو: فإني أشهدك أن هذا وجهي إلى الشام مجاهدًا))). 

ا I يخطب يقول: أعزم على كل  عن عبد الله بن يسار، قال: سمعت عليًّ
أحاديث  يتبعون  حيث  الناس  هلك  فإنما  فمحاه،  رجع  إلا  كتاب  عنده  كان  من 

علمائهم وتركوا كتاب ربهم))).

في  يخوضون  الناس  فإذا  المسجد  في  مررت  قال:  الأعور  الحارث  وعن 
الأحاديث، فدخلت على عليٍّ I فقلت: يا أمير المؤمنين؛ ألا ترى أن الناس قد 

خاضوا في الأحاديث؟! 

صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  سمعت  قد  إني  أما  قال:  نعم،  قلت:  فعلوها؟!«  »وقد  قال: 
هَا سَتَكُونُ فِتْنَةٌ«. فقلت: ما المخرج منها يا رسول الله؟ قال: »كِتَابُ  يقول: »أَلََا إنَِّ
لَيْسَ  الْفَصْلُ  وَهُوَ  بَيْنَكُمْ،  مَا  وَحُكْمُ  بَعْدَكُمْ،  مَا  وَخَبَرُ  قَبْلَكُمْ،  كَانَ  مَا  نَبَأُ  فِيهِ  اللهِ؛ 
هُ اللهُ، وَهُوَ  ارٍ قَصَمَهُ اللهُ، وَمَنِ ابْتَغَى الْهُدَى فِي غَيْرِهِ أَضَلَّ باِلْهَزْلِ، مَنْ تَرَكَهُ مِنْ جَبَّ
رَاطُ الْمُسْتَقِيمُ، هُوَ الَّذِي لََا تَزِيغُ بهِِ  كْرُ الْحَكِيمُ، وَهُوَ الصِّ حَبْلُ اللهِ الْمَتِينُ، وَهُوَ الذِّ
، وَلََا  دِّ الَأهْوَاءُ، وَلََا تَلْتَبسُِ بهِِ الَألْسِنَةُ، وَلََا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلَمَاءُ، وَلََا يَخْلَقُ عَلَى كَثْرَةِ الرَّ

تَنْتَهِ الْجِنُّ إذِْ سَمِعَتْهُ حَتَّى قَالُوا: پ  ڀ ڀ ڀ ڀ  تَنْقَضِي عَجَائبُِهُ، هُوَ الَّذِي لَمْ 
ٺ ٺ ٺ ٺ پ ]الجن: 1، 2[، مَنْ قَالَ بهِِ صَدَقَ، وَمَنْ عَمِلَ بهِِ أُجِرَ، وَمَنْ حَكَمَ 

الزوائد )285/3(: رجاله  الهيثمي في مجمع  برقم: 7043(، وقال  المسند )620/11  في  رواه أحمد  	(((
رجال الصحيح.

رواه ابن أبي شيبة في المصنف )314/5 برقم: 26439(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن156

بهِِ عَدَلَ، وَمَنْ دَعَا إلَِيْهِ هُدِيَ إلَِى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ«، خذها إليك يا أعور))).

لا نجعلها مصاحف
أبناء  من  العديد  رغبات  يقاومون  عليهم-  الله  -رضوان  الصحابة  كبار  كان 
الجيل التالي لهم في القراءة في الكتب، لأنهم يعلمون تبعات ذلك من إضعاف قدر 
القرآن في القلوب، وذهاب هيبته منها، ومِن ثَمّ استدعاء العقوبة الإلهية، ويعلمون 
التوراة  وتركت  علمائها  بكتب  انشغلت  عندما  ضلت  قد  إسرائيل  بني  أن  كذلك 

والإنجيل.

عن أبي نضرة قال: قلنا لأبي سعيد: لو كتبتم لنا، فإنا لا نحفظ، قال: لا نكتبكم، 
كنا  فاحفظوا عنا كما  فنحفظ،  الله صلى الله عليه وسلم يحدثنا  ولا نجعلها مصاحف، كان رسول 

نحفظ عن نبيكم))). 

الله صلى الله عليه وسلم حديثًا  أبي نضرة قال: قلت لأبي سعيد: إنك تحدثنا عن رسول  عن 
معجبًا فلو اكتتبناه؟ فقال: لن أكتبكموه، ولن أجعله قرآنا))).

هذا كلام أخيك أبي الدرداء!

فيها  I ومعه صحيفة  بن مسعود  الله  إلى عبد  الشام  أهل  جاء رجل من 
كلام من كلام أبي الدرداء I أو قصص من قصصه، فقال: يا أبا عبد الرحمن 

رواه الدارمي )2098/4 برقم: 3374(، والترمذي واللفظ له )172/5 برقم: 2906(، وقال : غريب لا  	(((
نعرفه إلا من هذا الوجه، وإسناده مجهول، وفي الحارث مقال، وقال ابن كثير في التفسير )21/1(: وقصارى 
هذا الحديث أن يكون من كلام أمير المؤمنين علي I، وقد وهم بعضهم في رفعه، وهو كلام حسن 
صحيح على أنه قد روي له شاهد عن عبد الله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم. انتهى كلامه، وذكر له شاهد ابن 

مسعود I، رواه أبو عبيد في فضائل القرآن )ص:21( والحاكم في المستدرك )741/1 برقم: 2040(.
تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 36(. 	(((
تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 38(. 	(((



157

ألا تنظر ما في هذه الصحيفة من كلام أخيك أبي الدرداء؟ 

ائتني  يا جارية  أتى منزله، فقال:  فيها وينظر حتى  يقرأ  فأخذ الصحيفة فجعل 
بالإجانة )إناء يغسل فيه الملابس( مملوءة ماء، فجاءت به، فجعل يدلكها ويقول: 

ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ے ڻڻ  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻڻ  پ 
ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ پ))) ]يوسف: 1 - 3[.

أقصصًا أحسن من قصص الله تريدون؟

وعن أشعب بن سليم عن أبيه قال: كنت أجالس أناسًا في المسجد، فأتيتهم 
 ،D الله  على  وثناء  وحمد  ذكر  فيها  يقرءونها  صحيفة  عندهم  فإذا  يوم  ذات 
فأعجبتني، فقلت لصاحبها: أعطنيها فأنسخها. فقال: فإني واعدت بها رجلًًا فأعد 
ذات  المسجد  فدخلت  صحفي،  فأعددت  إليك.  دفعتها  منها  فرغ  فإذا  صحفك، 
فانطلق  داره.  الله بن مسعود في  يقول: أجيبوا عبد  الخلق  يتخطى  فإذا غلام  يوم 
الناس فذهبت معهم، فإذا تلك الصحيفة بيده. وقال: ألا إن ما في هذه الصحيفة 
فتنة وضلالة وبدعة، وإنما هلك من كان قبلكم من أهل الكتاب باتباعهم الكتب 
ج على رجل يعلم منها شيئًا إلا دلني عليه؛ فوالذي  وتركهم كتاب الله، وإني أحرِّ
نفس عبد الله بيده، لو أعلم منها صحيفة بدير هند))) لأتيتها ولو مشيًا على رجلي، 

فدعا بماء فغسل تلك الصحيفة))).

وكان ابن مسعود I يقول: إن ناسًا يسمعون كلامي ثم ينطلقون فيكتبونه، 
.(((  

D وإني لا أحل لأحد أن يكتب إلا كتاب الله

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 54(. 	(((
مكان بالحيرة على طريق النجف. 	(((

تقييد العلم للخطيب البغدادي )55/1، 56(.  	(((
رواه الدارمي في سننه )427/1 برقم: 498(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن158

ة قال: بينما نحن عند عبد الله إذ جاء ابن قرة بكتاب قال: وجدته بالشام  وعن مُرَّ
قبلكم  كان  من  هلك  إنما  قال:  ثم  الله،  عبد  فيه  فنظر  قال:  به،  فجئتك  فأعجبني 

باتباعهم الكتب وتركهم كتابهم، قال: ثم دعا بطست فيه ماء، فماثه فيه ثم محاه))).

القلوب أوعية فاشغلوها بالقرآن
عن عبد الرحمن بن الأسود عن أبيه قال: أصبت أنا وعلقمة صحيفة، فانطلقنا بها 
إلى عبد الله، فجلسنا بالباب وقد زالت الشمس، أو كادت أن تزول، فاستيقظ، فأرسل 
الجارية، فقال: انظري من بالباب؟ فرجعت إليه فقالت: علقمة والأسود، فقال: ائذني 
لهما، فدخلنا، قال: كأنكم قد أطلتم الجلوس في الباب؟ قالا: أجل، قال: فما منعكما 
أن تستأذنا؟ قالا: خشينا أن تكون نائمًا، قال: ما أحب أن تظنوا بي هذا، إن هذه ساعة كنا 
نقيسها بصلاة الليل، قلنا: هذه صحيفة فيها حديث عجيب، فقال: هاتها، يا جارية هاتي 

ڭ  ڭ  ۓ  ڭ ۓ  ڭ  ۓ  پۓ  ويقول:  بيده،  يمحوها  فجعل  ماء،  فيها  اسكبي  الطست، 
قال:  ثم  فيها حديثًا حسنًا، فجعل يمحوها،  فإن  إليها  انظر  قلنا:  ڭڭپ ]يوسف: 3[، 

»إنما هذه القلوب أوعية فاشغلوها بالقرآن، ولا تشغلوها بغيره«))).

فرأينا  مرداس،  بن  الله  وعبد  أنا  كنت  قال:  أسود،  بن  سليم  الشعثاء  أبي  عن 
صحيفة فيها قصص وقرآن مع رجل من النخع، قال: فواعَدَنا المسجد، قال: فقال 
عبد الله بن مرداس: أشتري صحفًا بدرهم، إنا لقعود في المسجد ننتظر صاحبنا، 
إذا رجل فقال: أجيبوا عبد الله يدعوكم، قال: فتقوضت الحلقة، فانتهينا إلى عبد 
الله بن مسعود، فإذا الصحيفة في يده، فقال: إن أحسن الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم، 

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 53(، ماثه: أي فَرَكه حتى زال. 	(((
تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 53، 54(. 	(((



159

وإن أحسن الحديث كتاب الله، وإن شر الأمور محدثاتها، وإنكم تُحْدِثون ويَحْدُث 
لكم، فإذا رأيتم مُحْدَثة فعليكم بالهدي الأول فإنما أهلك أهل الكتابين قبلكم مثل 
خلف  الله  كتاب  جعلوا  حتى  قرن،  بعد  قرنًا  توارثوها  وأشباهها،  الصحيفة  هذه 
ظهورهم كأنهم لا يعلمون، فأنشد اللهَ رجلًًا علم مكان صحيفة إلا أتاني، فوالله لو 

علمتها بدير هند لانتقلت إليها))).

الشيء  نسمع  كنا  قال:   ،I مسعود  بن  الله  عبد  بن  الرحمن  عبد  وعن 
فنكتبه، ففطن لنا عبد الله فدعا أم ولده، ودعا بالكتاب وبإجانة من ماء، فغسله))).

حدثت،  كما  ليس  ابنه:  فقال  بحديث  مسعود  ابن  حدث  قال:  مسروق  وعن 
قال: وما علمك؟ قال: كتبته، قال: فهلم الصحيفة، فجاء بها، فمحاها))).

وإن تُطعني تمحُه
عن سعيد بن أبي الحسن، قال: لم يكن من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، أكثر من أبي 
هريرة حديثًا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإن مروان - زمنَ هو على المدينة)))- أراد أن 
يُكتبه حديثه، فأبى، وقال: ارووا كما روينا، فلما أبى عليه، تغفله فأقعد له كاتبا لَقِنًا 
أجمع،  استفرغ حديثه  الكاتب حتى  يحدثه ويكتب  أبو هريرة  ثَقِفًا ودعاه، فجعل 
قال: ثم قال مروان: تعلم أنا قد كتبنا حديثك أجمع، قال: وقد فعلتم؟ قال: نعم، 
قال: فاقرءوه عليَّ إذاً، قال: فقرءوه عليه، فقال أبو هريرة: أما إنكم قد حفظتم وإن 

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 55(.  	(((
تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 39(. 	(((
تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 39(. 	(((

عندما كان أميرًا على المدينة. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن160

تطعني تمحه، قال: فمحاه))).

لي  ومولى  أنا  فنقوم  بأحاديث  يحدثنا  موسى  أبو  كان  قال:  بردة  أبي  وعن 
ما  أتكتبان  فقال:  نكتبها،  أنا  فظن  لنكتبها،  فقمنا  بأحاديث  يومًا  فحدثنا  فنكتبها، 
سمعتما مني؟ قالا: نعم، قال: فجيئاني به، فدعا بماء فغسله، وقال: احفظوا عنا كما 

حفظنا))).

إنما ضل من كان قبلكم بالكتب
عن عبد الله بن عباس L، قال: »يا معشر المسلمين، كيف تسألون أهل 
الكتاب، وكتابكم الذي أنزل على نبيه صلى الله عليه وسلم أحدث الأخبار بالله، تقرءونه لم يشب، 
وقد حدثكم الله أن أهل الكتاب بدلوا ما كتب الله وغيروا بأيديهم الكتاب، فقالوا: 
هو من عند الله ليشتروا به ثمنًا قليلًًا، أفلا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مساءلتهم، 

ولا والله ما رأينا منهم رجلًًا قط يسألكم عن الذي أنزل عليكم«))).

وعن حنظلة بن أبي سفيان قال: سمعت طاووسًا يقول: لما عمي ابن عباس جعل 
ناس من أهل العراق يسألونه ويكتبون، قال: فجاء إنسان من أهله فالتقم أذنه، فلم يتكلم 

حتى قام))).

أي: حدثه بحديث لا يسمعه غيره، والظاهر أنه أخبره أن أناسًا يكتبون ما يقوله 
فسكت عن التحديث.

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 41(. 	(((

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 39(. 	(((
رواه البخاري )181/3 برقم: 2685(. 	(((

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 43(.  	(((



161

كفى به واعظًا
الساعة أن يبسط  L: إن من أشراط  العاص  الله بن عمرو بن  وقال عبد 
الساعة أن ترفع الأشرار وتوضع الأخيار،  الفعل، وإن من أشراط  القول، ويخزن 
وإن من أشراط الساعة أن تقرأ المثناة على رءوس الملأ لا تغير، قيل: وما المثناة؟ 
في  بما جاء  الرحمن، وكيف  عبد  أبا  يا  قيل:  الله،  كتاب  غير  استكتب من  ما  قال 
حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فقال: ما أخذتموه عمن تأمنونه على نفسه ودينه فاعقلوه، 
وعليكم بالقرآن فتعلموه وعلموه أبناءكم، فإنكم عنه تسألون وبه تجزون، وكفى به 

واعظًا لمن كان يعقل))).

التشخيص الدقيق
وقد انتبه بعض السلف من الأجيال اللاحقة للصحابة لهذه القضية الخطيرة.. 

فعن حماد بن زيد قال: قال لي ابن عون: إني أرى هذه الكتب يا أبا إسماعيل 
ستضل الناس))).

وقال إسماعيل بن علية: إنما كرهوا الكتاب لأن من كان قبلكم اتخذوا الكتب 
فأعجبوا بها، فكانوا يكرهون أن يشتغلوا بها عن القرآن))).

وعن ابن سيرين قال: كانوا يرون أن بني إسرائيل إنما ضلوا بكتب ورثوها))).

رواه أبو عبيد في فضائل القرآن )ص: 71(، والحاكم في المستدرك )597/4 برقم: 8661(، وصححه  	(((
ووافقه الذهبي.

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 57(. 	(((

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 57(. 	(((

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 61(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن162

وعن إبراهيم النخعي أنه كان يكره أن يكتب الحديث في الكراريس، ويقول: 
يشبه بالمصاحف))).

وعن الضحاك قال: لا تتخذوا للحديث كراريس ككراريس المصاحف))).

عتُم كتابَ اللهِ وطلبتُم كلامَ فُضَيْل ضيَّ
عن أبي نصر سعيد الرملي قال: أتينا الفضيل بن عياض بمكة فسألناه أن يملي 
تفرغتم  لو  عيينة،  وابن  فضيل  كلام  وطلبتم   D الله  كتاب  ضيعتم  فقال:  علينا 
لكتاب الله D لوجدتم فيه شفاء لما تريدون، قلنا: قد تعلمنا القرآن، قال: إن في 

تعليم القرآن شغلًًا لأعماركم وأعمار أولادكم وأولاد أولادكم))).

ويلخص عون بن عبد الله خطورة اللهث وراء كلام الرجال وأحاديثهم على 
مثل رجل  القرآن  ويترك  الأحاديث  يطلب علم  الذي  مثل  فيقول:  بالقرآن  علاقتنا 
فتبعها يطلبها فلم يدركها، فرجع فوجد  به ظباء،  فيها غنم فمرت  أخذ باب زريبة 

غنمه قد خرجت، فلا هذه أدرك ولا هذه أدرك))).

لكي تكتمل الصورة
نظر  وجهة  نبرز  أننا  البعض  يظن  ولا  الصورة،  الله-  -بعون  تكتمل   ولكي 
واحدة تؤيد ما نقوله، سنضع بين يديك -أخي القارئ- في الأسطر القادمة بعض 
الأحاديث والآثار التي تبين جواز الكتابة وتقييد العلم، وكما أسلفنا فهذا هو الرأي 

رواه الدارمي )417/1 برقم: 479(. 	(((
رواه ابن أبي شيبة في المصنف )302/5 برقم: 26307(، والخطيب في تقييد العلم )ص: 47(.  	(((

جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر )1023/2 برقم: 1953(. 	(((
حلية الأولياء )4/ 245(. 	(((



163

الذي نتبناه بأهمية الكتابة، وكذلك اقتناء الكتب والقراءة فيها، ولكن دون أن يكون 
ذلك على حساب القرآن، فكل ما نقصده هو أن يكون التوجه التلقائي الأول نحو 

القرآن عند إرادة البحث عن موضوع ما، ثم يكون بعد ذلك التوجه نحو الكتب.

اكتبوا لأبي شاة
في  قام  تعالى على رسوله صلى الله عليه وسلم مكة  الله  فتح  لما  قال:   I أبي هريرة  عن 
طَ عَلَيْهَا  ةَ الْفِيلَ، وَسَلَّ الناس، فحمد الله وأثنى عليه؛ ثم قال: »إنَِّ اللهَ حَبَسَ عَنْ مَكَّ
تْ ليِ سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ،  هَا أُحِلَّ حَدٍ كَانَ قَبْلِي، وَإنَِّ هَا لََا تَحِلُّ لِِأَ رَسُولَهُ وَالْمُؤْمِنيِنَ، فَإنَِّ
رُ صَيْدُهَا وَلََا يُخْتَلَى شَوْكُهَا، وَلََا تَحِلُّ سَاقِطَتُهَا إلَِّاَّ  حَدٍ بَعْدِي، فَلََا يُنَفَّ هَا لََا تَحِلُّ لِِأَ وَإنَِّ

ا أَنْ يَقِيدَ«  ا أَنْ يُفْدَى وَإمَِّ ظَرَيْنِ: إمَِّ لمُِنْشِدٍ، وَمَنْ قُتلَِ لَهُ قَتيِلٌ، فَهُوَ بخَِيْرِ النَّ

فقال العباس: إلا الإذخر يا رسول الله؛ فإنا نجعله لقبورنا وبيوتنا. 

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : »إلَِّاَّ الإذِْخَرَ«. 

فقام أبو شاة  -رجل من أهل اليمن-   فقال: اكتبوا لي يا رسول الله. 

بيِ شَاهٍ«))). فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »اكْتُبُوا لِِأَ

وعن أنس بن مالك أن أبا بكر I كتب له فريضة الصدقة التي أمر رسول 
الله صلى الله عليه وسلم))).

إنكم  أخي!  وبني  بني  »يا  فقال:  أخيه  وبني  بنيه  يدعو  علي  بن  الحسن  وهذا 
صغار قوم يوشك أن تكونوا كبار آخرين، فتعلموا العلم؛ فمن لم يستطع منكم أن 

رواه البخاري )125/3 برقم: 2434(، ومسلم )988/2 برقم: 1355(. 	(((
رواه البخاري )117/2 برقم: 1453(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن164

يرويه، فليكتبه، وليضعه في بيته«))).

وكان أنس بن مالك يقول لبنيه: يا بني، قـيِّدوا هذا العلم))).

الخطيب البغدادي يجمع بين الأمرين

العلم( عن أبي سعيد الخدري  البغدادي في كتابه )تقييد  وقد أورد الخطيب 
قوله: ما كنا نكتب شيئًا غير القرآن والتشهد.

ويعلق عليه فيقول: وأبو سعيد هو الذي رُوِي عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: »لََا 
فَلْيَمْحُهُ«، ثم هو يخبر أنهم كانوا  الْقُرْآنِ  غَيْرَ  كَتَبَ  وَمَنْ  الْقُرْآنِ،  تَكْتُبُوا عَنِّي سِوَى 
يكتبون القرآن والتشهد، وفي ذلك دليل أن النهي عن كَتْب ما سوى القرآن إنما كان 
عن  يُشتَغل  وأن  غيره،  تعالى  الله  بكتاب  يضاهى  أن  من  بيناه،  الذي  الوجه  على 
القرآن بسواه؛ فلما أمِن ذلك ودعت الحاجة إلى كتب العلم؛ لم يُكره كَتْبه، كما لم 
أن  في  العلوم،  من  غيره  وبين  التشهد  بين  فرق  ولا  التشهد،  كتب  الصحابة  تكره 
الجميع ليس بقرآن، ولن يكون كَتْب الصحابة ما كتبوه من العلم وأمروا بكَتبه إلا 

احتياطًا، كما كان كراهتهم لكَتبه احتياطًا، والله أعلم))).

أليس الذي بين أيدينا كتابًا غير القرآن؟!

من المتوقع أن يقفز إلى ذهنك -أخي القارئ- تساؤل في محله وهو: إن الذي 
بين أيدينا كتاب غير القرآن؛ فلماذا يطرح الكاتب هذه المسألة ويدعو إلى الانشغال 

بالقرآن عما سواه؟!

ألا يُعتبر ذلك تناقضًا بين قوله وفعله؟!

رواه الدارمي )443/1 برقم: 528(. 	(((
الدارمي )432/1 برقم: 508(. 	(((

تقييد العلم للخطيب البغدادي )ص: 93، 94(. 	(((



165

الإجابة عن هذا التساؤل تتلخص في أن الذي يدفعني لذلك هو دلالة نفسي 
والناس إلى أهمية القرآن وإلى معانيه، والعمل على زيادة الثقة فيه حتى تعود قيمته 
الحقيقية إلى نفوس المسلمين، وأن يصبح قبلتهم في طلب العلم والإيمان والتغيير، 

والله أعلم بالسرائر، وكفى بالله شهيدًا.

هل يكفي كتاب الله لتحصيل العلم؟

فإن قلت: ولكن هل يكفي التعامل مع القرآن لتحصيل ما يحتاجه المسلم من 
علوم؟

كان الجواب: القرآن العظيم يحتوي على العلم النافع المقرب لله D الذي 
يحتاجه المسلم لتحصيل العبودية والسعادة في الدارين، مع التأكيد بأن السنة تابعة 
له شارحة ومفصلة لما أجمل فيه: پ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ  ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ پ 
]النحل: 44[.

للقرآن  عملي  كتطبيق  بمكان  الأهمية  من  النبوية  السيرة  معرفة  فإن  وكذلك 
وتعميق فهمه من خلال الجيل الذي انتفع به، وأيضًا معرفة تفاصيل الأحكام العملية 
الواقع  فقه  التعرف على  الفقه، وكذلك  عليه  يطلق  ما  المسلم وهو  يحتاجها  التي 

ومخططات الأعداء،... إلخ.

الكتب  في هذه  والانغماس  الانبهار  في  يكمن  الخطأ  كل هذا حسن، ولكن 
وهجر الانتفاع بالقرآن، ويكفي في بيان خطورة ذلك رصد شعورك وأنت متجه إلى 

قراءتها ومقارنته بشعورك وأنت متجه للقرآن.

أنه لو كان الانكباب والاهتمام والانبهار بالقرآن هو الأساس،  ونعود فنكرر 
والقراءة في الكتب الأخرى على سبيل الاستئناس فلا بأس من ذلك.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن166

.. بكى الحارث بن عميرة عند احتضار معاذ بن جبل I فسأله عن بكائه 
فقال: أبكي على ما فاتني منك.

فقال له معاذ: إن العلم مكانه بين لوحي المصحف))).

وقال علي بن أبي طالب I: »إن الفقيهَ حق الفقيه، مَن لم يُقنِّط الناسَ من 
نهم من عذابِ الله، ولم يدَع  ص لهم في معاصي الله، ولم يؤمِّ رحمةِ الله، ولم يُرخِّ
القرآن رغبةً عنه إلى غيره، إنه لا خيرَ في عبادةٍ لا علم فيها، ولا علمٍ لا فهم فيه، ولا 

ر فيها« ))). قراءةٍ لا تدبُّ

عمر:  له  فقال   ،I عمر  باب  غشيان  يكثر  رجل  كان  قال:  الحسن  وعن 
اذهب فتعلم كتاب الله تعالى، قال: فذهب الرجل، ففقده عمر، ثم لقيه فكأنه عاتبه، 

فقال: وجدت في كتاب الله ما أغناني عن باب عمر))).

وعندما سمع الناس بالمدائن أن سلمان في المسجد فأتوه، فجعلوا يثوبون إليه 
حتى اجتمع نحو من ألف، فقام فجعل يقول: اجلسوا اجلسوا، فلما جلسوا فتح 
مائة،  من  نحوٍ  في  بقي  حتى  ويذهبون  يتصدعون  فجعلوا  يقرؤها  يوسف  سورة 
هِ فَذَهَبْتُمْ؟!«))). خْرُفَ مِنَ القَوْلِ أرَدْتُمْ، ثُمَّ قَرَأْتُ عَلَيْكُمْ كِتابَ اللَّ فغضب، وقال: »الزُّ

القرآن هو المقصود الأعظم
المقصود الأعظم هو  إن  فيقول:  المعنى  ابن رجب على هذا  الحافظ  ويؤكد 

رواه البزار من مسند معاذ بن جبل )114/7 برقم: 2671(. 	(((
سنن الدارمي )338/1 برقم: 305(. 	(((

مصنف ابن أبي شيبة )236/7 برقم: 35639(. 	(((
حلية الأولياء )203/1(. 	(((



167

القرآن، وإن التفرغ لتلاوته وتدبره وفهم معانيه ومقاصده والعمل بذلك هو الأهم، 
وتطلب ذلك من الحديث النبوي والآثار، وهذا سبيل علماء الصحابة من المهاجرين 

والأنصار ومن حذا حذوهم من سلف الأمة والأئمة الكبار))).

اه: »الاستغناء بالقرآن في طلب العلم  بل إن الحافظ ابن رجب صنف كتابًا سمَّ
والإيمان«.

الأستاذ المهمَل في بيته
إننا نتمنى أن يكون الاهتمام والانبهار بالقرآن كالكتب الأخرى ولو مؤقتًا في 
المرحلة الأولى من رحلة العودة إلى القرآن، ثم ينتقل إلى مكانه الصحيح بعد ذلك، 
فللأسف أصبح القرآن كالأستاذ العظيم المهمل في بيته وبين أبنائه، وهذا الوصف 
أستعيره من كلام أبي الحسن الندوي وهو يتحدث عن العوامل التي أثرت في بناء 

شخصية محمد إقبال، فعندما تحدث عن القرآن كعامل محوري في ذلك قال: 

الشأن في وجود الأستاذ  المسلمين، ولكن ليس  لا يخلو منه بيت من بيوت 
وكونه بمتناول اليد من تلاميذه، وإنما الشأن في معرفته وتقديره، وإجلاله، والإفادة 
منه، وإلا لكان أبناء البيت ورجال الأسرة وأهل الحي أسعد بعالمهم وأكبر انتفاعًا 
من غيرهم، ولكن بالعكس من ذلك رأينا أن العالم الكبير والحكيم الشهير والمؤلف 
أفراد  بقيمته  ويستهين  أولاده  فيه  يزهد  داره،  في  مهجور  بيته،  في  ضائع  العظيم 

أسرته.

الأستاذ  فذلك  الإخوان،  أيها  القياس  بكم  يبعد  ولا  الظنون  بكم  تذهب  لا 
العظيم هو القرآن الكريم الذي أثر في عقلية إقبال وفي نفسه ما لم يؤثر فيه كتاب 

هداية الإنسان إلى الاستغناء بالقرآن لابن عبد الهادي. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن168

ولا شخصية، ولكنه أقبل على قراءة القرآن إقبال رجل حديث العهد بالإسلام، فيه 
من الاستطلاع والتشوق ما ليس عند المسلمين الذين ورثوا هذا الكتاب العجيب 
فيما ورثوه من مال ومتاع ودار وعقار... وقد وصل هذا المهتدي إليه بشق الأنفس 

وعلى جسر من الجهاد والتعب.

والحقائق  المعاني  من  الجديد  العالم  هذا  باكتشاف  إقبال  محمد  سرور  كان 
أعظم من سرور )كولمبس( لما اكتشف العالم الجديد ونزل على شاطئه. 

أما الذين ولدوا ونشئوا في هذا العالم الجديد، فكانوا ينظرون إلى )كولمبس( 
وأصحابه باستغراب ودهشة ولا يفهمون معنى لما كان يخامرهم من سرور وفرح، 

فإنهم لا يجدون في هذا العالم شيئًا جديدًا.

قراءة محمد إقبال للقرآن
ويستطرد النَّدوي V قائلًًا: لقد كانت قراءة محمد إقبال للقرآن تختلف عن 

قِه للقرآن واستطعامِه إيَّاه. قراءة الناس، ولهذه القراءة الخاصة فضل كبير في تذوُّ

القرآن صباح كل  أقرأ  أن  دتُ  تعمَّ كنتُ  قال:  القرآن  لقراءة  وقد حكى قصته 
ذلك  على  وظلَّ  القرآن،  أقرأ  فأجيبه:  أصنع؟  ماذا  فيسألني  يراني  أبي  وكان  يوم، 
ثلاث سنوات متتاليات يسألني سؤاله فأجيبه جوابي، وذات يوم قلت له: ما بالك يا 
أبي تسألني نفس السؤال وأجيبك جوابًا واحدًا، ثم لا يمنعك ذلك عن إعادة السؤال 

ل عليك. من غد؟ فقال: إنما أردت أن أقول لك يا ولدي: اقرأ القرآن كأنما نُزِّ

ومنذ ذلك اليوم بدأت أتفهم القرآن وأقبل عليه، فكان من أنواره ما اقتبستُ ومن 
دُرَرِه ما نَظَمتُ، ولم يزل محمد إقبال إلى آخر عهده بالدنيا يغوص في بحر القرآن 
ويطير في أجوائه ويجوب في آفاقه، فيخرج بعلم جديد وإيمان جديد وإشراق جديد 



169

وقوة جديدة.

وكلما تقدمت دراسته واتسعت آفاق فكره، ازداد إيمانًا بأن القرآن هو الكتاب 
الخالد والعلم الأبدي، وأساس السعادة، ومفتاح الأقفال المعقدة، وجواب الأسئلة 

المحيرة، وأنه دستور الحياة، ونبراس الظلمات.

ولم يزل يدعو المسلمين وغير المسلمين إلى التدبر في هذا الكتاب العجيب 
وفهمه، ودراسته والاهتداء به في مشكلات العصر، واستفتائه في الأزمات المدنية 
وتحكيمه في الحياة والحكم، ويعتب على المسلمين إعراضهم عن هذا الكتاب، 

الذي يرفع الله به أقوامًا ويضع آخرين.

للدين  للمتزعمين  أسيرًا  تزال  المسلم لا  أيها  إنك  يقول في مقطوعة شعرية: 
والمحتكرين للعلم، ما لم تستمد حياتك من حكمة القرآن رأسًا، إن الكتاب الذي 
هو مصدر حياتك ومنبع قوتك لا اتصال لك به إلا إذا حضرتك الوفاة، فيُقرأ عليك 
ليمنحك  أنزل  الذي  الكتاب  أصبح  قد  عجبًا!  فوا  بسهولة.  لتموت  )يس(  سورة 

الحياة والقوة يتلى الآن لتموت براحة وسهولة ))).

روائع إقبال لأبي الحسن الندوي )37 -40( باختصار يسير. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن170

ومن أشد الممارسات الخاطئة مع القرآن:

 الإسراع في حفظ حروفه مع عدم العمل به

من أخطر الممارسات التي ساهمت في فتح القرآن وتخفيف هيبته في القلوب: 
القرآن  حفظ  ضرورة  المسلمين  أذهان  في  رسخ  فقد  حروفه،  حفظ  في  الإسراع 
الدنيا والآخرة،  في  ترفع صاحبها  القرآن  وأن مجرد حفظ حروف  كله،  أو  بعضه 
وتجعله من أهل القرآن ورفيقًا للسفرة الكرام البررة، وأنه سيستمر في الارتقاء في 
م في الإمامة والرئاسة، وأنه  آية كان يحفظها، وأنه سيقدَّ الجنة حتى آخر  درجات 
ة الكرامة، وأنه، وأنه.. وغير ذلك مما ورد في  ج يوم القيامة بتاج الكرامة وحُلَّ سيُتوَّ

بعض الأحاديث والآثار.

فأدى ذلك إلى حرص كثير من المسلمين على حفظه شكلًًا لا موضوعًا، وإن 
فات بعضهم ذلك فإنك تجدهم شديدي الحرص على إلحاق أولادهم بحلقات 
قام  الشكل  هذا  للبعض  ر  يتيسَّ لم  فإن  بتحفيظه،  تعتني  التي  وبالمدارس  التحفيظ 
هذا  يبذلون  منازلهم..  في  أبنائهم  مع  بذلك  للقيام  ظين  المُحفِّ بعض  مع  بالتعاقد 
الجهد والأمل يحدوهم نحو التمتع بفضائل حفظ القرآن، وأنه أفضل وسيلة لتربية 

أولادهم على الأخلاق الفاضلة والسلوك الحسن.

ما الضير في حفظ حروف القرآن؟

فإن قلت وما الضير في ذلك؟ 

مِها  الإجابة أنه لا ضير في حفظ ألفاظه والعمل بها؛ ومن ثَم المكث في تعلُّ
فترة من الزمن، كما كان يفعل الصحابة. 



171

أما حفظ حروفه فقط فإن فيه كثيرًا من البأس، فهو يُعد بمثابة دليل الإدانة الذي 
يدينُ صاحبه أمام الله D بأنه يعرف الصواب ولا يعمل به.

نعم، أغلبنا يعرف الصواب ولا يعمل بالكثير منه، ولكن الذي يحفظ النصوص 
يشمل  التقصير  كان  وإن  يحفظ،  لا  ن  ممَّ أكثر  عليه  ة  الحُجَّ تقام  ذلك  على  الة  الدَّ

الجميع.

أقوى الأدلة
عليه  وتُثبت  تدينه  التي  الأدلة  أقوى  فإن  المحكمة  أمام  المتَّهم  يمثُل  عندما 
همة أكثر هي اعترافاته بارتكاب الأخطاء، أو كما يقولون: الاعتراف سيد الأدلة،  التُّ
لذلك فالذي يحفظ النصوص التي تحث على الإنفاق في سبيل الله ثم لا يعمل 
بها، بل تجده حريصًا على المال شحيحًا به، فإنه عندما يُسأل يوم القيامة عن ماله 
وإنفاقه فإن الذي يثبت عليه التهمة أكثر وأكثر هو حفظه لتلك النصوص عن ظهر 

قلب!

وترك  والغرور  والتكبر  الاختيال  مثل:  الأعمال  بقية  على  ينطبق  المثال  هذا 
الجهاد والتهاون في أداء الصلاة.

لَيْلَةَ  ويكفيك أخي القارئ في تأكيد هذا المعنى قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »أُتيِتُ 

مَا قُرِضَتْ وَفَتْ)))، فَقُلْتُ:  أُسْرِيَ بيِ عَلَى قَوْمٍ تُقْرَضُ شِفَاهُهُمْ بمَِقَارِيضَ مِنْ نَارٍ كُلَّ

ذِينَ يَقُولُونَ وَلََا يَفْعَلُونَ، وَيَقْرَؤُونَ كِتَابَ  تكَِ الَّ يَا جِبْرِيلُ مَنْ هَؤُلََاءِ؟ قَالَ: خُطَبَاءُ أُمَّ

اللهِ وَلََا يَعْمَلُونَ«))).

رجعت كما كانت. 	(((
الثامن من أجزائه=  الجزء  برقم: 12211(، وأبو علي بن شاذان في  المسند )244/19  رواه أحمد في  	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن172

منطلقات أساسية لفهم موضوع الحفظ

ل منطلقات  ة نقاط تشكِّ عندما نتحدث عن حفظ القرآن فلا بد أن نستحضر عدَّ
أساسية لفهم هذه القضية:

لماذا أنزل الله القرآن؟ 
القرآن هي  حفظ  التحدث عن  استحضارها حين  ينبغي  التي  النقاط  أهم  من 

الهدف من نزوله ووجوده بيننا.

فلقد أنزل القرآن لإنذار الناس، وهدايتهم إلى صراط الله المستقيم، وإخراجهم 
من الظلمات إلى النور، وشفاء قلوبهم من الأمراض التي تبعدها عن الصحة.

هذا المعنى يستدعي دوام الاتصال بالقرآن لتحصيل الهداية والشفاء والعلم 
والإيمان.

قلب؛  ظهر  عن  أو  المصحف  في  القراءة  خلال  من  يكون  قد  الاتصال  هذا 
ة من القرآن. فالمقصد هو تحصيل الفوائد المرجوَّ

وبلا شك فإن وجود قدر من آيات القرآن في جوف المرء ضروري وأساسي 
للصلاة به، ولقراءته عندما يحال بينه وبين المصحف، شريطة ألا يغيب المقصود 

الأعظم من التعامل مع القرآن.

قدر القرآن عند الله
ن لآيات الله البيِّنات ومعجزته العظيمة الخارقة، له  إن القرآن العظيم المتضمِّ

=)برقم: 39( واللفظ له.



173

وضع خاص عنده سبحانه. 

لذلك فلا يجوز التعامل الخاطئ معه، ولا يجوز الإعراض عنه، أو الغفلة عن 
منه  الفوري  العقاب  كان  ذلك  حدث  فإن  قدره..  حق  تقديره  عدم  أو  توجيهاته، 

ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ے ۀ  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  پۀ  تعالى:  قال  كما  سبحانه. 
ے ۓ ۓے ۓ ۓپ ]الإسراء: 82[.

ومفهوم الظالمين -كما أسلفنا- يشمل من يضع آياته في غير موضعها، ومِن 
ثَمَّ فالذي لا ينتفع بآيات القرآن ويغفل عنها يعرض نفسه لعقوبة الخسران.

هَ يَرْفَعُ بهَِذَا الْكِتَابِ أَقْوَامًا، وَيَضَعُ بهِِ آخَرِينَ«))). ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ اللَّ

إما  القرآن  سيصير  أي  قٌ«)))،  مُصَدَّ وَمَاحِلٌ)))  عٌ،  مُشَفَّ شَافِعٌ  »الْقُرْآنُ  ويقول: 
يُحاجّ اللهَ عنا يوم القيامة أو يكون بمثابة دليل الإدانة علينا.

من  عددًا  جمع  عندما   I الأشعري  موسى  أبي  قول  المعنى  هذا  ويؤكد 
اء في الكوفة وقال لهم:  القرَّ

بعُِوا  »إنَّ هَذا القُرْآنَ كائنٌِ لَكَمْ ذِكْرى، وكائنٌِ لَكَمْ أجْرًا، أوْ كانَ عَلَيْكُمْ وِزْرًا، فاتَّ
ةِ، ومَن  الجَنَّ رِياضِ  عَلى  بهِِ  يَهْبطِْ  القُرْآنَ  بعِِ  يَتَّ مَن  هُ  فَإنَّ القُرْآنُ،  بعِْكُمُ  يَتَّ القُرْآنَ، ولا 

بعِْهُ القُرْآنُ يَزُخُّ فِي قَفاهُ فَيَقْذِفُهُ فِي جَهَنَّمَ«))). يَتَّ

رواه مسلم )559/1 برقم: 817(. 	(((
ق. قال ابن الَأثير أَي خَصْم مُجادل مُصدَّ 	(((

رواه ابن حبان في صحيحه )332/1 برقم: 124(. 	(((
رواه ابن أبي شيبة في المصنف )126/6 برقم: 30014(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن174

مفهوم حمل آيات القرآن ينبغي أن يتم تحريره
إن حمل آيات سورة )ما( يستلزم حفظ حروفها وفهم معانيها، وحمل إيمانها، 
الليل  بها.. فسورة  التخلق  يتم  الزمن حتى  فترة من  تدل عليه، وذلك  بما  والعمل 
على سبيل المثال يمكن للواحد منا أن يحفظ حروفها في بضع دقائق، أما العمل بما 
واقع  في  وممارستها  والسعادة  للتيسير  الجالبة  السنن  على  التعرف  من  عليه  تدل 
الحياة، والسنن الجالبة للتعسير والكآبة وتجنبها، وكذلك التعود على إنفاق المال 
في سبيل الله الذي تحث عليه آيات السورة.. كل ذلك يحتاج إلى فترة من الزمن 
إلى  أسبوع  تتراوح من  قد  الفترة  الإنسان، هذه  ذات  في  منه  الأدنى  الحد  ليتحقق 

أسبوعين مثلًًا.

فالذي يحمل السورة لا بد أن يحملها لفظًا ومعنى وإيمانًا وعملًًا حتى يصبح 
حاملًًا لها على الحقيقة، فإن لم يحدث هذا واكتفى المرء بحمل الألفاظ فقط دون 
العمل بها فلا يؤمَن عليه أن يدخل في زمرة من يقول ولا يعمل... يتلو الآيات ولا 

پ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک  فيهم:  الله  فيكون ممن قال  يطبقها، 
گ گ گگ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱڱ ں ں ڻ ڻ ڻ گ گ گگ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱڱ ں ں ڻ ڻ ڻ پ 

]الجمعة: 5[.

اؤُهَا«))) لأنهم حملوها لفظًا  قُرَّ تيِ  أُمَّ مُنَافِقِي  أَكْثَرَ  وقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ 
ولم يحملوها معنىً وعملًًا.

ولم  سماعها،  لتكرار  نتيجة  القرآن  سور  بعض  حفظت  ولكنني  قلت:  فإن 
أتكلف ذلك، وبعض هذه السور حفظتها في الصغر، فهل ينطبق عليّ ما قيل في 

الأسطر السابقة؟! 

رواه أحمد في المسند )209/11 برقم: 6633(. 	(((



175

.. نعم، ينطبق عليَّ وعليك إذا ما قدمنا أنفسنا بأن معنا سور كذا وكذا، أما إذا 
اعتبرنا ما حفظناه في الماضي -بقصد أو بدون قصد- أنه حفظ للألفاظ فقط، وأننا 
أساس  على  معنا  التعامل  يُبنى  أن  ينبغي  فلا  ثم  ومن  صحيحًا،  تعلمًا  نتعلمها  لم 
حملنا لها )كالتقدم للإمامة أو المناصب..( فبذلك نكون -والله أعلم- قد رفعنا 

الحرج عن أنفسنا.

 :L ومما يؤكد هذا المعنى أن عمر بن الخطاب عندما سأل ابنه عبد الله
كم معك من القرآن؟ قال: عشر سور، وسأل ابنه عبيد الله: كم معك من القرآن؟ 

قال: سورة.. فلم يأمرهما ولم ينههما، كما يقول عبد الله بن عمر))).

بالتأكيد  الله لا يحفظ من ألفاظ القرآن إلا سورة واحدة؟!  .. فهل كان عبيد 
السور  وبخاصة  الصلوات،  في  قراءتها  لتكرار  نتيجة  ذلك  من  أكثر  يحفظ  كان 
القصيرة، لكنه يعتبر نفسه لم يتعلم إلا سورة واحدة، أما ما حفظه من ألفاظ فهي 

خارج حساباته إلى أن يتعلم ما فيها من علم وعمل.

الجمع الحقيقي للقرآن
فالجمع الحقيقي للقرآن يشمل اللفظ والمعنى والإيمان بالذي تحمله الآيات، 
ق بها، وبهذا نفهم قول السيدة عائشة عن الرسول صلى الله عليه وسلم: »كَانَ  ويشمل كذلك التخلُّ

خُلُقُه القُرآن، يرضَى لرضَاه، ويسخَطُ لسخَطِه«))).

وقول عبد الله بن عمرو بن العاص L: »مَن جَمع القرآن فقد حَملَ أمرًا 
ة بين جنبيه، إلا أنه لا يوحى إليه، ولا ينبغي لصاحب  عظيمًا، وقد استُدرجَت النبوَّ

مصنف ابن أبي شيبة )135/6 برقم: 30096(. 	(((
)ص:  الفضائل  في  عبيد  أبو  رواها  والزيادة   ،)746 برقم:   512/1( القرآن  خلقه  كان  بلفظ  مسلم  رواه  	(((

.)111

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن176

.(((»D القرآن أن يحد فيمن يحد، ولا يجهل فيمن يجهل، وفي جوفه كلام الله

يقول محقق مصنف ابن أبي شيبة: أي صار في نفسه خشوع النبوة والأنبياء.

معنى الحفظ
د كما قال إخوةُ يوسف لأبيهم: پ ۉ  ۉ  الحفظ في اللغة معناه: الرعاية والتعهُّ

ې ې ې ې ى ى ئا ې ې ې ې ى ى ئا پ ]يوسف: 12[.
حديث:  مثل  بالواجبات  والعمل  بالحقوق  القيام  بالحفظ  المراد  يكون  وقد 
هَ يَحفَظك«. أي احفظ أوامر الله ونواهيه، فيحفظك بهذا.. فهو استئمان. »احفَظ اللَّ

إن من أهم معاني »حفظ الشيء« هو الائتمان عليه وعلى ما فيه، ويؤكده قوله 
ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڑ ڇ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  پڇ  تعالى: 
پ  ڳڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ڳک  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک 
]المائدة: 44[.

ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ڳ ک  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  پ  تعالى:  قوله  في  السعدي  يقول 
ڳڳڳ پ : أي بسبب أن الله استحفظهم على كتابه، وجعلهم أمناء عليه، وهو أمانة 
لا  لمن  وتعليمه  والكتمان،  والنقصان  الزيادة  من  حفظه  عليهم  أوجب  عندهم، 
يعلمه. وهم شهداء عليه، بحيث إنهم المرجوع إليهم فيه، وفيما اشتُبهِ على الناس 
القيام  فيجب عليهم  ال،  الجُهَّ له  يحمِّ لم  ما  العلم،  أهل  ل  قد حمَّ تعالى  فالله  منه، 

لوا، وألا يقتدوا في ذلك بالجُهال بالإخلاد إلى البطالة والكسل))). بأعباء ما حُمِّ

عي أنه قد حفظ آيات القرآن وهو في الحقيقة لم يحفظ إلا حروفها  فالذي يدَّ
رقة،  ل نفسه ما لا يطيق، كمن استؤمن على حفظ بنَِاية سكنية من السَّ فقط فقد حمَّ
فلم يستشعر صعوبة ذلك، ولم يدرك أبعاد تلك المهمة، بل طلب أن يُستأمن على 

أخرجه أبو عبيد )ص: 113(، واللفظ له، وابن أبي شيبة في مصنفه )120/6 برقم: 29953(. 	(((
تيسير الكريم الرحمن للسعدي )ص: 233(. 	(((



177

ه، وكأنه لا يدرك مدى ما يُوقع نفسه فيه من التَّبعة، لذلك شبَّه الله  بنايات الحي كلِّ
المفهوم  أدرك  ولو  الأمر،  حقيقة  يفهم  لا  لأنه  بالحِمار؛  ذلك  يفعل  من   D

ط نفسه. الحقيقي للحفظ لما سارع في ذلك، بل لتمهل وتمهل ولم يورِّ

الحفظ الحقيقي لسور القرآن
يؤكد الدكتور فريد الأنصاري V على المفهوم الحقيقي للحفظ فيقول: 

»إن الذي لا يكابد منزلة الإخلاص، ولا يجاهد نفسه على حصنها المنيع، ولا 
ق بمقام توحيد الله في كل شيء، رغبًا ورهبًا، لا يُمكن أن يُعتبرَ حافظًا لسورة  يتخلَّ

الإخلاص.

ذتين( لا يكون  وإن الذي لا يذوق طعمَ الأمان عند الدخول في حِمى )المُعوَّ
قد اكتسب سورتي الفلق والناس!

ل! ثم إن الذي لا تلتهب مواجيدُه بأشواق التهجد لا يكون من أهل سورة المزمِّ

ثم إن الذي لا تحترق نفسُه بجمر الدعوة والنِّذارة، والأمر بالمعروف والنهي 
ثر! عن المنكر، ليس من المتحققين بسورة المدَّ

ثم إن المستظهر لسورة البقرة، إذا لم يُسلِم وجهَه لله في كل شيء، ولم يسلك 
في  الجهاد  بمقام  قًا  مُتخلِّ الإيمان،  وأصول  الإسلام  بأركان  متحققًا  ربه،  إلى  بها 
في  مات  المحرَّ عن  هًا  مُتنزِّ البأس،  وحين  والضراء  البأساء  في  صابرًا  الله،  سبيل 
المطعومات والمشروبات.. إلخ، واضعًا عنقه تحت رِبْق الشريعة في دينه ونفسه 
د ولا استدراك؛  وماله، مُتحققًا بخُلق السمع والطاعة لله على كل حال، من غير تردُّ

لا يكون حافظًا لسورة البقرة!

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن178

وإنما الحافظ للشيء هو الحافظ لأمانته، المتحقق بحكمته، العامل بمقتضاه، 
ى عنه من حقوق الله«))). المكابد لمَا تلقَّ

مفهوم نسيان القرآن
اته  طيَّ في  يحمل  للبشرية،  الأخيرة  الله  رسالة  وهو  الأمة،  هذه  كتاب  القرآن 

مفاتح السعادة والهداية والشفاء والتغيير. 

ولكي تتم الاستفادة من القرآن في تحصيل ذلك كله؛ لا بد من التعامل الصحيح 
مع آياته وفهمها والتفكر فيها وعدم نسيان ما تدل عليه، وممارسة ذلك في واقع الحياة.

فأخطر شيء على المسلم أن يستزيد علمًا من الآية، ويتعرف على ما فيها من 
دلائل لأسماء الله وصفاته، وما يرشده ذلك إلى الترقي في مدارج السالكين إليه 

سبحانه، ثم بعد ذلك يهمل هذه المعاني وينساها: پ  ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ 
ٺ ٿ ٿٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٺ ٿ ٿٿ ٿ ٹ ٹ ٹ پ  ]السجدة: 22[.

هذا المفهوم مع ما قبله من مفاهيم يحسم بإذن الله مسألة الذم الوارد في نسيان 
ئي  آيات القرآن ويسقطها على نسيان معناها والعمل بها، ويؤكد ذلك قوله تعالى: 
ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ېې  ې  ۉ  ۅۉ  ۅ  ۋ  ئە ۋ  ئا  ئا  ى  ى  ې  ېې  ې  ۉ  ۅۉ  ۅ  ۋ  پۋ 

ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى 
ٻ  ٻ  ٻ ٱ  ٻ  ٱ  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح  ئج  ی  ی  ی  بم ی  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح  ئج  ی  ی  ی  ی 
ٿ  ٿٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  ٻپ  ٿ ٻ  ٿٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  ٻپ  ٻ 

ٿ ٹ ٹ ٹ ٿ ٹ ٹ ٹ پ ]طه: 123- 127[.

ا أعرضت عن آيات الله وعاملتها معاملة من لم  قال ابن كثير في تفسيره: أي لمَّ

هذه رسالات القرآن، فريد الأنصاري )ص: 16-14(. 	(((



179

يذكرها بعد بلاغها إليك، تناسيتها، وأعرضت عنها، وأغفلتها، كذلك اليوم نعاملك 
فليس  بمقتضاه  والقيام  معناه  فهم  مع  القرآن  لفظ  نسيان  فأما  ينساك..  من  معاملة 

داخلًًا في هذا الوعيد الخاص))).

پئې ئى ئى ئى ی ی ئې ئى ئى ئى ی ی  تعالى:  قوله  تفسير  في  الطبري  الإمام  وقال 
پ  تح  تج  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح  ئج  ی  تحی  تج  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح  ئج  ی  ی 

]الأنعام: 44[: يعني لما تركوا العمل بما أمرناهم به على ألسن رسلنا))).

فالأحاديث الواردة في ذم نسيان القرآن تنصرف بالأساس على ترك العمل به 
-كما يقول ال﻿إمام أبو شامة- لأن النسيان هو الترك، لقوله تعالى: 

پ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ پ ]طه: 115[.
وقال: وللقرآن يوم القيامة حالتان:

أحدهما: الشفاعة لمن قرأه ولم ينسَ العمل به.
والثانية: الشكاية على مَن نسِيَه، أي: تركه تهاونًا ولم يعمل به.

وقال أيضًا: ولا يبعد أن يكون من تهاون به حتى نسي تلاوته كذلك))).

وأورد القرطبي في التذكار عن سفيان بن عيينة قوله: وليس مَن اشتُهر بحفظ 
م حرامَه. شيء من القرآن وتفلَّت منه بناسٍ، إذا كان يُحلُّ حلالَه ويُحرِّ

قال القرطبي: وهذا تأويل حسنٌ جدًا، وفيه توجيه))).

تفسير القرآن العظيم لابن كثير )161/3(. 	(((
تفسير الطبري )358/11(. 	(((

الزواجر لابن حجر الهيتمي )ص: 313(. 	(((
ذكره القرطبي في التذكار في أفضل الأذكـار )ص: 164( وأسنـده ابن عبد البـر في الاستذكار )58/8( 	(((

مطولًًا إلى سفيان، وفيه: ولو كان كذلك ما نسي النبي صلى الله عليه وسلم شيئًا منه، قال الله D:پ ڭ ڭ ۇ ۇ 
ۆ ۆ ۈ ۈۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ پ ]الأعلى: 6، 7[ وقد أنسي رسول الله صلى الله عليه وسلم منه أشياء وقال: ذكرني = 

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن180

ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  پ  تعالى:  قوله  المعنى  هذا  يؤكد  ومما 
پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ 

ٿ ٿٿ ٿٿ پ ]المائدة: 14[.

فالنسيان الحقيقي للآيات هو نسيان معناها وما تدل عليه وكذلك ترك العمل 
بها؛ لأن المرء بذلك يكون قد ظلم بالآية عندما لم يضعها في مكانها الصحيح.

ا نعدُّ مِن أعظمِ الذنوب أن  وبهذا ندرك معنى قول أبو العالية V موقوفًا: »كنَّ
م الرجلُ القرآنَ ثم ينام عنه حتى ينساه«))). يتعلَّ

إن نسيان اللفظ وارد في حق أي إنسان، بل إن الرسول صلى الله عليه وسلم أُنسي بعض الآيات 
كما ورد في البخاري عن عائشة J، قالت: سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلًًا يقرأ في 
سورة بالليل، فقال: »يَرْحَمُهُ اللهُ، لَقَدْ أَذْكَرَنيِ كَذَا وَكَذَا، آيَةً كُنْتُ أُنْسِيتُهَا مِنْ سُورَةِ 

كَذَا وَكَذَا«))).

عن أي شيء سيكون السؤال؟!

فعلى سبيل المثال -ولله المثل الأعلى- لو أن رجلًًا سافر للعمل في مكان 
بعيد، وفي أثناء سفره أرسل إلى ابنه خطابًا يطلب فيه القيام بأعمال موقوتة بزمن 
محدد كسداد أقساط، وزيارة أرحام، ففرح الابن فرحًا شديدًا بخطاب أبيه، وظل 
يقلبه ويعطره، ويتأمل خطه، ويحفظ كلماته دون أن يُعمل عقله في فهمها، ومن ثم 

= هذا آية أُنسيتها، .. ولو كان النسيان الممنوع هو نسيان اللفظ لما أنسى الله نبيه منه شيئًا. انتهى بتصرف 
يسير.

الزهد لأحمد بن حنبل )ص: 245 برقم: 1747(. 	(((
رواه البخاري )194/6 برقم: 5038(، ومسلم )543/1 برقم: 788(. 	(((



181

لم يقم بأداء الأعمال التي كلفه بها والده، فماذا تتوقع من ردة فعل الأب حين يأتي 
قيامه  عدم  مع  خطابه  لألفاظ  بحفظ ابنه  سعيدًا  فرحًا  سيكون  هل  سفره؟!  من 

بالأعمال التي كلفه بها؟! أم العكس؟! أترك لك الإجابة أخي القارئ..!

من هنا نقول بأننا لن نُسأل أو نحاسب يوم القيامة عن عدم حفظ القرآن، ولكن 
سنُسأل عن عدم العمل به: پ ڭ ۇ ۇ ۆۆ ۈ ۈ  ڭ ۇ ۇ ۆۆ ۈ ۈ پ ]الزخرف: 44[.

العمل هو الأساس
إن كل ما جاء من أحاديث في فضل الحفظ فإنما يتقيد بالعمل بالآيات والتحقق 
بها، ويشهد على ذلك الحديث الذي رواه النواس بن سمعان الكلابي I قال: 

سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: 

ذِينَ كَانُوا يَعْمَلُونَ بهِِ، تَقْدُمُهُ سُورَةُ الْبَقَرَةِ وَآلُ  »يُؤْتَى باِلْقُرْآنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَهْلِهِ الَّ
هُمَا  »كَأَنَّ قال:  بعد،  نسيتهن  ما  أمثال  ثلاثة  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  لهما  وضرب  عِمْرَانَ«، 
انِ  هُمَا حِزْقَانِ مِنْ طَيْرٍ صَوَافَّ تُحَاجَّ تَانِ سَوْدَاوَانِ بَيْنَهُمَا شَرْقٌ، أَوْ كَأَنَّ غَمَامَتَانِ، أَوْ ظُلَّ

عَنْ صَاحِبهِِمَا«))).

فالحديث يؤكد ارتباط العمل بالقرآن لنيل الفضائل والدرجات العُلى، وليس 
هذا فحسب، بل إن الأحاديث الواردة في الوعيد لمن جمع ألفاظ القرآن ولم يعمل 
بها تؤكد على هذا المعنى: روى البخاري من حديث سمرة بن جندب I رؤيا 

النبي صلى الله عليه وسلم وفيها: 

»فَانْطَلَقْنَا حَتَّى أَتَيْنَا عَلَى رَجُلٍ مُضْطَجِعٌ عَلَى قَفَاهُ، وَرَجُلٌ قَائمٌِ عَلَى رَأْسِهِ بفِِهْرٍ 
أَوْ صَخْرَةٍ، يَشْدُخُ بهِِ رَأْسَهُ، فَإذَِا ضَرَبَهُ تَدَهْدَهَ الْحَجَرُ، فَانْطَلَقَ إلَِيْهِ ليَِأْخُذَهُ فَلََا يَرْجِعُ 

رواه مسلم )554/1 برقم: 805(، ومعنى حزقان: أي جماعتان، والحزق: الجماعة من كل شيء. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن182

إلَِى هَذَا حَتَّى يَلْتَئمَِ رَأْسُهُ، وَعَادَ رَأْسُهُ كَمَا هُوَ، فَعَادَ إلَِيْهِ فَضَرَبَهُ، قُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالََا: 
انْطَلِقْ«.

مَهُ اللهُ الْقُرْآنَ، فَنَامَ  وفي آخر الحديث: »وَالَّذِي رَأَيْتَهُ يُشْدَخُ فِي رَأْسِهِ فَرَجُلٌ عَلَّ
هَارِ، يُفْعَلُ بهِِ إلَِى يَوْمِ الْقِيَامَةِ«))). يْلِ، وَلَمْ يَعْمَلْ فِيهِ باِلنَّ عَنْهُ باِللَّ

إن الأمر -أخي القارئ- جد خطير، فعن عمر بن الخطاب I قال: قال 
تَخُوضُ  وَحَتَّى  الْبَحْرِ،  فِي  ارُ  جَّ التُّ يَخْتَلِفَ  حَتَّى  الْْإِسْلََامُ  »يَظْهَرُ  صلى الله عليه وسلم:  الله  رسول 
الْخَيْلُ فِي سَبيِلِ اللهِ، ثُمَّ يَظْهَرُ قَوْمٌ يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ، يَقُولُونَ: مَنْ أَقْرَأُ مِنَّا؟ مَنْ أَعْلَمُ 

مِنَّا؟ وَمَنْ أَفْقَهُ مِنَّا؟« ثم قال لأصحابه: »هَلْ فِي أُولَئكَِ مِنْ خَيْرٍ؟« 

قالوا: الله ورسوله أعلم. 

ارِ«))). ةِ، وَأُولَئكَِ هُمْ وَقُودُ النَّ مَّ قال: »أُولَئكَِ مِنْكُمْ مِنْ هَذِهِ الْْأُ

وقبل كل هذه الأحاديث وغيرها؛ ألم يقل الله جل شأنه في كتابه: پژ ژ ژ ژ 
ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گگ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڱ ڑ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گگ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ 

ڱ ڱڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڱ ڱڱ ں ں ڻ ڻ ڻ پ ]الجمعة: 5[.

يقول ابن القيم في تعليقه على هذه الآية: 

له كتابه E ليؤمن به ويتدبره ويعمل به، ويدعو إليه، ثم خالف  فقاس من حمَّ
ذلك، ولم يحمله إلا عن ظهر قلب، فقراءته بغير تدبر ولا تفهم ولا اتباع له، ولا تحكيم له 
وعمل بموجبه؛ كحمار على ظهره زاملة أسفار لا يدري ما فيها، وحظه منها حمله على 

رواه البخاري )100/2: 1386(. 	(((
رواه البزار )405/1 برقم: 283(، والطبراني في الأوسط واللفظ له )221/6 برقم: 6242(. 	(((



183

ظهره ليس إلا، فحظه من كتاب الله كحظ هذا الحمار من الكتب التي على ظهره. فهذا 
فترك  القرآن  حمل  لمن  المعنى  حيث  من  متناول  فهو  لليهود  ضرب  قد  كان  وإن  المثل 

العمل به، ولم يؤد حقه، ولم يرعه حق رعايته))).

م الأكثر أخذًا للقرآن؟ لماذا يُقدَّ
من هنا يتبين بأن الأحاديث الواردة في تقديم الأكثر جمعًا للقرآن في الصلاة 
أخذًا  الأكثر  لأن  صحيح،  معنى  وهو  المعنى،  هذا  من  تنطلق  والرئاسة  والإمامة 
 D للقرآن بناء على ما سبق هو الأكثر تطبيقًا له، وهو الأكثر استقامة على أمر الله

فيما يبدو للناس، ومن ثم فهو الأحق بالتقديم.

عن عمرو بن سلمة عن أبيه: أنهم وَفَدوا إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فلمّا أرادوا أن ينصرفوا 
قالوا: يا رسولَ الله، من يَؤُمّنا قال: »أَكْثَرُكُمْ جَمْعًا للِْقُرْآنِ، أو أَخْذًا للِْقُرْآنِ«))).

الناس  قال: لما كان يوم أُحد أصابَ   I وعن هشام بن عامر الأنصاري 
لََاثَةَ  قرح، وجهد شديد، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »احْفُرُوا وَأَوْسِعُوا وادْفِنُوا الاثْنَيْنِ، وَالثَّ

م؟ قال: »أَكْثَرَهُمْ جَمْعًا، وَأَخْذًا للِْقُرْآنِ« ))). فِي الْقَبْرِ« قالوا: يا رسول الله، مَن نُقدِّ

ولعلنا بذلك ندرك المعنى الذي يرمي إليه الصحابي أنس بن مالك I: أن 
إذا قرأ  البقرة وآل عمران، وكان الرجل  رجلًًا كان يكتب للنبي صلى الله عليه وسلم وقد كان قرأ: 

البقرة وآل عمران جدَّ فينا؛ يعني عَظُم))).

إعلام الموقعين عن رب العالمين )150/1(. 	(((
رواه أبو داود )439/1 برقم: 587(. 	(((

رواه أحمد )183/26 برقم: 16251(، وأبو داود )123/5 برقم: 3215(، والترمذي )213/4 برقم:  	(((
1713(، وقال: حديث حسن صحيح، والنسائي )81/4 برقم: 2011(.

ومسلم   ،)3617 برقم:   202/4( والبخاري  له،  واللفظ   ،)12215 برقم:   247/19( أحمد  رواه  	(((
)2145/4 برقم: 2781(.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن184

أين فِعْل الصحابة من هذه المنطلقات؟
فإذا ما أسقطنا هذه المفاهيم والمنطلقات على واقع الصحابة لوجدنا مطابقة 
كانوا  بل  القرآن،  ألفاظ  حفظ  في  الإسراع  على  حريصين  يكونوا  لم  فهم  كاملة، 
يبقون مدة في حفظ السورة، وكان الحفاظ بينهم قليلين، وكانوا ينهون من بعدهم 
الصغيرة،  السن  في  القرآن  جمع  من  ينزعجون  وكانوا  الحفظ،  في  الإسراع  عن 

وإليك أخي القارئ ما يؤكد ذلك من الأخبار الواردة عنهم.



185

 الصحابة وحفظ القرآن

والتطبيق،  بالعمل  اهتمامهم  لشدة  وذلك  قلة،  الصحابة  بين  الحفاظ  كان 
بيانه، ولم تكن  بمقتضاها، كما سيأتي  التحقق  والخوف من حمل الألفاظ وعدم 
قضية حفظ الحروف تحتل عندهم -في اهتماماتهم- ما تحتله عندنا، بل إن ما نُقل 
عنهم من أخبار صحيحة يؤكد العكس، ويكفيك في ذلك أنهم كانوا يتخوفون من 
اء كما سيأتي بيانه، وهذا يدل على فهمهم العميق لأمر القرآن، وتخوفهم  كثرة القرَّ

من الانحراف عن مساره الصحيح بالاهتمام بألفاظه دون العمل به.

ويكفي هذا الدليل لكل من يرى أفضلية لحفظ الألفاظ فقط، فلو كان الأمر 
كذلك لتسابق الصحابة إلى حفظ الألفاظ لأنهم أكثر الأجيال حبًا للقرآن وإدراكًا 
لأهميته، وتوقًا لنيل فضائله، مع سهولة ذلك عليهم لنزول القرآن بلغتهم، فكيف 

لهم أن يتركوا هذه الفضيلة وهم الذين عاصروا نزوله وذاقوا حلاوته؟

المسألة؛  هذه  يَحسِم  أن  ينبغي  القرآن  ألفاظ  لحفظ  الصحابة  تسابق  عدم  إن 
لأنهم النموذج التطبيقي الصحيح لمعاني الإسلام، وهم القدوة لنا بعد رسول الله 

صلى الله عليه وسلم.

يقول عبد الله بن عمر L: »كان الفاضل من أصحاب رسول الله في صدر 
هذه الأمة لا يحفظ من القرآن إلا السورة أو نحوها، ورُزقوا العمل بالقرآن، وإن 
العمل  يُرزقون  الصبي والأعمى، ولا  منهم  القرآن،  الأمة يخفف عليهم  آخر هذه 

به«))).

رواه بنحوه الآجري في أخلاق حملة القرآن )ص: 37(، وذكره القرطبي بلفظه في مقدمة تفسيره )40/1(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن186

تأمل قول عبد الله بن عمر L : كان الفاضل من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم 
لا يحفظ من القرآن إلا السورة أو نحوها.. فماذا نقول بعد ذلك؟

بها  البقرة ويعمل  يتعلم ويحفظ في سورة   I الخطاب  لقد ظل عمر بن 
ثماني  في  مها  يتعلَّ الله  عبد  ابنه  وهذا  جزورًا،  نحَرَ  ها  أتمَّ فلما  سنة  عشرة  اثنتي 

سنوات))).

ولعل هذا الأثر يرد على من يقول بأن الصحابة لم يتمكنوا من حفظ القرآن 
لكبر أعمارهم وتقدمهم في السن، فهذا الشاب عبد الله بن عمر يظل ثماني سنوات 

يحفظ ويتعلم سورة البقرة.

من  القرآن  حفظ  استكمل  وما  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  تُوفِي  البصري:  الحسن  يقول 
الصحابة رضوان الله عليهم إلا النفر القليل، استعظامًا له ومتابعة لأنفسهم بحفظ 

تأويله، والعمل بمحكمه والإيمان بمتشابهه))).

 I ويؤكد قول الحسن ما أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما عن أنس
أنه قال: مات النبي صلى الله عليه وسلم ولم يجمع القرآن غير أربعة: أبو الدرداء ومعاذ بن جبل وزيد بن 

ثابت وأبو زيد))).

ولقد غضب عمر بن الخطاب I لما بلغه أن هناك رجلًًا يُمِلُّ القرآن عن 
ظهر قلب، ولم يسكن غضبه إلا عندما علم أنه عبد الله بن مسعود I باعتباره 

الأثر عن عمر I رواه البيهقي في الشعب )346/3 برقم: 1805(، ورواه مالك في الموطأ عن ابن  	(((
عمر L، كتاب القرآن، باب ما جاء في القرآن )من رواية يحيى بن يحيى برقم: 479(.

الحسن البصري لابن الجوزي )ص: 98(. 	(((
البخاري )187/6 برقم: 5004(، واللفظ له، ومسلم )1914/4 برقم: 2465(. 	(((



187

أحد القلائل الذين جمعوا القرآن بحقه، فعن إبراهيم بن علقمة قال: جاء رجل إلى 
يُمِلُّ المصحف عن ظهر قلب،  عمر بن الخطاب فقال: إني جئتك من عند رجل 
ففزع عمر وغضب وقال: ويحك! انظر ما تقول؟ قال: ما جئتك إلا بالحق. قال: من 

هو؟ قال: عبد الله بن مسعود. قال: ما أعلم أحدًا أحق بذلك منه))). 

وأخرج ابن أشتة في المصاحف عن ابن سيرين قال: مات أبو بكر ولم يجمع 
القرآن، وقُتل عمر ولم يجمع القرآن))).

وقال الحسن: مات عمر بن الخطاب ولم يجمع القرآن. قال: أموت وأنا في 
زيادة أحب إلي من أن أموت وأنا في نقصان. قال الأنصاري: يعني نسيان القرآن))).

طريقة الصحابة في حفظ القرآن
يوم، وطول  بالقرآن، والحرص على تلاوته كل  الشديد  الصحابة  اهتمام  مع 
المكث معه، إلا أن هذا لم يدفعهم للإسراع في حفظ آياته لإدراكهم خطورة ذلك.

لَمي: حدثنا من كان  وليس أدل على هذا الأمر من قول أبي عبد الرحمن السُّ
الله صلى الله عليه وسلم عشر  يقترئون من رسول  كانوا  أنهم  النبي صلى الله عليه وسلم  القرآن من أصحاب  يُقرئنا 
آيات، فلا يأخذون في العشر الأخرى حتى يعلموا ما في هذه من العلم والعمل، 

رواه أبو نعيم في حلية الأولياء )124/1(، والنسائي في السنن الكبرى )352/7 برقم: 8200(، وذكر  	(((
الهيثمي في المقصد العلي في زوائد أبي يعلى الموصلي )214/3(: جاء رجل إلى عمر وهو بعرفة فقال: 
يا أمير المؤمنين جئت من الكوفة وتركت رجلًًا يملي المصحف عن ظهر قلب غفلًًا. قال: فغضب عمر 
وانتفخ حتى كاد يملأ ما بين شعبتي الرحل. فقال: ويحك من هو؟ قال: فقال: عبد الله بن مسعود. فما زال 
عمر يطفئ ويستر عنه الغضب حتى عاد إلى حاله التي كان عليها، فقال: ويحك والله ما أعلمه بقي أحد من 

الناس هو أحق بذلك منه.
ذكره السيوطي في الإتقان في علوم القرآن )248/1(، وقال: بسند صحيح. 	(((

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 204(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن188

قالوا: فعلمنا العلم والعمل))).

لم  آياتٍ  عشرَ  م  تعلَّ إذا  ا  منَّ الرجل  »كان   :I مسعود  بن  الله  عبد  وقال 
.(((» يُجاوزهُنَّ حتى يعرفَ معانيَهُنَّ والعملَ بهنَّ

وقال: كنا إذا تعلمنا من النبي صلى الله عليه وسلم عشر آيات من القرآن، لم نتعلم من العشر التي 
نزلت بعدها حتى نعلم ما فيه، قيل لشريك )راوي الأثر(: من العمل؟ قال: نعم))).

ة في حفظ السورة))). لهذا -كما يقول الإمام ابن تيمية- كانوا يبقون مُدَّ

ل ابن عباس L وجمع المُفَصَّ
إننا نرى اليوم من يحفظ القرآن كله من الأطفال وهو ابن ست أو سبع سنوات، 
فهل هذا الطفل يعي شيئًا مما يحفظه؟ فإذا ما نظرنا لعبد الله بن عباس L الذي 
الدين  في  بالفقه  له  ودعا  يتعاهده،  صلى الله عليه وسلم  وكان  القرآن،  بيئة  وفي  الصحابة  بين  نشأ 
وتعلم التأويل.. ألم يكن من الأولى أن يجتهد ابن عباس في حفظ القرآن كله في 
هذه البيئة لو كان هذا الحفظ اللفظي فقط له فضيلة؟!.. إن الروايات تخبرنا بأن ابن 

ل )أي من سورة ق إلى سورة الناس( ولكن في أي سن؟ عباس جمع المُفصَّ

روى سعيد بن جبير عن عبد الله بن عباس L أنه قال: جمعت المُحكم في 
ه إذا ذاك  ل))) وكانت سِنُّ عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقلت له: وما المحكم؟ قال: المُفَصَّ

ثلاث عشرة سَنة أو دونها.

رواه أحمد في المسند )466/38 برقم: 23482(. 	(((
الطبري في مقدمة التفسير )80/1(. 	(((

رواه الحاكم في المستدرك )743/1 برقم: 2047( وقال: صحيح. 	(((
مجموع الفتاوى )13/ 331(. 	(((

رواه البخاري )193/6 برقم: 5036(. 	(((



189

اللهم غُفرًا
أبا  أتى  رجلٌ  فهذا  والكثير،  الكثير  يعني  الصحابة  عند  القرآن  جمع  كان  لقد 
إنما  غُفرًا،  اللهم  فقال:  القرآن،  قد جمع  ابني هذا  إن  الدرداء  أبا  يا  فقال:  الدرداء 

جمَعَ القرآن مَن سِمعَ له وأطاع))).

هذا  أن  على  يدل  إنكارٌ  فهذا  فيقول:  الأثر  هذا  على  الباقلاني  القاضي  يُعلقُ 
الوصف عندهم بجمعه إنما يجري على من عمل بموجبه، ووقف عند حدوده))). 

ويُخبر إبراهيم النَّخعِيُّ عن طريقة تعامل الصحابة مع أولادهم في تعليم القرآن 
ما  يفقهوا  )حتى  يعقِلوا  حتى  القرآن  أولادَهم  موا  يعلِّ أن  يَكرهون  كانوا  فيقول: 

يقرءون())).

كم معك من القرآن؟
الذي يحمل دلالات هامة في عدم اهتمام الصحابة  تأمل -أخي- هذا الأثر 
بتحفيظ أولادهم القرآن بقدر اهتمامهم بالعمل به، وهذا لا ينفي أهمية وجود قدر 
من القرآن في جوف المسلم حتى يتسنَّى له الصلاة به، والاتصال بالله من خلاله، 

وإقامة الحجة على الناس واستنقاذهم من الضلال بتلاوته عليهم.

أخرج ابن أبي شيبة عن ابن عمر قال: سألني عمر: كم معك من القرآن؟ قلت: 
عشر سور.

فقال لعبيد الله: كم معك من القرآن؟ قال: سورة.

فضائل القرآن للقاسم بن سلام )ص: 132، 133(. 	(((
الانتصار للقرآن للقاضي الباقلاني )178/1(. 	(((

مصنف ابن أبي شيبة )153/6 برقم: 30280(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن190

قال عبد الله: فلم ينهنا ولم يأمرنا، غير أنه قال: وإن كنتم متعلمين منه بشيء 
ل فإنه أحفظ))). فعليكم بهذا المُفصَّ

المفهوم  لنا  تؤكد  التي  الدلالات  من  الكثير  طياته  في  يحمل  الأثر  هذا  إن 
الحقيقي للحفظ، وأنه كان يُقصد به عند الصحابة اللفظ والمعنى والعمل، فبالتأكيد 
كان عبيد الله يحفظ ألفاظ أكثر من سورة، وذلك بكثرة تكرارها أمامه، وقلة ألفاظها، 
والكافرون،  والعصر  وقريش  والنصر  والناس  والفلق  والكوثر  الإخلاص  كسور 
لكنه لم يتعلم تعلمًا حقيقيًا إلا سورة واحدة، لذلك أجاب عمر بن الخطاب هذه 
منها  بأنه ليس معه  نفسه  يعدُّ  لكنه  ألفاظ عدة سور،  الإجابة، فهو وإن كان يحفظ 

شيء، فالعبرة عندهم كانت بما تعلموه.

ويؤكد هذا المعنى الأثر الذي مر علينا عن عبد الله بن عمر L الذي قال 
فيه: كان الفاضل من أصحاب رسول الله في صدر هذه الأمة لا يحفظ من القرآن 

إلا السورة أو نحوها))).

بأنهم قد  ون أنفسهم  فبالتأكيد كانوا يحفظون ألفاظ عدة سور، لكنهم لا يعدُّ
جمعوها ما داموا لم يتعلموا ما فيها من علم وإيمان وعمل.

اء تخوف الصحابة من كثرة القرَّ
إننا نجد في زماننا من يقوم بتشجيع النشء والشباب على حفظ القرآن كله، 
ويرصدون لذلك الجوائز الضخمة، بل إن البعض قام بتوفير أماكن للإقامة الكاملة 
الأفعال  بهذه  وهم  أقل،  أو  شهرين  في  الحفظ  استكمال  من  الأفراد  يتمكن  لكي 

يحسبون أنهم يخدمون الدين، ويرفعون من شأن الأمة!

لقد ورثنا القرآن ألفاظًا تتلى على المقابر، وفي المقاهي، وسرادقات العزاء.. 

مصنف ابن أبي شيبة )135/6 برقم: 30096(. 	(((
القرطبي )40/1(. 	(((



191

في  يُستفتى  ولا  إليه  يُرجع  لا  به،  منتفع  غير  مهملًًا  صار  لكنه  مقدسًا  كتابًا  ورثناه 
نازلة، بل تُحفَظُ ألفاظه، وتُزين الجدران بكلماته.

القرآن  روح  في  نفكر  ولم  والمتفردة،  الأساسية  القرآن  وظيفة  إلى  ننتبه  لم 
بيننا، وظننا أن ما نفعله مع القرآن، من تشجيع على حفظه،  الغائبة وأثره المفقود 

وكفالة المؤسسات القائمة عليه هو قمة خدمتنا له!

وفي المقابل إذا ما عدنا لجيل الصحابة وجدنا عكس ما نفعله، وبخاصة في 
مجال الحفظ، فلم يكن منهم من الحفاظ إلا قلة، والأعجب أنهم كانوا لا يفرحون 
بـكثرة الحفاظ بينهم، لإدراكهم أن ذلك يُعد بمثابة منزلق خطير يؤدي في النهاية 
إلى اهتمام المسلمين بحفظ الألفاظ وإهمالهم المعاني والأعمال، فتكون النتيجة 

الحتمية هي استدعاء العقوبة الإلهية بالحرمان من روح القرآن وأثره.

ولك أخي القارئ أن تتأكد من ذلك بقراءتك لهذه الأخبار الواردة عنهم.

قد  رجالًًا  أن  يخبرونه  العراق  في  عماله  بعضُ  الخطاب  بن  عمر  إلى  كَتب 
جمعوا كتاب الله تعالى، فكتب لهم عمر أن افرض لهم في الديوان، فكثُر من يطلب 
إني  عمر:  فقال  رجل،  سبعمائة  القرآن  جمع  قد  أنه  قابل  من  إليه  فكُتب  القرآن، 
لأخشى أن يسرعوا في القرآن قبل أن يتفقهوا في الدين، فكتب ألا يعطيهم شيئًا))).

الناس  يُقرِئ  عمر  إليه  كتب  البصرة  موسى  أبو  قدِم  ا  لمَّ قال:  الحسن  وعن 
القرآن، فكتب إليه بعدة ناس قرؤوا القرآن فحمد الله عمر، ثم كتب إليه في العام 
القابل بعدةٍ هي أكثر من العِدة الأولى، ثم كتب إليه في العام الثالث، فكتب إليه عمر 

اؤهم))). يحمد الله على ذلك، وقال: إن بني إسرائيل إنما هلكت حين كثُرت قرَّ

)))	 الحوادث والبدع للطرطوشي )ص: 206، 207(.
)))	 عزاه المتقي الهندي في كنز العمال)برقم: 29403( إلى كتاب الإيمان للحافظ عبد الرحمن الأصفهاني.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن192

ولك أن تعجب معي أخي القارئ وأنت تقرأ الأخبار القادمة التي يتحدث فيها 
السنة الصحيحة، فإذا ما خولفت قيل خولفت  تتغير فيها  فتنة  بعض الصحابة عن 
موضوع  في  نراه  مما  ذلك  على  أدل  وليس  عصرنا،  عن  يتحدثون  وكأنهم  نَةُ،  السُّ

حفظ ألفاظ القرآن الذي أصبح وكأنه من أساسيات الدين عند البعض.

عن عبد الله بن مسعود I قال: كيف أنتم إذا لبستكم فتنة يربو فيها الصغير، 
ويهرم الكبير، وتتُخذ سُنة مبتدعة يجري عليها الناس، فإذا غُيّر منها شيء قيل: قد 
اؤكم، وقلَّ فقهاؤكم،  غُيِّرت السُنة، قيل: متى ذلك يا أبا عبد الرحمن؟ قال: إذا كثُر قرَّ
ِّه لغير الدين))).  وكثُر أمراؤكم، وقلَّ أمناؤكم، والتُمست الدنيا بعمل الآخرة، وتُفُق

ويؤكد حذيفة بن اليمان I على هذا المعنى فيقول: يا معشر العرب كيف 
أنتم إذا لبستكم فتنةٌ يهرم عليها الكبير ويربو فيها الصغير، يتخذونها سُنة، فإذا غُيرت 

قيل هو منكر.

ه لغير الدين،  اؤكم، وقلَّت فقهاؤكم، وتُفُقِّ قيل: ومتى ذاك؟ قال: إذا كثرت قرَّ
والتُمست الدنيا بعمل الآخرة))).

ن كلام حذيفة وابن  ومما يلفت الانتباه أن الإمام الحافظ المستغفري قد ضمَّ
اء وقلة الفقهاء  مسعود L تحت باب جعله بعنوان: باب ما جاء في كثرة القرَّ

آخر الزمان.

رواه ابن أبي شيبة )452/7 برقم: 37156(، والدارمي )278/1 برقم: 191(، والحاكم )560/4 برقم:  	(((
8570( وصححه ووافقه الذهبي، وابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله )654/1 برقم: 1135(، 

واللفظ له.
فضائل القرآن للمستغفري )274/1 برقم: 269(. 	(((



193

اء تخويفهم الدائم للقرَّ
فون من الاستدراج نحو بريق حفظ ألفاظ القرآن، وكانوا  كان الصحابة يتخوَّ
اء بأن يستقيموا على أمر الله وأن يعملوا  دائمي التوجيه والتخويف والنصيحة للقرَّ

بما يحملون من كلام الله.

اءِ اسْتَقِيمُوا فقَدْ سَبَقْتُمْ سَبْقًا بَعِيدًا، فإنْ  فهذا حذيفة I يقول: »يا مَعْشَرَ القُرَّ
أخَذْتُمْ يَمِينًا وشِمالًًا، لقَدْ ضَلَلْتُمْ ضَلالًًا بَعِيدًا« ))).

اءِ أهْلِ البَصْرَةِ، فَدَخَلَ عَلَيْهِ ثَلاثُمِائَةِ رَجُلٍ قَدْ  »بَعَثَ أبُو مُوسى الأشْعَرِيُّ إلى قُرَّ
عَلَيْكُمُ  يَطُولَنَّ  ولا  فاتْلُوهُ،  اؤُهُمْ،  وقُرَّ البَصْرَةِ  أهْلِ  خِيارُ  أنْتُمْ  فَقالَ:  القُرْآنَ،  قَرَءُوا 

الأمَدُ فَتَقْسُوَ قُلُوبُكُمْ، كَما قَسَتْ قُلُوبُ مَن كانَ قَبْلَكُمْ«))).

كلام نفيس لابن قتيبة عن الصحابة وحفظ القرآن
وللإمام ابن قتيبة V كلام نفيس في حفظ الصحابة للقرآن وذلك في كتابه: 

)تأويل مُشكل القرآن(.

 :V يقول

م،  »لم يفرض الله على عباده أن يحفظوا القرآن كله، ولا أن يختموه في التعلُّ
بزجره،  وينتهوا  بأمره،  ويأتمروا  بمتشابهه،  ويؤمنوا  بُمحكمه،  ليعملوا  أنزله  وإنما 

ويحفظوا للصلاة مقدار الطاقة، ويقرؤوا فيها الميسور«.

قال الحسن: نزل القرآن ليُعمل به، فاتَّخذَ الناسُ تلاوتَه عملًًا))).

رواه البخاري )93/9 برقم: 7282(. 	(((
رواه مسلم )726/2 برقم: 1050(. 	(((

ذكره السمعاني في تفسيره )119/4(، وابن الجوزي في تلبيس إبليس )ص: 109(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن194

الله صلى الله عليه وسلم ورضي عنهم، -وهم مصابيح الأرض وقادة  وكان أصحاب رسول 
والأربع،  والثلاث،  السورتين،  منهم  الرجل  يقرأ  إنما  العلم-  ومنتهى  الأنام، 
عليهم  ل  وسهَّ لجمعه،  الله  قهم  وفَّ منهم  نفرًا  إلا  القرآن،  من  والشطر  والبعض، 

حفظه.

قال أنس بن مالك I: كان الرجل إذا قرأ البقرة وآل عمران جدَّ فينا. أي 
في عيوننا، وعَظُمَ في صدورنا))).

المسلمون  فيُقرؤهم  الله صلى الله عليه وسلم للإسلام،  ترِد على رسول  العرب  وكانت وفود 
شيئًا من القرآن، فيكون ذلك كافيًا لهم))).

ماذا كان يميز زمان الصحابة؟
تدل  للقرآن ومعانيه وما  العظيم  فقههم  الصحابة هو  يميز زمان  لقد كان مما 

عليه آياته، ومع هذا الفقه إلا أنهم لم يكونوا يحرصون على حفظ حروف القرآن.

يقول مسروق: ما نسأل أصحاب محمد عن شيء إلا وعلمه في القرآن))).

مة فيقول لرجل:  ح الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود I هذه السِّ ويوضِّ
اؤه، تُحفَظ فيه حدودُ القرآن، وتضيع حروفُه.  »إنك في زمانٍ كثيرٌ فقهاؤه، قليلٌ قرَّ
يبدون  الخطبة  ويقصرون  الصلاة،  فيه  يطيلون  يُعطي.  من  كثير  يسأل.  من  قليلٌ 
اؤه، يُحفَظ  أعمالهم قبل أهوائهم، وسيأتي على الناس زمانٌ قليلٌ فقهاؤه، كثيرٌ قرَّ

ومسلم   ،)3617 برقم:   202/4( والبخاري  له،  واللفظ   ،)12215 برقم:   247/19( أحمد  رواه  	(((
)2145/4 برقم: 2781(.

تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة )248- 250(. 	(((
رواه أبو عبيد في فضائل القرآن )ص: 96(. 	(((



195

فيه  يُطيلون  يُعطي،  مَن  قليلٌ  يسأل،  مَن  كثيرٌ  حدودُه.  وتَضيع  القرآن  فيه حروفُ 
الخطبة، ويقصرون الصلاة. يبدون فيه أهواءهم قبل أعمالهم«))).

يُعلق ابن عبد الهادي على هذا الأثر في كتابه: »هداية الإنسان إلى الاستغناء 
بالقرآن« فيقول: فبيَّن ابن مسعود I أن ذلك الزمان كان قراؤه قليلًًا، وفقهاؤه 
كثيرًا، وأنه كان يُحفظ فيه حدود القرآن، ويضيع حروفه، فإن اهتمامهم بتدبر القرآن، 
فقهاؤه،  كثُر  ألفاظه، ولذلك  اهتمامهم بحفظ  به أشد من  ومعرفة معانيه، والعمل 
M؛  الصحابة  كان  وهكذا  حروفُه،  وضُيَّعت  حدودُه،  وحفظِت  اؤه،  قرَّ وقلَّ 
العلم والإيمان فيهم كثير..  القرآن جميعه فيهم قليل، والفقهاء أهل  ألفاظِ  اظ  حُفَّ

وأهل الزمان المذموم الذي أخبر عنه ابن مسعود بعكس ذلك))).

رواه مالك في الموطأ )173/1 برقم: 88 - تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي(. 	(((
هداية الإنسان )مجموع رسائل بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن196

 بداية الانحراف

الانتفاع  على  يحرصون  وكانوا  الصحابة،  نفوس  في  عظيم  قدر  للقرآن  كان 
العلم  بتحصيل  اهتمامهم  قدر  حروفه  بحفظ  يهتمون  يكونوا  ولم  به،  الحقيقي 
من  علينا-  مر  -كما  بعدهم  لمن  التحذير  شديدي  وكانوا  منه،  والتغيير  والإيمان 

تحويل مسار القرآن وجعله وسيلة للأجر والثواب والبركة فقط.

تحذيراتهم  تأخذ  لم  الصحابة  لجيل  التالية  الأجيال  أن  للأسف  يدعو  ومما 
اهتمامهم  من  أكثر  واعية  غير  وقراءة  حفظًا  بألفاظه  يهتمون  فصاروا  الجد،  مأخذ 

بالتفكر فيه، وتحصيل العلم والإيمان والتغيير منه.

جاء في صحيح مسلم عن أبي وائل أن رجلًًا يقال له نُهيك بن سنان جاء إلى 
I فقال: يا أبا عبد الرحمن: كيف تقرأ هذا الحرف: ألفًِا  عبد الله بن مسعود 
الله: وكل  ياء »من ماء غير آسن« أو »من ماء غير ياسن« قال: فقال عبد  أم  تجده 
ا  القرآن قد أحصيت غير هذا؟ قال: إني لأقرأ المُفصل في ركعة. فقال عبد الله: هذًّ
كَهَذِّ الشعر؟! إن أقوامًا يقرءون القرآن لا يجاوز تراقيهم، ولكن إذا وقع في القلب 

فرَسخ فيه نفع))).

وكان الحسن البصري -ربيب الصحابة- كثير التحذير من خطورة الانحراف 
عن المسار الصحيح للقرآن، فمن أقواله:

م هذا القرآن عبيدٌ وصبيان، لم يأتوه من قِبل وجهه، ولا يدرون ما تأويله،  تعلَّ

رواه مسلم )563/1 برقم: 822(. 	(((



197

آياته  تدبر  ]ص: 29[، وما  پ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃپ    تعالى:  الله  قال 
إلا إتْباعه بعمله، وإن أولى الناس بهذا القرآن من اتبعه، وإن لم يكن يقرؤه، يقول 
ولا  بالقراء  هم  ما  هذا؟  تفعل  اء  القُرَّ كانت  متى  أُقارئك؟  تعال  فلان  يا  أحدهم: 

الحلماء ولا الحكماء، لا أكثر الله في الناس من أمثالهم))).

يعلق أبو عبيد على ذلك فيقول: وهذا كله يدل على أن تعلم العلم والإيمان 
يقدم على حفظ القرآن المجرد عن ذلك، وإن تعلم القرآن تعلم معانيه، وكلما تعلم 

شيئًا منه تعلم معانيه، وإذا تعلم وفَقِه كان بعد ذلك حفظ القرآن.

هذه  من  وجدنا  حتى  الأمر  وتطور  مصغية،  آذانًا  التحذيرات  هذه  تجد  ولم 
الأجيال من يحرص على حفظ حروف القرآن دون تعلم معانيها والعمل بها، بل 
زاد الأمر صعوبة أن اشترط بعضهم على طالب العلم ضرورة حفظه للقرآن كاملًًا 
حتى يترقى في تعلم العلوم المختلفة، فوجدنا -نتيجة ذلك- من يحفظه في سن 
رئيسًا  سببًا  ذلك  فكان  الأخبار،  هذه  الكتب  وتناقلت  العشر،  تتعدى  لا  صغيرة 
القرآن  حفظ  في  للإسراع  هذا-  عصرنا  -وحتى  التالية  العصور  لأهل  وحافزًا 

وبخاصة في الصغر، ولطلبة العلم والمدارس الدينية على الأخص.

ولكن  منه،  التحذير  دائمي  فكانوا  ذلك  لخطورة  السلف  بعض  انتبه  ولقد 
-للأسف- لم يُسمع لهم، ومن هؤلاء الإمام المُقرئ خلف بن هشام البزار الذي 
كان يقول: ما أظن القرآن إلا عارية في أيدينا، وذلك أنا رُوينا أن عمر بن الخطاب 
البقرة في بضع عشرة سنة، فلما حفظها نحر جزورًا شكرًا لله، وإن  I حفظ 
فما  حرفًا،  منه  يُسقط  لا  القرآن  ثلث  فيقرأ  يديَّ  بين  يجلس  هذا  دهرنا  في  الغلام 

أخرجه ابن المبارك في الزهد )ص: 274 برقم: 793( وأبو عبيد في فضائل القرآن )ص: 213(، واللفظ له. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن198

أحسب القرآن إلا عارية في أيدينا))).

ما أرى هذا ينبغي!
وفي كتابه )الحوادث والبدع( يقول الإمام أبو بكر الطرطوشي: ومما ابتدعه 
الناس في القرآن الاقتصار على حفظ حروفه دون التفقه فيه... ويقول: سُئل الإمام 
مالك عن صبي ابن سبع سنين جمع القرآن، فقال: »ما أرى هذا ينبغي« وإنما وجه 
إنكاره ما تقرر في الصحابة M من كراهة التسرع في حفظ القرآن دون التفقه 

ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ٿ   ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  تعالى:  قال  وقد  فيه، 
ٿٿ پ ]البقرة: 78[.

والعبر،  الحكم  من  فيها  الله  استودع  ما  يعلمون  ولا  التوراة  يحفظون  كانوا 
فوصفهم الله تعالى بأنه ليس عندهم من ذلك إلا الأماني، والأماني معناها: التلاوة.

گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  گ ژ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  پ  تعـالى:  وقـال 
يحمل  الحمار  كمثل  يفهم  أن  غير  من  القرآن  تالي  فشبَّه   ،]5 ]الجمعة:  پ  گگگ 

أسفارًا.. فدخل في عموم هذا من يحفظ القرآن من أهل ملتنا ثم لا يفهمه ولا يعمل 
به))).

واقعنا مع حفظ القرآن
إن كان هذا هو حال الصحابة M مع القرآن وحفظه، وهم خير القرون، 

والنموذج الصحيح لتطبيق الإسلام، فهل سرنا على هداهم وانتهجنا نهجهم؟

السؤال؛  هذا  عن  للإجابة  تكفي  القرآن  تحفيظ  ودور  للكتاتيب  واحدة  نظرة 

الجامع لأحكام القرآن )33/1(، والعارية -مشددة وقد تخفف- والعارة: ما تداولوه بينهم )أي ما تعطيه  	(((
غيرك على أن يعيده إليك(.

الحوادث والبدع لأبي بكر الطرطوشي )ص: 206(. 	(((



199

مجالس  والبيوت  المساجد  في  وأيضًا  الأماكن،  هذه  في  تشاهد  أن  اليسير  فمن 
وحلقات لتحفيظ القرآن، حيث نجد أبناء هذه الحلقات يقرؤون على شيخهم أو 
يختلي كل واحد بنفسه ليراجع المقرر عليه، فيقرأه بسرعة ويهز رأسه، ويكرر ما 
والجواب،  السؤال  بين  عنده  فارق  فلا  القرآني،  للخطاب  انتباه  أدنى  دون  يقرأ 

والوعد والوعيد، والأوامر والنواهي، والجنة والنار.

فما النتيجة المتوقعة لذلك؟
ستفقد تلك الآيات هيبتها في قلبه، وسيُرسم القرآن في عقله ألفاظًا بلا معنى، 

فينشأ ويكبر على ذلك ويعتاد عليه.

وليس هذا فحسب بل إن هذه الطريقة في الحفظ والمراجعة ستورث في قلب 
استدعاء  إلى  الله، وستؤدي كذلك  والهيبة لآيات  التقدير  التهاون وعدم  صاحبها 
غضب الله وعقوبته على صاحبها وعلى الأمة، وكيف لا وهو قد ظلم بالآيات ولم 

يضعها في مكانها الصحيح.

من هنا يتبين: بأن الإسراع في تحفيظ القرآن بالشكل الذي يتم بيننا في الكتاتيب 
والمدارس والمساجد والبيوت لمن أهم أسباب تخفيف القرآن وضياع هيبته في قلوبنا.

لذلك من الضروري أن يوجه كل جهدنا أولًًا إلى إعادة هيبة القرآن إلى قلوبنا.. 
أننا حين  الله، ولنعلم  فيه بعون  المعتبر حتى ننجح  الوقت  الهدف  وأن نعطي هذا 
نحقق هذا الهدف، وتعود هيبة القرآن إلى قلوبنا ستزول معه جل أخطائنا مع القرآن، 

ولن نحتاج إلى من يذكرنا بالكيفية التي يجب أن نتعامل بها معه. 

الذي كان عليه الصحابة  بالشكل  أيضًا يكون حفظ الآيات  الهدف  وبعد هذا 
وما يصاحب ذلك من توقير للقرآن وفهمه والعمل به قدر المستطاع.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن200

ممارسات يندى لها الجبين

ويزداد  القرآن،  تجاه  بالخطورة  شعورك  يتعمق  أن  أردت  إذا  القارئ:  أخي 
D بسبب ما فعلناه مع كتابه، فما عليك إلا أن  الله  يقينك بأن الأمة تعاقب من 
وسترى  التحريرية  القرآن  حفظ  اختبارات  فيها  تُجرى  التي  الأماكن  إلى  تذهب 

العجب العجاب.

إلى صفحات  المصاحف  إلى هذه الأماكن فستجد طلابًا قد مزقوا  لو ذهبت 
ووضعوها في جواربهم حتى يتمكنوا من استخراجها في أثناء الاختبار والغش منها.

قاعة  دخول  قبل  الحاجة  قضاء  أماكن  في  المصحف  يخفي  بعضهم  سترى 
حاجته،  لقضاء  له  الإذن  الاختبار  وقت  المراقب  من  يطلب  تجده  ثم  الاختبار، 
فيذهب ويغلق الباب على نفسه ويفتش سريعًا في المصحف عن مواضع الإجابة، 

فيقرؤها عدة مرات ويذهب سريعًا ليكتبها في ورق إجابته.

ستجد بعضهم يكتب السور في ورق صغير ويخفيه في جيبه.

ستجد بعضهم يكتب السور على أجزاء من جسده.

ومنهم من يضع المصحف تحت الطاولة ويقلب صفحاته بقدمه!

فإنا لله وإنا إليه راجعون.

وسائل عدم النسيان
لقد استدرجت الأمة في موضوع حفظ القرآن، وأصبح كأنه غاية في حد ذاته 



201

بغض النظر عن فهم الآيات والعمل بها، وبغض النظر عن إضعاف قيمة القرآن في 
القلوب.

لقد وصل الأمر بالبعض أن أصبح يقوم بقراءة الجزء في خمس دقائق أو يزيد 
قليلًًا، فقل لي بربك عن هذا الفعل، ألا يطلق على فاعله أنه يسيء الأدب مع كلام 

الله ويتهاون به، ولا يقدره حق قدره، ولا يتلوه حق تلاوته؟!

ة ومن العجائب والعجائب جَمَّ
ومما يدخل في باب العجائب ويستحق فاعله العقوبة أنك تجد البعض يخترع 
ويروج لطرائق في مراجعة القرآن تؤدي من وجهة نظره إلى عدم نسيانه، منها الحفظ 
في  مثلًًا  الثلاثين  الآية  )أي من  أعلى  إلى  اللوح  أو  الوجه  أسفل  المراجعة من  أو 

السورة إلى الآية العشرين(.

ونجد بعض المحفظين يقوم بسماع الآيات من أكثر من فرد في آن واحد، وكل 
ظًا يتابع قراءة  فرد منهم يقرأ من سورة مختلفة عن الآخر، ولقد رأيت بنفسي مُحفِّ

ثلاثة أو أربعة في وقت واحد.

تصور معي المعنى الذي سينطبع في أذهان الأفراد عندما يشاهدون هذا الأمر، 
ويمارسونه مرات عدة، هل سيوقرون القرآن بعد ذلك؟ هل سيقدرونه حق قدره؟

الأعاجم والقرآن
من اليسير أن تجد في العديد من بلدان العالم الإسلامي غير الناطقين بالعربية من 
يحفظ القرآن بعضه أو كله ويرتله على أحسن ما يكون الترتيل وهو لا يفهم منه شيئًا.

ومما يثير الحزن أن البعض يعتبر ذلك مَنْقبة وهو لا يدري أن هذا الفعل من 
شأنه أن يستدعي مع غيره من أفعالنا الخاطئة مع القرآن الغضب والعقوبة الإلهية.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن202

القرآن للأعاجم: تعليمهم الحد الأدنى من أساسيات  إن من أولويات تعليم 
فهم اللغة العربية كلغة تخاطب؛ حتى يتسنى لهم فهم ما يقرءون من آيات الله، ومع 
تكون سببًا  أن  يمكنها  أنها لا  إلا  المختلفة  باللغات  القرآن  التراجم لألفاظ  أهمية 
باللغة  القرآني  النص  قراءة  من  بد  فلا  القلوب،  إلى  وتأثيره  القرآن  روح  لإيصال 
العربية وبالطريقة الصحيحة التي تضع صاحبها بإذن الله في طريق استجداء الرحمة 

ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڈ ڌ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  پ  الفذ:  وتأثيره  القرآن  روح  واستمطار  الإلهية 
ژ  ژ  پ ]الزخرف: 3[.

أطفالنا وحفظ القرآن
التعليم في الصغر كالنقش على الحجر، بهذه المقولة استُدرج الكثير من الآباء 
عندما أسقطوها على ضرورة تحفيظ أبنائهم ألفاظ القرآن وإن لم يفهموا معانيها، 
يحفظوا  أن  يمكنهم  الصغيرة  السن  في  الأطفال  أن  يزعمون-  -كما  اعتبار  على 

الألفاظ فقط دون فهم معانيها، وعندما يكبرون يتعلمون تلك المعاني.

فأصبح جُل هم الكثير من الآباء إلحاق أبنائهم بمدارس وحلقات التحفيظ، 
فنتج عن هذا أطفال في سن الخامسة والسادسة والسابعة يحفظون القرآن بعضه أو 
كله، يحفظون حروفه حفظًا جيدًا لكنهم لا يفهمون منه شيئًا، فهل هذا الأمر يليق 
أذهان  في  القرآن  عن  الذهنية  الصورة  سترسم  وكيف  وقدره؟!  القرآن  بجلال 
الأطفال؟ وهل سيفرقون بين الوعد والوعيد، والأمر والنهي والترغيب والترهيب؟

وهل حفظ ألفاظ القرآن سيغير من أخلاقهم كما يظن الآباء؟

إنها قد تغير من أخلاقهم بالسلب؛ بمعنى أنهم سيتكبرون بها ويشعرون أنهم 
التشجيع والثناء عليهم  الحفظ، وبخاصة عندما يجدون  بهذا  مميزون عن غيرهم 

من آبائهم وأقربائهم. 



203

فإن قلت: إن لم نشغل ذهن الولد بألفاظ القرآن سينشغل بالأغاني والأشعار 
السيئة؟

هل هذا منطق صحيح؟ 

ألا يوجد بديل لحفظ ألفاظ القرآن إلا حفظ الأغاني؟!

ولماذا لا نستفيد من قاعدة: »التعليم في الصغر كالنقش على الحجر« بتعلم 
ظ أولادنا بدءًا من ست سنوات آيات قليلة وسورًا  معاني القرآن مع ألفاظه، ونُحفِّ

من الجزء الأخير تربط اللفظ بالمعنى وتؤسس العقيدة الصحيحة؟

بآيات  والظلم  التهاون والامتهان  القرآن، ولكننا ضد  لسنا ضد حفظ  .. أخي 
لفظًا  الأخير  الجزء  حفظ  من  للطفل  المتحققة  الفائدة  أن  جميعًا  ولنعلم  القرآن، 
ومعنًى وتطبيقًا - وإن مكث في ذلك سنتين أو ثلاثًا - أفضل آلاف المرات من حفظ 

القرآن كله لفظًا فقط.

ونؤكد ما قيل في الصفحات السابقة بأن الأحاديث التي تدل على فضل جمع 
القرآن أو بعض سوره تربط الفضل بالعمل بما تدل عليه، وإن جاءت أحاديث لم 

تذكر العمل، فإن الأحاديث الأخرى تقيدها.

نحن لسنا بدعًا
الأمة  هذه  سلف  ذلك  في  سبقنا  فلقد  الأمة،  في  بدعًا  لسنا  نحن  قلت:  فإن 

وعلماؤها فقد كانوا يحرصون على حفظ ألفاظ القرآن في الصغر.

نعم كان هذا يحدث لكنه لم يكن صوابًا، وهذا ما كان يحذر منه الصحابة كما 
الخطير،  المنزلق  هذا  في  الأمة  تقع  ألا  الحرص  شديدي  كانوا  فلقد  علينا،  مر 

وللأسف لم يُلتفت التفاتًا صحيحًا لتحذيراتهم وحدث ما كانوا يتخوفون منه.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن204

إن الذي يلزمنا هو ما كان يحدث في جيل الصحابة، وفي فترة النبوة والخلافة 
ةِ  وَسُنَّ تيِ  بسُِنَّ العرباض بن سارية: »...فَعَلَيْكُمْ  الراشدة -تحديدًا- كما في حديث 
اكُمْ وَالُأمُورَ الْمُحْدَثَاتِ فَإنَِّ  وَاجِذِ وَإيَِّ وا عَلَيْهَا باِلنَّ اشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ عَضُّ الْخُلَفَاءِ الرَّ

كُلَّ بدِْعَةٍ ضَلََالَةٌ«))).

وضعه  عدم  المقصد  ولكن  القرآن،  بحفظ  الاستهانة  هو  هذا  معنى  وليس 
كهدف سامٍ يُسعى إليه دون ربطه بالمعنى والعمل.

معانيها  ونعرف  آيات  بضع  نتعلم  الصحابة:  يفعل  كان  مثلما  نفعل  أن  علينا 
وأحكامها، ونربي أنفسنا على العمل بها بضعة أيام أو أسابيع، ونحفظ ألفاظها ثم 

ننتقل لآيات أخر.

بذلك  وهو  الطريقة،  بهذه  كله  القرآن  يجمع  من  بيننا  من  يخرج  أن  نريد  إننا 
يكون قد جمع خشوع النبوة وأصبح رمزًا يلتف الناس حوله، كما مر علينا من قول 
عبد الله بن عمرو بن العاص L: من جمع القرآن فقد جمع أمرًا عظيمًا، فقد 

استدرجت النبوة بين كتفيه غير أنه لا يوحى إليه.

نكرر فنقول: إن الذي يلزمنا هو أفعال الصحابة، والآن ونحن نريد بإذن الله أن 
نعيد للقلوب هيبة القرآن وروحه فلا بد من إعادة النظر في تلك الممارسات الخاطئة 
التي نمارسها مع القرآن، والتي من أخطرها: الحفظ السريع لآياته، ودفع الأطفال في 

سن صغيرة لحفظ أكبر قدر منه.

الحفاظ على التواتر
يقول البعض إن الاهتمام بحفظ القرآن كله ووضعه في برامج التعليم -وخاصة 

رواه الإمام أحمد في المسند )367/28 برقم: 17142، 17144(، وابن ماجه )28/1 برقم: 42(، وأبو  	(((
داود )200/4 برقم: 4607(، والترمذي )44/5 برقم: 2676(.



205

الديني- له وظيفة مهمة في الحفاظ على تواتر القرآن وعدم تحريفه.

لم  فإن  بالقرآن،  للانتفاع  إضافية  وسيلة  غاية،  وليس  وسيلة  القرآن  حفظ  إن 
يحدث انتفاع بالقرآن فماذا استفدنا من الحفظ؟

ولنضرب لذلك مثلًًا: 

لو أن رجلًًا حصل بعد جهد جهيد على دواء نادر يشفي داءه بإذن الله، ولكنه 
يخاف من أن يسطو عليه أعداؤه فظل ساهرًا على حراسته لا يغمض له جفن... ما 

قيمة ذلك التعب إن لم يتناول الدواء وينتفع به في الشفاء بإذن الله؟

يقول صاحب الظلال في تفسير قوله تعالى: پ ئې ئى ئى ئى ی ی ی ی ئې ئى ئى ئى ی ی ی ی 
ئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ بمئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ بم پ ]القيامة: 16 - 18[.

جاءه هذا التعليم ليطمئنه إلى أن أمر هذا الوحي، وحفظ هذا القرآن، وجمعه، 
وبيان مقاصده.. كل أولئك موكول إلى صاحبه. ودوره هو التلقي والبلاغ، فليطمئن 

بالًًا))).

بشأن  المطلق  الله  تكفل  النفس هو  الآيات- في  تتركه -هذه  الذي  فالإيحاء 
بكليته،  وتعالى  سبحانه  إليه  وإسناده  وبيانًا،  وجمعًا،  وحفظًا،  وحيًا،  القرآن:  هذا 

وليس للرسول صلى الله عليه وسلم إلا حمله وتبليغه))).

تواتره« وتحت  أن نحفظ الألفاظ لكي نحافظ على  نريد  »إننا  البعض:  يقول 
هذا الشعار تجد الحفاظ يراجعون الأجزاء والسور بسرعة حتى لا ينسوها، بل إن 

بعضهم يقوم بالمراجعة وهو في وسائل المواصلات وفي الأسواق وأمام التلفاز.

لقد نزل القرآن ليكون سببًا لهدايتنا وشفائنا وتغييرنا، ولقد أخبرنا سبحانه أنه 

في ظلال القرآن )3767/6(. 	(((
المصدر السابق )3770/6(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن206

ف ومن ثم يستمر في أداء مهمته: پ ڳ ڳ ڳ ڳ  قد تولى وتكفل بحفظه حتى لا يُحرَّ
نقوم بذلك، بل  أن  منا سبحانه  ]الحجر: 9[، ولم يطلب  پ  ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ 

طلب منا تحقيق المقصد والغاية من نزوله: پ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ 
ڃ ڃ چ ڃ ڃ چ پ  ]ص: 29[.

ولم يعاتبنا على تقصيرنا في الحفظ ولكن عاتبنا على عدم تدبره وهذا يعني 
بالأساس التفكر فيه وهذا يقدر عليه أي أحد، وجمع المشاعر معه ليحدث التذكر 
والانتباه والمداومة على ذلك حتى تنفتح الأقفال التي تغلق القلب وتمنع وصول 

معاني القرآن إليه: پک گ گ گ گ ڳ ڳ ک گ گ گ گ ڳ ڳ پ  ]محمد: 24[.

ولقد فهم الصحابة رضوان الله عليهم هذا الأمر فلم يهتموا بالحفظ كاهتمامنا 
به، مع أنهم أولى الناس بذلك إن كان مطلوبًا.

فلماذا أخي ننشغل بما ضُمِن لنا ولا ننشغل بما هو مطلوب منا؟!
تواتر  لاستمرار  الحفاظ  تكثير  بضرورة  مقولتنا  مثل  الصحابة  يقل  لم  ولماذا 

القرآن؟!

أمر يدعو للعجب
ومن العجيب أن الله D قد أكرم هذه الأمة بما لم يكرم به أية أمة سبقتها.. 

پ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڱ ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  پڳ  له:  الشارحة  نبيها  وسنة  كتابها  لها  حفظ 
]الحجر: 9[ پ بى بي تج تح بى بي تج تح پ ]القيامة: 19[ كي يتفرغ أبناؤها للعمل به، ومع ذلك 

ولا  منا،  طلب  بما  أنفسنا  نشغل  أن  الأولى  أليس  تطبيقه..  ونترك  بحفظه  ننشغل 
نشغلها بما ضُمن لنا؟!

فإن قلت وما المقصود بـ »اقْرَأْ وَارْقَ«؟ 

كُنْتَ  وَرَتِّلْ، كَمَا  وَارْقَ  اقْرَأْ  الْقُرْآنِ:  فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »يُقَالُ لصَِاحِبِ 



207

نْيَا، فِإنَِّ مَنْزِلَتَكَ عِنْدَ آخِرِ آيَةٍ كُنْتَ تَقْرَؤُهَا«))). تُرَتِّلُ فِي دَارِ الدُّ

أليس المقصود منها الحافظ الذي يقرأ عن ظهر قلب؟!

الجواب:

إيمان، والدليل على  القلب من  ما في  القرآن لا يدل على  ألفاظ  أولًًا: حفظ 
أو  المدارس  في  إجباريًا  حفظوه  ممن  القرآن،  حفاظ  من  الآلاف  هناك  أن  ذلك 
الجامعات أو الكتاتيب، تجد أن سلوكهم يبتعد كثيرًا عما يرضي الله... فهل هؤلاء 
الذين يجهلون على الناس، ويرتكبون ما يغضب الله، ويتركون بعض أوامره.. هل 

سيقال للواحد منهم اقرأ وارق ورتل...؟!

إن هذا الفهم يتنافى مع أصول التفاضل بين الناس التي أخبرنا الله عنها أنها 
مرتبطة بالإيمان والتقوى: پ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌڎ  ڇ ڍ ڍ ڌ ڌڎ  پ ]الحجرات: 13[.

ثانيًا: الأحاديث الواردة في فضل حفظ القرآن -كله أو بعضه- مرتبطة بالعمل 
به، وفي المقابل نجد الوعيد الشديد لمن يحمل القرآن ولا يعمل به.

روى البخاري من حديث سمرة بن جندب رؤيا النبي صلى الله عليه وسلم وفيها: »..فَانْطَلَقْنَا 
أَوْ صَخْرَةٍ،  بفِِهْرٍ  رَأْسِهِ  قَائمٌِ عَلَى  وَرَجُلٌ  قَفَاهُ،  رَجُلٍ مُضْطَجِعٌ عَلَى  أَتَيْنَا عَلَى  حَتَّى 
يَشْدُخُ بهِِ رَأْسَهُ، فَإذَِا ضَرَبَهُ تَدَهْدَهَ الْحَجَرُ، فَانْطَلَقَ إلَِيْهِ ليَِأْخُذَهُ فَلََا يَرْجِعُ إلَِى هَذَا حَتَّى 
يَلْتَئمَِ رَأْسُهُ، وَعَادَ رَأْسُهُ كَمَا هُوَ، فَعَادَ إلَِيْهِ فَضَرَبَهُ، قُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالََا: انْطَلِقْ...«.

مَهُ اللهُ الْقُرْآنَ، فَنَامَ  وفي آخر الحديث: »وَالَّذِي رَأَيْتَهُ يُشْدَخُ فِي رَأْسِهِ فَرَجُلٌ عَلَّ

والترمذي   ،)1464 برقم:   592/2  ( داود  وأبو   ،)6799 برقم:   403/11( المسند  في  أحمد  رواه  	(((
)177/5 برقم: 2914( وقال: حديث حسن صحيح.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن208

هَارِ، يُفْعَلُ بهِِ إلَِى يَوْمِ الْقِيَامَةِ...«))). يْلِ، وَلَمْ يَعْمَلْ فِيهِ باِلنَّ عَنْهُ باِللَّ

إن الفضل العظيم لحفظ القرآن مرتبط ارتباطًا وثيقًا بالعمل به، فإن لم يُعمل به 
كان وبالًا على صاحبه، كيف لا وهو يتلو على الناس آيات لا يعمل بها، فيصير ما 
تيِ  يقوله في وادٍ، وما يفعله في وادٍ آخر، فيصدق عليه قوله صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ أَكْثَرَ مُنَافِقِي أُمَّ

اؤُهَا«))). قُرَّ

وليس معنى هذا هو إهمال الحفظ، بل معناه الاجتهاد في العمل بما تدل عليه 
الآيات المحفوظة، وعدم الاستعجال في الحفظ حتى لا يتم إهمال الفهم والعمل.

الجنة مرتبطة  القرآن، فدرجات  بقراءة  التأثر  الحديث يؤكد على أهمية  ثالثًا: 
بالإيمان، ولأن كل آية في القرآن تحمل نورًا يزيد الإيمان في القلب حين يدخله؛ 
ل ما فيها من إيمان ارتقى في الجنة درجة، وهذا  لذلك كلما تأثر القارئ بآية وحصَّ
الدنيا  اقرأ كما كنت تقرأ في  القيامة:  إليه الحديث، فيقال له يوم  هو أهم ما يرمي 
من  حصلت  ما  بحسب  الجنة  في  به  وترتفع  إيمانك،  فيزداد  وتأثر،  وتفهم  بترتيل 
إيمان في الدنيا حتى آخر آية قرأتها فيها، ولقد وضع ابن حبان لهذا الحديث عنوانًا 
في صحيحه يؤكد هذا المعنى وهو: ذكر البيان بأن آخر منزلة القارئ في الجنة عند 

آخر آية كان يقرؤها في الدنيا.

أو من المصحف  القرآن سواء كان عن ظهر قلب  المرء  لو قرأ  المقابل  وفي 
دون تأثر وكان همه نهاية السورة أو الورد، ومن ثمّ لم يزدد بقراءته إيمانًا فلا نظن 
أن يكون داخلًا في دائرة هذا الحديث، بل لا يستبعد أن يكون القرآن حجة عليه كما 

رواه البخاري )100/2: 1386(. 	(((
رواه أحمد في المسند )209/11 برقم: 6633(. 	(((



209

ةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ«))). ورد في الحديث: »وَالْقُرْآنُ حُجَّ

مَن المُخاطَب؟

وخلاصة القول: إن المخاطب بهذا الحديث هو من يقرأ القرآن سواء عن ظهر 
قلب، أو من المصحف شريطة فهم القرآن، والتفكر فيه، والتأثر بآياته.

تلبيس إبليس
ولابن الجوزي كلمات تخاطب حفاظ الألفاظ الذين ظنوا أن الحفظ وسيلة 

روا: لدفع العذاب عنهم مهما قصَّ

يقول ابن الجوزي: ومن تلبيس إبليس أن قومًا من القراء يتسامحون بشيء من 
الخطايا كالغيبة للنُظراء، وربما أتوا أكبر من ذلك الذنب واعتقدوا أن حفظ القرآن 
يرفع عنهم العذاب، واحتجوا بقوله صلى الله عليه وسلم: »لَوْ أَنَّ الْقُرْآنَ جُعِلَ فِي إهَِابٍ مَا احْتَرَقَ«))) 
وذلك من تلبيس إبليس عليهم؛ لأن عذاب من يعلم أكثر من عذاب من لم يعلم؛ إذ 

زيادة العلم حجة على المرء، وكون القارئ لم يحترم ما يحفظ ذنب آخر. 

قال الله D: پ  ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀڀ پ ]الرعد: 19[.

وقال في أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم: پ  ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ 
ئۈ ئۈئۈ ئۈئې پ  ]الأحزاب: 30[))).

رواه مسلم )203/1 برقم: 223(.  	(((
رواه أحمد في المسند )595/28 برقم: 17365(، وأبو يعلى )284/3 برقم: 1745( وفسره بعض رواة  	(((
والغنم  البقر  من  الجلد  والإهاب:  الخنزير،  من  شر  فهو  النار  دخل  ثم  القرآن،  جمع  من  بأن  يعلى  أبي 

والوحش ما لم يدبغ.
تلبيس إبليس )ص: 139(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن210

الاستشهاد بالآيات في الدعوة
قد يقول قائل: إن من أسباب حفظ ألفاظ القرآن هو تيسير الاستشهاد بها في 

الدعوة.

الذهن  في  حاضرة  معانيها  كون  يستلزم  بالآيات  الاستشهاد  إن  والجواب: 
ليسهل ربطها بموضوع الدعوة، لذلك فإن من يُحسن الاستدلال بالآيات هو الذي 

يعيش مع القرآن ويتفكر فيه على الوجه الصحيح، ويجتهد في العمل به.

ى له الاستشهاد بشيء  ّـَ أما من يحفظ الألفاظ دون فهم معانيها والعمل بها فأَن
لا يعرفه.

لماذا نحفظ إذن؟

إن كل ما قيل سابقًا لا ينبغي أن يُفهم منه أنه دعوة لترك الحفظ، بل هو دعوة 
بالعلم  وربطه  ذلك  في  التمهل  يتم  وأن  القرآن،  ألفاظ  حفظ  في  الإسراع  لترك 

والعمل.

.. لا ينبغي علينا أن نزهد في الحفظ نتيجة لما قيل، فكما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: 
جُلَ الَّذِي لَيْسَ فِي جَوْفِهِ شَيْءٌ مِنَ الْقُرْآنِ كَالْبَيْتِ الْخَرِبِ«))). »إنَِّ الرَّ

فلا بد أن يكون في جوفنا شيء من القرآن للصلاة والدعوة والقراءة إن حيل 
بيننا وبين المصاحف.

عن عمر بن الخطاب I قال: لا بد للرجل المسلم من ست سور يتعلمهن 
في  للصلاة  وسورتين  للمغرب،  وسورتين  الصبح،  لصلاة  سورتين  للصلاة؛ 

رواه أحمد )417/3 برقم: 1947(، والترمذي )177/5 برقم: 2913( وقال: حسن صحيح، والحاكم  	(((
)741/1 برقم: 2037(.



211

العشاء))).

قد يسأل سائل:

يوم  خلال  بها  القيام  يمكننا  لا  كثيرة  أعمال  وفيه  اليومي  الورد  نقرأ  ولماذا 
واحد؟!

التذكرة  وهي تحصيل  اليومية،  التلاوة  من  الهدف  معرفة  في  يكمن  الجواب 
بحقائق الإيمان، ومعانيه التي تجعل المرء في حالة من اليقظة الدائمة: پ ئى ئى 

ئي بج بح بخ بم بى بيئي بج بح بخ بم بى بي  تجتج  تحتح  تختخ  تمتم  تىتى  تيتي  پ ]طه: 113[.

وهذا لا يستدعي الوقوف عند كل آية ومعرفة معانيها التفصيلية، وما تدل عليه 
من أعمال، فالمطلوب هو المعنى الإجمالي الذي يؤدي إلى التذكرة وزيادة الإيمان 
عقله  على  واستحوذ  القارئ  استوقف  بما  العمل  في  الاجتهاد  مع  عامة،  بصفة 

ومشاعره من معاني الإيمان والتزكية التي دلت عليها بعض الآيات التي قرأها. 

أما تعلم الآيات فالمقصد منه تعلم كل ما فيها من معان وأحكام، ومعرفة ما 
تعلمها  قد  الزمن حتى يصير صاحبها  بها مدة من  أعمال، والالتزام  تدل عليه من 

وحملها وأخذ بها.

التذكرة وزيادة الإيمان بالأساس، والتعلم هدفه  اليومية هدفها دوام  فالقراءة 
التعرف الدقيق على ما تحمله الآيات من علم وإيمان وعمل.

وهذا يفسر لنا الندب على المداومة على القراءة اليومية، والتمهل في التعلم. 
والله أعلم.

رواه عبد الرزاق في مصنفه )123/2 برقم: 2750(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن212

ې  ۉ  ۉ  ې   ۉ  ۉ  ۅۅ  ۅۅ   ۋ   ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۋۇ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  پ 
ې ې ېې ې ې  ىى  ىى ئا ئاپ ]الزمر: 27، 28[.

عن  الله-  -بإذن  الناشئة  والتقوى  الإيمان  زيادة  أن  إليه  الإشارة  تجدر  ومما 
التلاوة الصحيحة تدفع المرء إلى المسارعة في الخيرات، فكلما زاد الإيمان تحسن 
ا. ناهيك عن المعاني الهادية التي يكرم بها الله D من يتلو القرآن  السلوك تلقائيًّ

حق تلاوته ويداوم على ذلك.

.. هذه المعاني التي تتجدد -بإذن الله- بتجدد اللقاء بالقرآن من شأنها إعادة 
صياغة وتشكيل مفاهيم القارئ وتصوراته ومشاعره ووجدانه، لينعكس ذلك على 

علاقته بربه وبنفسه، وبالدنيا وبالآخرة...



213

ومن أخطائنا مع القرآن:

 تشغيل الآلات الحديثة التي تبث آياته دون الإنصات لها

ونزع  قلوبنا،  في  القرآن  تخفيف  في  ساهمت  التي  الخاطئة  الممارسات  من 
مهابته من صدورنا: كثرة بث آياته من الإذاعات والفضائيات وغير ذلك من وسائل 

البث دون الاستماع إليه والانتفاع به.

وقد تندهش -أخي القارئ- من ذلك، ولكن لو فكرنا مليًا لأدركنا الحقيقة، 
مهابته  من  القلوب  تمتلئ  أن  ينبغي  المعجز-  المقدس  الكتاب  -ذلك  فالقرآن 
أو  لقراءته  العظيمة  والتهيئة  الجيد  الاستعداد  كذلك  وينبغي  وتقديره،  وإجلاله 

سماعه.. وكيف لا وهو كلام الله D، ورسالته الخاتمة للبشرية.

آيات  تبث  التي  والفضائيات  الإذاعات  وانتشار  لظهور  كان  للأسف  ولكن 
القرآن ليل نهار أثر سلبي على المسلمين.

فإن قلت: لماذا؟!

جاءك بفضل الله الجواب بأنها جعلت الشخص يسمعه شاء أم أبى، في أي 
وقت، وأي مكان وزمان، وفي أي حالة نفسية هو فيها، وبتكرار إذاعته حدث إلف 

لنغمته، والإنسان إذا ألفِ شيئًا، حال هذا الإلف بينه وبين الانتفاع به.

»إن من طبيعة النفس البشرية أنها إذا ألفِت الشيء خفي عليها أسراره، وصرفها 
هذا الإلف عن التفكر فيه، ثم اكتشاف ما فيه«))).

التعبير القرآني والدلالة النفسية للجيوسي )ص: 136(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن214

ولقد انتبه أعداء الإسلام لهذا الأمر فقامت بعض إذاعاتهم ببث القرآن -في 
بعض الأحيان- بين برامجها.

الدين  أعداء هذا  لقد حاول   :  V الظلال  يقول صاحب  المعنى  وفي هذا 
دائمًا أن يصرفوا الناس نهائيًا عن هذا القرآن، فلما عجزوا حولوه إلى ترانيم يترنم 
الناس في  القراء ويطرب لها المستمعون، وحولوه إلى تمائم وتعاويذ يضعها  بها 
جيوبهم، وفي صدورهم، وتحت وسائدهم، فيظن المسلمون بذلك أنهم أدوا حق 
به  ويترنم  حين،  كل  وفي  ومساءً  صباحًا  يتلى  وهو  مصون،  فالقرآن  القرآن..  هذا 

المترنمون، ويرتله المرتلون.. فماذا تريدون من القرآن بعد ذلك )))؟

ويقول في موضع آخر: ليجعلوه مادة إذاعية في جميع محطات العالم الإذاعية، 
إلى مجرد  المسلمين  نفوس  في  في تحويله  أن نجحوا  بعد  يذيعونه  إنهم  وحقيقة 
أنغام وتراتيل، أو مجرد تمائم وتعاويذ، وبعد أن أبعدوه من أن يكون مصدر التوجيه 

للحياة، وأقاموا مصادر غيره للتوجيه في جميع الشؤون))).

تأمل ما حدث مع الشيخ المطوع
الله  »مجلة المجتمع« كتبه الشيخ عبد  في أحد الأيام قرأت مقالًًا قديمًا في 
اليهود،  العرب من  النفسية بعد هزيمة  فيه عن حالته  V وهو يتحدث  المطوع 
وكيف أنه فتح المذياع وأدار مؤشره ليبحث عن قارئ يتلو آيات للقرآن حتى تهدأ 
آيات من  يقرأ  القارئ  كان  فقد  عنه،  يبحث  ما  وبالفعل وجد  لها،  باستماعه  نفسه 

ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڇ ڄ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  پ  التوبة:  سورة 

في ظلال القرآن )1504/3( ببعض التصرف والاختصار. 	(((
المصدر السابق. 	(((



215

ڑ  ژ  ژ  ڈڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍڍ  ڇ  ڑ ڇ  ژ  ژ  ڈڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍڍ  ڇ  ڇ 
ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڳ ڑ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ 
ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ڱں  ڱ  ڱ  ڱ  ہ ڳ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ڱں  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ 
ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ڭ ہ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ 
ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ 
ئە  ئائا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ئە ۉ  ئائا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ 
ٻ  ٻ  ٻ  ٻ ٱ  ٻ  ٻ  ٱ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئوئۇ  ئو  ئۈ ئە  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئوئۇ  ئو  ئە 

ٻ پ پ پ پڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺٻ پ پ پ پڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ پ 

]التوبة:38- 41[.

وشعر الشيخ المطوع V أنه يستمع إلى بيان عسكري يحض على الجهاد 
في سبيل الله، وبعد أن أنهى القارئ تلاوته إذا به يسمع المذيع يقول: 

هنا إذاعة صوت إسرائيل.. فحدثت له صدمة عنيفة، وظل يُحدث نفسه: 

هل إذاعتهم هي التي تبُث إلينا القرآن؟! هل وصل بنا الحال إلى هذه الدرجة 
أن اطمأن أعداؤنا لعدم انتفاعنا بالقرآن فبثوه إلينا ليخدرونا بنغمته؟!!

أترك لك -أخي القارئ- التعليق على هذه القصة المحزنة.

لماذا نقوم ببث القرآن؟
البث  كثرة  في  ساهمت  التي  والأفكار  الأعراف  بعض  المسلمين  بين  انتشر 

المستمر للقرآن دون الاستماع إليه، ومِن ثَم إلفه، ونزع هيبته من القلوب.

ومن ذلك: ترك المحطة الإذاعية أو الفضائية التي تبث القرآن تعمل في المنزل 
أو السيارة أو أماكن العمل دون الاستماع إليها، بل تركها لتخاطب الجدران، فإن 

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن216

سأل سائل عن سبب ذلك كانت الإجابة: لطرد الشياطين، واستجلاب البركة!!!

ألم يعلم هؤلاء أن بركة القرآن تكمن في روحه وأنواره وقدرته بإذن الله على 
التغيير والشفاء والهداية.

يقول ابن تيمية: ومن المعلوم أن كل كلام فالمقصود منه فهم معانيه دون مجرد 
ألفاظه، فالقرآن أولى بذلك))).

ليس بمستمع وإن سمع
تدبر  غير  في  إليه  يستمع  أو  القرآن  يقرأ  فالذي  الخطيب:  الكريم  عبد  يقول 
وتذكر ليس بقارئ للقرآن وإن قرأ، وليس بمستمع للقرآن وإن سمع، لأنه ليس من 

ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ڦ ٹ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  پ   تعالى:  الله  وصفهم  الذين 
ڇ  ڇ  چ  چچ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڇ ڦ  ڇ  چ  چچ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ 

ڇ ڇ ڍ ڍڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڇ ڇ ڍ ڍڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ پ ]الزمر: 23[.
ونحن المسلمين في عصرنا هذا نستمع كثيرًا إلى آيات الله تُتلى علينا، حتى لا 
يكاد بيت من بيوت المسلمين لا تتردد في جنباته في الصباح وفي المساء، وفيما 
بين الصباح والمساء أصوات المقرئين منقولة إلى كل بيت فيه مذياع، أو إلى جيران 
أي بيت فيه مذياع، فنحن من هذه الوجهة أكثر من أسلافنا سماعًا للقرآن لما يسر 
الله تعالى لنا من وسائل الاتصال به بقصد أو بغير قصد، ولكن الذي لا شك فيه هو 
أن حظنا من عطائه المبارك، ومن أضواء هديه، ونفحات رحمته أقل بكثير من حظ 
-ومنها  منها  لهم  فيكون  آيات  بضع  أو  آياته  إلى  يستمعون  كانوا  الذين  أولئك 
وحدها- زاد حياة، ودستور عمل، ومنهج سلوك، لأنهم استمعوا إلى ما استمعوا 
منها  فوقعت  خاشعة،  وقلوب  ساكنة،  وجوارح  مصغية،  بآذان  الله  كلام  من  إليه 

مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية )ص: 45(. 	(((



217

كلمات الله موقع الغيث من الأرض الجديبة، فاهتزت وربت وأنبتت من كل زوج 
كريم.

لا بديل عن الاستماع والإنصات
ويستطرد قائلًًا: يقول الله تعالى فيما يؤدب به المسلمين في مجلس القرآن: 

پۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ پ ]الأعراف: 204[.

فالرجاء في رحمة الله المستمطرة من آيات الله رهنٌ بالاستماع والإنصات لما 
العقول  وتتهيأ  المشاعر،  وتخضع  الجوارح،  تسكُن  حيث  الله،  كلمات  من  يُتلى 
والقلوب لتهتدي إلى مواقع العبرة والعظة من آيات الله، فيكون منها الدواء لكل ما 

في كيان المسلم من داء.

تبديد الوَهم
ويقول عبد الكريم الخطيب في كلمات واضحة لا لبس فيها ولا غموض: 

ألا فليعلم أولئك الذين يفتحون المذياع على تلاوة القرآن ثم يدعون صوت 
نفحات  البيت من  ملئوا  قد  بهذا  أنهم  البيت، وهم يحسبون  المقرئ يملأ جنبات 
آيات الله، ونشروا على أنفسهم وعلى أهليهم الخير والبركة منها، دون أن يجلسوا 
هم وأهلوهم مجلس القرآن، ودون أن يُحسنوا الاستماع إلى آيات الله، وتدبرها، 

والوقوف عند كل زاجرة وواعظة منها.

ألا فليعلم هؤلاء أنهم بخسوا القرآن حقه، وظلموا أنفسهم وأهليهم بما فاتهم 
للقرآن  أنهم عرفوا  لو  وبركاته  القرآن  نفحات  من  منهم،  دانيًا  كان  من حظ عظيم 

الكريم قدره، لما اتخذوه »بخورًا« يطلقونه من المذياع))).

مقالات الإسلاميين في رمضان لمحمد موسى الشريف، نقلًًا عن مجلة الوعي الإسلامي، السنة 8،العدد  	(((
الثالث والتسعون، رمضان 1392 هـ، ببعض التصرف.

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن218

هل الإنصات خاص بالصلاة؟
يظن البعض أن الاستماع إلى القرآن والإنصات له خاص بالصلاة فقط، ومن 
واجباته  أداء  أو  بالقراءة  عنه  منشغل  وهو  يقرأ  المُقرئ  ترك  إن  عليه  بأس  فلا  ثَم 
الفعل  هذا  صحة  على  ويدلل  أعصابه،  تريح  لأنها  نغمته  على  النوم  أو  الوظيفية، 

بقوله: إن المفسرين اختلفوا في تفسير قوله تعالى: پۆ ۆ ۈ ۈ ۆ ۆ ۈ ۈ 
ۇٴ ۋ ۋ ۅۇٴ ۋ ۋ ۅ  پ ]الأعراف: 204[.

الصلاة  في  أم  فقط  الصلاة  في  للقرآن  يكون  والإنصات  الاستماع  وهل 
الصلاة  خارج  المقروء  للقرآن  ينصت  لا  من  على  حرج  فلا  ثم  ومن  وخارجها، 

انطلاقًا من هذا الاختلاف؟

التي تحدثت عن  السابقة  الصفحات  قراءة  في  يكمن  المسألة  الرد على هذه 
قدر القرآن عند الله D، وأن آيات القرآن هي آيات الله التي ينبغي علينا ألا نغفل 

أو نعرض عنها، وأن العقوبات ستنال من يفعل ذلك.

ولو استقرت هذه المعاني في نفوسنا لأزالت الكثير من الإشكاليات وصححت 
ترك  أبرزها  من  والتي  القرآن،  مع  التعامل  حول  المغلوطة  المفاهيم  من  العديد 
المُقرئ يقرأ آيات القرآن من خلال المحطات الإذاعية أو الفضائية والانشغال عنه 

بالكلام أو بأداء بعض الأعمال، أو بالنوم.

وأشد من ذلك: تركه يتلى في المآتم دون التفكر فيه، وأخذ العبرة منه، لا سيما 
مع وجود الواعظ الصامت وهو الموت.



219

ومن صور أخطائنا مع القرآن:

 الإسراع في قراءة آياته دون التفكر فيها
وقراءتها في أماكن الصخب واللغو

العظيم سببًا للشفاء والهداية والرحمة والعلو  القرآن  الله -جل شأنه-  جعل 
والذل  والعذاب  النقمة  لحلول  سببًا  كذلك  وجعله  والإيمان،  العلم  وتحصيل 

والهوان.. هذا قضاء قضاه الله في القرآن كما قال الإمام قتادة.

الآيات  من  المعنى  هذا  يؤكد  ما  السابقة  الصفحات  خلال  في  علينا  مر  وقد 
والأحاديث النبوية كقوله تعالى: پۀ ۀ ہ ہ ہۀ ۀ ہ ہ ہ  ہہ  ھھ ھ ھ  ھھ  ھھ  

ےے  ےے  ۓۓ  ۓۓپ  ]الإسراء: 82[.

پ  ۉ ۉ ې ېۉ ۉ ې ې  ېېېې ى ى ئا ئا ئە ئە  ى ى ئا ئا ئە ئە ئوئو  ئوئو  
ئۇئۇئۇئۇ ۇ ۇ  پ ]فصلت: 44[.

ةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ«))). وكقوله صلى الله عليه وسلم: ».. وَالْقُرْآنُ حُجَّ

وقوله: »إنَِّ اللهَ يَرْفَعُ بهَِذَا الْكِتَابِ أَقْوَامًا، وَيَضَعُ بهِِ آخَرِينَ«))).

قٌ، مَنْ شَفَعَ لَهُ الْقُرْآنُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ  عٌ، وَمَاحِلٌ))) مُصَدَّ وقوله: »الْقُرْآنُ شَافِعٌ مُشَفَّ
ارِ عَلَى وَجْهِهِ«))). هُ اللهُ فِي النَّ نَجَا، وَمَنْ مَحَلَ بهِِ الْقُرْآنُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَبَّ

رواه مسلم )203/1 برقم: 223(. 	(((

رواه مسلم )559/1 برقم: 817(. 	(((
ق. قال ابن الَأثير: أَي خَصْم مُجادل مُصدَّ 	(((

رواه أبو عبيد القاسم بن سلام في فضائل القرآن )ص: 82(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن220

فعندما لا يتم التعامل مع القرآن بما يتناسب مع قدره وعظمته وهيبته فالعقاب 
العقاب.

ورة لا يكن هَمُّ أحدُكم آخرَ السُّ
تُفهم معانيه،  يقرأ بهدوء وتَرَسُّل وتمهل حتى  ينبغي أن  ثقيل  القرآن قول  إن 

ويتم التفكر فيها: پ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ پ ]الإسراء: 106[.

]المزمل: 4[  پ  يقول الإمام ابن كثير في تفسير قوله تعالى: پ ٿ ٿ ٿ ٿ ٿ ٿ 
أي: اقرأه على تمهل، فإنه يكون عونًا على فهم القرآن وتدبره. وكذلك كان يقرأ 

صلوات الله وسلامه عليه.

لُهَا، حَتَّى تَكُونَ أطْوَلَ مِن أطْوَلَ  ورَةِ فَيُرَتِّ قالت حفصة J: »كانَ يَقْرَأُ باِلسُّ
مِنهَا«))).

I: أنه سئل عن قراءة رسول الله صلى الله عليه وسلم،  وفي صحيح البخاري، عن أنس 
حْمَنِ(،  هِ(، ويَمُدُّ )الرَّ ا، ثم قرأ پ ٱ ٻ ٻ ٻ ٱ ٻ ٻ ٻ پ يَمُدُّ )بسِْمِ اللَّ فقال: »كانَتْ مَدًّ

حِيمِ(«))). ويَمُدُّ )الرَّ

وعن أم سلمة J: أنها سُئلت عن قراءة رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقالت: كان يقطع 
ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ڀ ٱ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  پ  آية  آية  قراءته 

ٺ ٺ ٺ ٺٺ ٺ ٺ ٺ  پ))).

رواه مسلم )507/1 برقم: 733(. 	(((
صحيح البخاري )195/6 برقم: 5046(. 	(((

والترمذي   ،)4001 برقم:   124/6( داود  وأبو  له،  26583(واللفظ  برقم:   206/44( أحمد  رواه  	(((
)185/5 برقم: 2927(.



221

عر، ولا تنثروه نثرَ  وا القرآن كهذِّ الشِّ وعن ابن مسعود I أنه قال: »لا تهذُّ
كوا به القلوب« ))). قل، وقفوا عند عجائبه، وحرِّ الدَّ

ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ہ ڻ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  پ  تعالى:  قوله  في  نتفكر  وعندما 
بوضوح  سندرك  الله-  -بعون  فإننا   ،]43 ]النساء:  پ  ے  ھ  ھ  ھ  ےھ  ھ  ھ  ھ  ھ 
مرحلة  -في  تعلل  فالآية  قراءته،  أو  سماعه  عند  القرآني  الخطاب  فهم  ضرورة 
أن  شأنه  من  ذلك  لأن  الصلاة؛  قبل  الخمر  شرب  عدم  الخمر-  لتحريم  التمهيد 
يُذهب العقل فلا يفهم ولا يعلم ما يقول أو يسمع، فماذا نقول لمن لا يشرب الخمر 
ولكنه يقرأ القرآن ولا يفهم ما يقرأ بسبب غياب عقله عن النظر والتأمل في الآيات؟!

الواقع الأليم
القرآن ووصل  قراءة  والكثير ممن يسرع في  الكثير  أن هناك  المشاهد  الواقع 
الآيات بعضها ببعض، ولا يعطي نفسه فرصة لفهمها، فكل همه هو قطع المسافة 

بين أول السورة أو الجزء وآخره في أسرع وقت ممكن.

ولم يعد هذا الشكل من القراءة السريعة غير المتأنية التي لا يصحبها فهم ولا 
المواصلات  وسائل  إلى  تعداه  بل  والمنازل  البيوت  على  فقط  مقصورًا  تفكر 
وسائل  في  منه  ويقرأ  مصحفًا  يحمل  رجلًًا  تجد  أن  غريبًا  يعد  فلم  والشوارع، 
المواصلات وسط الضجيج، تجده إما يقرأ بعينيه أو يتمتم بشفتيه، فإن سألته عن 
سبب فعل ذلك أخبرك أنه لا يجد وقتًا لقراءة ورده إلا في هذه الأماكن، وغير ذلك 

من التبريرات.

ولكن هل بهذه الأفعال نكون قد احترمنا القرآن وقدرناه حق قدره؟ وهل بهذه 

رواه ابن أبي شيبة )256/2 برقم: 8733(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن222

الطريقة نكون قد استفدنا من القرآن؟ 

للأسف: لا.

د بتلاوته القرآن يُتعبَّ
فإن قلت: إن القرآن يُتعبد بتلاوته بغض النظر عن فهمه أو عدم فهمه، فلماذا 

يُعد الإسراع في قراءته من الأخطاء؟

كان الجواب على لسان الإمام محمد عبده، والذي نقله تلميذه محمد رشيد 
رضا: 

سأَل سائل من المقلدين حاضري الدرس بأن العلماء قالوا: 

إنِ القرآن يتعبد بتلاوته، فقال الأستاذ الإمام: نعم، ولكنهم لم يقولوا إنه أنزل 
ڃ  ڃ  ڃ   ڃ  پ    أنزله:  إنه  يقول  أنزله  الذي  والله  ذلك،  يقولون  وكيف  لذلك، 
ڃ ڃ چڃ ڃ چ پ ]ص: 29[، فالقرآن وكذلك السنة يصرحان في مواضع كثيرة 
بخلاف هذا القول إذا أخذ على إطلاقه، وجعل معناه -أو من معناه- أن الله تعالى 

ر.  يطالب عباده بقراءة القرآن بدون تدبر ولا تذكُّ

وقد جاء من الأحاديث ما يصف حال قوم يأتون بعد: »يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لََا يُجَاوِزُ 
تَرَاقِيَهُمْ«))). 

الأغاني  من  القرآن  اتخذوا  قد  الأشرار  فهؤلاء  الخلق،  شرار  سماهم  وقد 
والمُطربات، وإذا طالبت أحدهم بالفهم والتدبر أخذته العزة بالإثم واحتج عليك 
بكلمة قالها فلان أو حلم رآه فلان، وهكذا انقلب على المسلمين وضع الدين، ثم 

منها ما رواه الشيخان عن علي بن أبي طالب وابن مسعود L وغيرهما. 	(((



223

هم يتعجبون مع ذلك كيف حرموا من وعد الله في قوله: پ ھ ھ ھ ے ھ ھ ھ ے 
ے ے پ ]الروم: 47[.

ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڭ ڻ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  پ 
ڭ ڭڭ ڭ پ ]المؤمنون: 68 ، 69[.

وضرب الأستاذ مثلًًا رجلًًا يرسل كتابًا إلى آخر فيقرؤه المرسل إليه هذرمة أو 
يترنم به، ولا يلتفت إلى معناه، ولا يكلف نفسه إجابة ما طلب فيه، ثم يسأل الرسول 
أو غيره: ماذا قال صاحب الكتاب فيه، وماذا يريد منه؟ أيرضى المرسلُ من المرسل 
إليه بهذا أم يراه استهزاء به؟ فالمثل ظاهر وإن كان الحق لا يقاس على الخلق، فإن 
أن تكيف الأصوات  نقوشه، ولا لأجل  الكتاب لا يرسل لأجل ورقه، ولا لأجل 

حروفه وكلمه، ولكن ليعلم مراد المرسل منه ويعمل به.

يقول )الأستاذ الإمام(: إن الاستهداء بالقرآن واجب على كل مكلف في كل 
زمان ومكان، فعلى كل قارئ أن يتلو القرآن بالتدبر، وأن يطالب نفسه بفهمه والعمل 
به، ولا شك أن كل من له معرفة -ولو قليلة- باللغة العربية، فإنَّه يفهم من القرآن ما 
له  يقرءوا  أن  القارئين  يسأل  أن  له  ينبغي  فإنه  ا  أعجميًّ أو  ا  يًّ أمِّ كان  به، ومن  يهتدي 

القرآن ويفهموه معناه.. انتهى كلامه))).

احذر القراءة في الأسواق
ومما يلحق بهذه المسألة قراءته في الأسواق والمصانع ومواطن اللغط واللغو 

وفي أوقات الانتظار في العيادات الطبية والمصالح الحكومية.

يقول الإمام القرطبي: ومن تعظيم القرآن ألا يقرأ في الأسواق ولا في مواطن 
وأثنى  الرحمن  عباد  ذكر  تعالى  الله  أن  ترى  ألا  السفهاء.  ومجمع  واللغو  اللغط 

تفسير المنار )369/1(، ملاحظة: يقصد بالأستاذ الإمام: الشيخ محمد عبده. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن224

عليهم بأنهم: پ گ گ گ گ ڳ  گ گ گ گ ڳ پ ]الفرقان: 72[ هذا المرور نفسه، فكيف 
إذا مروا بالقرآن الكريم تلاوة بين ظهراني أهل اللغو ومجمع السفهاء)))!

للقارئ أو عليه، ترفعه أو تضعه، فقل لي  القرآن حجة  أخي: إن كانت قراءة 
بربك: في أي اتجاه ستؤدي قراءة القرآن وسط الضجيج؟ هل سترفعه؟ أم تضعه؟ 

هل ستكون حجة له؟ أم عليه؟

»القرآن  السلمي:  الرحمن  عبد  أبي  عن  شيبة  أبي  ابن  رواه  ما  نفهم  هنا  من 
وحشي، ولا يصلح مع اللغط«. 

من  والنفرة  والوحدة  الهدوء  حب  تعني  المحقق:  يقول  كما  هنا  ووحشي 
الضجيج والصخب))).

أيستحق القرآن هذه المعاملة؟!
أما أخطر فترات التعامل الخاطئ الذي يحمل معه مظاهر الامتهان -ونستغفر 

الله من هذا اللفظ ولكنها الحقيقة: هو شهر رمضان... 

القرآن وعدم ربط أحاديث  الخاطئ عن  نتيجة فهمهم  المسلمين  فالكثير من 
قراءته  على  ينكبون  معه؛  التعامل  وآداب  نزوله  من  بالمقصد  القرآن  قراءة  فضل 
تحدث  بل  ختمات،  عدة  ختمه  من  يتمكنوا  حتى  ممكن  وقت  أسرع  في  وختمه 
مسابقات بينهم في ذلك حتى وصل بعضهم إلى درجة التمكن من ختمه كاملًًا مرة 

كل يوم، ولو سألت أحدهم عن موضوع الآيات لم يجبك بل استغرب سؤالك.

قراءة  التراويح  يقرأ في صلاة  المساجد  أئمة  وفي رمضان كذلك نجد بعض 
سريعة ويصل الآيات بعضها ببعض من أجل سرعة الانتهاء من الصلاة، أو من أجل 
ختم القرآن كاملًًا في خلال الشهر، بل إن بعضهم يحرص على ختمه أكثر من مرة 

التذكار للقرطبي )ص: 190(. 	(((
مصنف ابن أبي شيبة )189/7( والمحقق هو الأستاذ سعيد اللحام. 	(((



225

في صلاة التراويح والتهجد بقراءة سريعة متواصلة.

في  القرآن  قدر  تخفيف  على  أثرها  يتوقف  لن  وغيرها  الممارسات  هذه  إن 
قال  كما  وذلًًا  هوانًا  نزداد  وستجعلنا  كثيرة،  عقوبات  ستستدعي  بل  فقط،  قلوبنا 

رسول الله صلى الله عليه وسلم: »وَيَضَعُ بهِِ آخَرِينَ«))).

ممارسات مُخزية
ما يحدث عند  أنها مخزية:  ما يطلق عليها  أقل  التي  الممارسات  ومن أخطر 
المقابر وفي سرادقات العزاء، حيث يتمايل القراء مع الآيات، وينشغل الحاضرون 

بالأحاديث الجانبية أو التحدث في الهواتف المحمولة.

ومنها كذلك: ما يحدث في افتتاح الحفلات والمناسبات والأفراح والحوانيت 
بداية هذه الحفلات مع غفلة الحاضرين  يُتلى في  القرآن  والمعارض، حيث نجد 
وانشغالهم عنه.. ثم تبدأ الفقرات غير المنضبطة والتي قد تشمل غناءً خليعًا، وإنا 

لله وإنا إليه راجعون. 

ومن العجائب - والعجائب جمة - ما ذكره الكاتب المصري فهمي هويدي 
في إحدى مقالاته عن حادثة حدثت في الساحل الشمالي بمصر، حيث أُعلِن عن 
مسابقة لأجمل من ترتدي لباس البحر بين الإناث، فقالت أم لابنتها وهي تستعد 

لصعود المنصة لتقديم لباسها: اقرئي الفاتحة لكي يوفقك الله! 

رواه مسلم )559/1 برقم: 817(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن226

ومن الممارسات الخاطئة مع القرآن:

الاهتمام بإقامة حروفه، وإهمال العمل به

ومن أخطائنا في التعامل مع القرآن: التعمق والتكلف في إقامة حروفه، حتى 
تحولت قراءة القرآن عند البعض إلى عمل شاق يحتاج إلى كثير من المجهود حتى 
وحقها  والصفات  المخارج  حيث  من  متقنة  صحيحة  بطريقة  الحروف  تخرج 
ومستحقها، وأصبح همّ المتعلمين هو الاجتهاد في إقامة حروف القرآن كما يريد 
لهم معلموهم، فتجد بعضهم يكرر الكلمة مرات ومرات حتى يُخرج حرفًا مثل الراء 
أو السين من مخرجه الصحيح، ويجتهد في ذلك دون أدنى تفكير في معاني ما يقول.

فيرقيه حتى يجيزه للإقراء،  ينال حظوة معلمه  المتعلم في ذلك  ما نجح  فإذا 
فينتقل إلى مقام التعليم ويفعل مع من يأتيه مثلما فُعل به أو أشد، ويا ويله من ابتلي 
بمشكلة في إخراج حرف أو اثنين؛ فإنه يُراجَع مرات ومرات، ويعتريه الهم والغم، 

ويصبح إصلاحه مخرج هذا الحرف شغله الشاغل في يقظته ومنامه.

وأصبح أمل الحصول على إجازة قراءة من القراءات حلمًا يراود الكثيرين.. 
ثم تطور الأمر فأصبح بعض المعلمين يأخذ مبالغ مالية كبيرة مقابل منح الِإجازة.

وازداد نهم المتعلمين نحو تحصيل المزيد من القراءات دون تفكير في الفائدة 
المتحققة بالفعل من وراء ذلك.

كل هذا وغيره أدى إلى رسم صورة ذهنية عن القرآن بأنه حروف منضبطة تخرج 
من مخارجها الصحيحة، ومن لم يفعل ذلك فقراءته بها لحن وإمالة،... إلخ.



227

ر! الرسول يحذِّ

ومما يثير الحزن أن الرسول صلى الله عليه وسلم قد حذر من الاهتمام بالألفاظ دون المعنى، 
فعن سهل بن سعد الساعدي I قال: بينما نحن نقترئ إذا خرج علينا رسول الله 
صلى الله عليه وسلم فقال: »الْحَمْدُ للهِ، كِتَابُ اللهِ وَاحِدٌ، وَفِيكُمُ الَأخْيَارُ، وَفِيكُمُ الَأحْمَرُ وَالَأسْوَدُ، 
هْمُ، لََا  اقْرَءُوا، اقْرَءُوا، اقْرَءُوا قَبْلَ أَنْ يَأْتيَِ أَقْوَامٌ يَقْرَؤُونَ يُقِيمُونَ حُرُوفَهُ كَمَا يُقَامُ السَّ

لُونَهُ«))). لُونَ أَجْرَهُ وَلََا يَتَأَجَّ يُجَاوِزُ تَرَاقِيهُمْ، يَتَعَجَّ

نقرأ  ونحن  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  علينا  خرج  قال:   L الله  عبد  بن  جابر  وعن 
القرآن وفينا الأعرابي والعجمي، فقال: »اقْرَءُوا فَكُلٌّ حَسَنٌ، وَسَيَجِيءُ أَقْوَامٌ يُقِيمُونَهُ 

لُونَهُ«))). لُونَهُ وَلََا يَتَأَجَّ كَمَا يُقَامُ الْقِدْحُ، يَتَعَجَّ

قال العيني في شرحه لسنن أبي داود: قوله: »يقيمونه« أي: يقيمون القرآن كما 
يقام القِدح، القِدح -بكسر القاف وسكون الدال- السهم إذا قوم واستوى قبل أن 
ينصل ويراش، فإذا رُكب فيه النصل والريش فهو سهم.. وقوله: »يتعجلونه« يقال: 
الدنيا،  في  أجره  يتعجلون  والمراد  استحثه،  إذا  تعجيلًًا،  وعجله  وتعجله  أعجله 
الأجر  إلى  يصبرون  ولا  الدنيوية،  الأعراض  من  أجرة  قراءتهم  على  ويطلبون 

.((( 
V والثواب الذي يحصل لهم في دار الآخرة، وقد وقع مثل ما قال

وقال أبو الحسن المباركفوري: فكلٌ حسن، أي فكل قراءة من قراءتكم حسنة 
تقيموا  ألا  عليكم  ولا  العاجلة،  على  الآجلة  آثرتم  إذا  للثواب  محصلة  أو  مرجوة 

داود  وأبو   ،)22865 برقم:   509/37( وأحمد   ،)813 برقم:   280/1( الزهد  في  المبارك  ابن  رواه  	(((
)123/2 برقم: 831(، وابن حبان )36/3 برقم: 760(.

رواه أحمد )144/23 برقم: 14855(، وأبو داود )122/2 برقم: 830(، واللفظ له. 	(((
شرح أبي داود للعيني )12/4(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن228

ألسنتكم إقامة القدح -وهو السهم- قبل أن يعمل له ريش ولا نصل، والمقصود: 
إلى خروج الألفاظ عن مخارجها  بالنظر  قراءة الأعرابي والعجمي وإن كانت  إن 
الثواب  ترتب  باعتبار  ولكن  مستقيمة،  غير  العرب  لسان  وقواعد  صفاتها  ورعاية 
وألفاظه-  حروفه  -أي  يقيمونه  أقوام  وسيجيء  معتبرة،  الله  عند  والقبول  عليها 

ويجودونها بتفخيم المخارج وتمطيط الأصوات. 

مخارجه  مراعاة  في  ويتكلفون  وكلماته  ألفاظه  يصلحون  أي  القاري:  وقال 
وصفاته كما يقام القِدْح، بكسر القاف وسكون الدال، أي: يبالغون في عمل القراءة 

كمال المبالغة لأجل الرياء والسمعة والمباهاة والشهرة.

والحاصل أنهم يبالغون في التحسين والتطريب، ويجهدون غاية جهدهم في 
إصلاح الألفاظ ومراعاة صفاتها ومراعاة قواعد الفن رياءً وسمعة ومباهاة وشهرة، 

فليس غرضهم بهذا إلا طلب الدنيا. 

الألفاظ  بقراءة  يتعلق  فيما  المساهلة  على  الأمر  وبناء  الحرج  رفع  الحديث  وفي 
والعلم  المعاني  فهم  على  الحرص  كل  والحرص  والفطرة  السجية،  على  والحروف 

بالمقاصد والاتباع لشرائعه وأحكامه. 

وتحري  الظاهر،  في  المساهلة  على  الأمر  وبناء  الحرج  رفع  فيه  الطيبي:  قال 
عجائب  في  والغوص  القرآن  معاني  في  والتفكر  العمل،  في  والإخلاص  الحسبة 

أمره))).

قوله: »فَكُلٌّ حَسَنٌ« أي: كل واحد من قرائكم حسن.

والمعنى هو ذم من يقيمون حروف القرآن كما يقام السهم قبل أن يُعدّ للرمي، 
فإن القائم عليه يحرص على جعله حادًا ليس فيه أي زوائد.

مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح )290/7(. 	(((



229

لا تفعل
بإقامة  الاهتمام  من  التابعين  يحذرون  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  أصحاب  كان  ولقد 

حروف القرآن وتضييع حدوده ومعانيه.

فعن الحارث بن قيس قال: كنت رجلًاً في لساني لُكنة)))، وكنت أتعلم القرآن، 
فقيل لي: ألا تعلّم العربية قبل أن تعلم القرآن؟! فذكرت ذلك لعبد الله بن مسعود، 
وقلت: إنهم يضحكون مني، ويقولون: تعلم العربية قبل أن تعلم القرآن، فقال: لا 
تفعل، فإنك في زمان تحفظ فيه حدود القرآن، ولا يبالون حفظ كثير من حروفه، 

وإن بعدك زمان تُحفظ فيه الحروف وتضيع فيه الحدود))).

وهذا فضالة بن عبيد الأنصاري I يقول لأبي سكينة: خذ هذا المصحف 
لا  القرآن  يقرءون  قوم  سيكون  فإنه  واوًا،  ولا  ألفًِا  عليَّ  ترُد  ولا   ، عليَّ وأمسك 

يسقطون منه ألفًا ولا واوًا، ثم رفع فضالة يده، فقال: اللهم لا تجعلني منهم))).

من موانع فهم القرآن
الهَمُّ  يكون  أن  القرآن:  فهم  موانع  من  أن  الغزالي  حامد  أبو  الإمام  عدَّ  ولقد 
يتولى حفظه شيطان  منصرفًا إلى تحقيق الحروف بإخراجها من مخارجها، وهذا 
اء ليصرفهم عن فهم معاني كلام الله D، فلا يزال يحملهم على ترديد  لَ بالقرَّ وُكِّ
الحرف يُخيِّل إليهم أنهم لم يُخرجوه من مخرجه، فهذا يكون تأملهم مقصورًا على 

اللكنة هي العجمة في اللسان والعي، والمقصود عدم القدرة على نطق العربية نطقًا فصيحًا )لسان العرب:  	(((
.)390/13

فضائل القرآن لابن الضريس )ص: 27 برقم: 4(. 	(((
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 212(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن230

مخارج الحروف فأنَّى تنكشف لهم المعاني؟!! وأعظم ضحكة للشيطان من كان 
مطيعًا لمثل هذا التلبيس))).

ويقول ابن الجوزي: وقد لبَّس إبليسُ على بعض المُصلين في مخارج الحروف، 
فتراه يقول: الحمد، الحمد، فيخرج بإعادة الكلمة عن قانون أدب الصلاة، وتارة يلبِّس 
عليه في تحقيق التشديد، وتارة في إخراج المغضوب، ولقد رأيت مَن يقول: المغضوب، 
فحسب،  الحرف  تحقيق  المراد  وإنما  تشديده،  لقوة  الضاد  إخراج  مع  بُصَاقه  فيخرج 
الحروف عن  بالمبالغة في  التحقيق، ويشغلهم  بالزيادة عن حد  يُخرج هؤلاء  وإبليس 

فهم التلاوة، وكل هذه الوساوس مِن إبليس))).

من أصناف المغرورين
وفي كتابه إحياء علوم الدين، وفي حديثه عن أصناف المغرورين؛ اعتبر الإمام 
أبو حامد الغزالي أن التكلف في تحقيق مخارج الحروف من أقبح أنواع الغرور.. 

 :V يقول

وفرقة أخرى تغلب عليهم الوسوسة في إخراج حروف الفاتحة وسائر الأذكار 
من مخارجها، فلا يزال يحتاط في التشديدات والفرق بين الضاد والظاء، وتصحيح 
مخارج الحروف في جميع صلاته، لا يهمه غيره، ولا يفكر فيما سواه، ذاهلًًا عن 
معنى القرآن والاتعاظ به، وصرف الفهم إلى أسراره، وهذا من أقبح أنواع الغرور 
فإنه لم يكلف الخلق في تلاوة القرآن من تحقيق مخارج الحروف إلا بما جرت به 

عادتهم في الكلام.

إحياء علوم الدين )439/1(. 	(((
تلبيس إبليس )ص: 126(. 	(((



231

يؤديها على  أن  إلى مجلس سلطان وأُمر  ومثال هؤلاء مثال من حمل رسالة 
وجهها، فأخذ يؤدي الرسالة، ويتأنق في مخارج حروفها ويكررها ويعيدها مرة بعد 
أخرى، وهو في ذلك غافل عن مقصود الرسالة ومراعاة حرمة المجلس، فما أحراه 

أن تقام عليه السياسة ويُرَد إلى دار المجانين ويُحكم عليه بفقد العقل))).

فهو  عليه  واقتصر  القرآن  في  الحروف  مخارج  تصحيح  في  ضيع عمره  فمن 
مغرور؛ إذ المقصود من الحروف: المعاني، وإنما الحروف ظروف وأدوات))).

التحقيق صون القرآن
بن  لسليم  رجل  قال  المقدسي:  شامة  لأبي  الوجيز  المرشد  كتاب  في  وجاء 

عيسى القارئ )صاحب حمزة بن حبيب(: جئت لأقرأ عليك التحقيق.

فقال سليم: يا ابن أخي، شهِدت حمزة وقد أتاه رجل في مثل هذا، فبكى وقال: 
يا ابن أخي إن التحقيق صون القرآن، فإن صنته فقد حققته))).

وخلاصة القول كما يقول ابن القيم: أن الأئمة كرهوا التنطع والغلو في النطق 
الله صلى الله عليه وسلم وإقراره أهل كل لسان على قراءتهم؛  بالحروف، ومن تأمل هدي رسول 

تبين له أن التنطع والتشدق والوسوسة في إخراج الحروف ليس من سنته))).

حلقات  في  اهتمامًا شديدًا  سنجد  ذلك..  عكس  سنجد  للواقع  نظرنا  ما  فإذا 
حقيقة  عن  الأذهان  يصرف  مما  فيها،  والتنطع  الحروف  بمخارج  القرآن  تعليم 

إحياء علوم الدين )3/ 622(. 	(((
المصدر السابق )618/3(. 	(((
المرشد الوجيز )ص: 208(. 	(((

إغاثة اللهفان )254/1(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن232

القرآن، فيكون ذلك سببًا من الأسباب التي تستدعى بها عقوبات الحرمان والذل 
والهوان: »إنَِّ اللهَ يَرْفَعُ بهَِذَا الْكِتَابِ أَقْوَامًا، وَيَضَعُ بهِِ آخَرِينَ«))) ، وإنا لله وإنا إليه 

راجعون.

مخارج  وضبط  تحقيق  بأن  نؤكد  الموضوع  هذا  عن  الحديث  نهاية  وفي 
المقصد  هو  يكون  ألا  شريطة  ومطلوب  حسن  أمر  هو  بل  عيبًا،  ليس  الحروف 
والغاية، وألا يهتم به حتى يدخل إلى دائرة التكلف، وألا يصرف القارئ عن فهم 

المراد مما يتلو.

رواه مسلم )559/1 برقم: 817(. 	(((



233

ومن الممارسات الخاطئة مع القرآن:

قراءته بالألحان المحدثة

أمرنا الله D بترتيل القرآن والتغني به، قال الله تعالى: 

پ ٿ ٿ ٿ  ٿ ٿ ٿ پ  ]المزمل: 4[.

ا مَنْ لَمْ يَتَغَنَّ باِلْقُرْآنِ«))). وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »لَيْسَ مِنَّ

وْتَ الْحَسَنَ يَزِيدُ الْقُرْآنَ حُسْنًا«))). نُوا الْقُرْآنَ بأَِصْوَاتكُِمْ، فَإنَِّ الصَّ وقال: »زَيِّ

القرآن وتحسين الصوت به له وظيفة عظيمة في استثارة المشاعر مع  فترتيل 
المعاني التي يحصلها العقل بالتفكر، فينشأ تبعًا لذلك الإيمان بإذن الله.

وليس  والعمل،  بالفهم  وثيقًا  ارتباطًا  ترتبط  التجويد  أحكام  أن  والملاحظ 
الأحيان  يعني في بعض  التام  الشفهي  المثال: الإظهار  فعلى سبيل  فقط،  بالشكل 

فورية التنفيذ، مثل: پ ےۓےۓ پ ]المدثر: 2[ پۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ  ۋۋ  
ۅۅ  ۅ ۉۅ ۉۉ پ ]آل عمران: 193[.

 ]72 ]النساء:  پ  ۀ  ڻ  ڻ  ۀڻ  ڻ  ڻ  پڻ  تعالى:  قوله  في  الغُنن  كثرة  أن  نجد  بل 
تساعد على توصيل دلالة الآية وهو الإبطاء والقعود وعدم النهوض للعمل والدعوة 

من هذا الصنف من الناس.. وهكذا.

رواه البخاري )154/9 برقم: 7527(. 	(((
برقم:   594/2( داود  وأبو   ،)1342 برقم:   366/2( ماجه  وابن   ،)18494 برقم:   451/30( أحمد  ورواه  	(((
له،  واللفظ   ،)2125 برقم:   768/1( المستدرك  في  والحاكم   ،)1015 برقم:   179/2( والنسائي   ،)1468

وصححه ابن حجر في التلخيص الحبير )368/4 برقم: 2650(. 

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن234

تلحين القرآن
من الشائع والمألوف سماع أصوات المقرئين في سرادقات العزاء، ومن خلال 
ما تبثه الإذاعات وهم يقرؤون القرآن بطريقة تخالف قواعد الترتيل، ويغلب عليها 

الألحان المحدثة.

يقول الحافظ ابن كثير:

المطلوب شرعًا إنما هو التحسين الباعث على تدبر القرآن وفهمه، والخشوع 
على  المركبة  المحدثة  بالنغمات  الأصوات  فأما  للطاعة،  والانقياد  والخضوع 
أن  م  ويُعظَّ ويُجَلّ  هذا،  عن  يُنزه  فالقرآن  الموسيقائي؛  والقانون  الملهية،  الأوزان 

يسلك في أدائه هذا المذهب، وقد جاءت السنة بالزجر عن ذلك))).

فعن عابس الغفاري I قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: 

وَاسْتخِْفَافًا  الحُكْمِ،  وَبَيْعَ  رَطِ،  الشُّ وَكَثْرَةَ  فَهَاءِ،  السُّ إمِْرَةَ  ا:  سِتًّ باِلمَوْتِ  »بَادِرُوا 
مُونَهُ يُغْنيِهُمْ، وَإنِْ كَانَ أَقَلَّ  حِمِ، وَنَشْوًا يَتَّخِذُونَ الْقُرْآنَ مَزَامِيرَ يُقَدِّ مِ، وَقَطِيعَةَ الرَّ باِلدَّ

مِنْهُمْ فِقْهًا« ))).

ومن الأخطاء كذلك: 
 جمع القراءات في الكلمة الواحدة

 يقول ابن الجوزي: ومنهم من يجمع القراءات فيقول: »ملك، مالك، ملاك« وهو 
لا يجوز؛ لأنه إخراج القرآن عن نظمه))).

فضائل القرآن لابن كثير )114، 115(. 	(((
رواه أحمد في المسند )427/25 برقم: 16040(. 	(((

تلبيس إبليس )ص: 138(. 	(((



235

ومن الممارسات الخاطئة مع القرآن: 
وضع الآيات في غير موضعها، وغير ذلك من الأخطاء

كاستخدام آيات القرآن في الزينة والديكور، وكتابتها على المشغولات الذهبية 
الحوانيت، ومداخل  والفضية والنحاسية، ونقشها على الأطباق، وعلى واجهات 

البنايات، وجدران المساجد... إلخ.

التي  والتابلوهات  اللوحات  وفي  والدفاتر  الأقلام  على  رؤيتها  الشائع  ومن 
تُزين الجدران.

ولقد ساهمت هذه الأعمال في تخفيف قدر القرآن في قلوبنا، لاعتيادنا عليها، 
وإلفنا لحروفها، ولأنها كذلك ساهمت في مزيد من الظلم بهذه الآيات وحصرها 
في إطار الزينة والديكور، ومِن ثَم فُقدان هيبتها في قلوبنا، مما يتسبب في استدعاء 

الغضب الإلهي بالحرمان أكثر وأكثر من الانتفاع بالقرآن.

إلا اللوحات القرآنية!
فإن قيل: إن وضع اللوحات القرآنية في المنازل يختلف عن بقية الأشياء التي 

يكتب عليها الآيات، فنحن نضعها لاستجلاب البركة وطرد الشياطين.

نُجيب بعون الله عن هذا الأمر بمثال فيه -بإذن الله- الكفاية:

منزله  إلى  ثم عاد  أيام،  لعدة  أن رجلًًا كان قد سافر في إجازة هو وأسرته  لو 
فوجد الفئران تملؤه وترتع فيه، فانزعج انزعاجًا شديدًا، وسارع بإخبار أحد أصدقائه 
عدة  شراء  وهو  الفئران،  جميع  فرار  عنه  وسينتج  سهلًًا،  حلًًا  لديه  بأن  أنبأه  الذي 

لوحات تحمل صورًا لقطط، ثم يقوم بتعليقها على جدران المنزل.

فما رأيك أخي في هذا الاقتراح؟ وماذا تتوقع من الفئران أن تفعل؟!

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن236

هل بالفعل ستهرب عندما تشاهد صور القطط، أم أنها ستستمر في المنزل؟! 

ألست توافقني القول بأننا لا نستبعد أن تُقرض وتفسد تلك اللوحات نفسها!!

أمامي  الآيات  بعض  لوضع  الأوقات  بعض  في  أحتاج  ولكنني  قلت:  فإن 
للتذكرة بمعانيها؟

يدوم  ألا  أعلم، على  والله  بأس من ذلك،  بأنه لا  الجواب  الله  جاءك بفضل 
وضعها طويلًًا حتى لا تألفها العين، ومن ثم لا تتذكر بها فتصبح حجة عليك لا لك.

تزيين المصاحف
ومما يلحق بهذه المسألة: تزيين المصاحف وتحليتها بالزخارف وكتابتها بماء 

الذهب..

روى الحكيم الترمذي عن أبي الدرداء I مرفوعًا: »إذَِا زَخْرَفْتُمْ مَسَاجِدَكُمْ، 
مَارُ عَلَيْكُمْ«))). وَحَلَّيْتُمْ مَصَاحِفَكُمْ فَالدَّ

يتم  وعن شعيب بن أبي سعيد الخدري قال: قال أبيُّ بن كعب I: إذا حلَّ
مار عليكم))). قتم مساجدكم فالدَّ مصاحفكم وزوَّ

هب، فقال: إن أحسن  وأُتي عبد الله بن مسعود I بمصحف قد زُيِّنَ بالذَّ
ما زُيِّنَ به المصحف تلاوته بالحق))).

تصغير المصاحف
ذكر ابن الأنباري عن عمر I أنه رأى مصحفًا صغيرًا فقال: من كتب هذا؟ 

رواه الحكيم الترمذي )85/6( عن أبي الدرداء مرفوعًا. ورواه ابن المبارك في الزهد )برقم: 797(. وعبد  	(((
الرزاق في المصنف )154/3(.

راه ابن أبي شيبة في المصنف )262/2 برقم: 8799(. 	(((
رواه أبو عبيد في فضائل القرآن )ص: 396(. 	(((



237

موا القرآن. رة، وقال: عظِّ قال رجل: أنا، فضربه بالدُّ

ويُعلق القرطبي على هذا الخبر فيقول: 

عُرضة  فيكون  ر  يُصغَّ أن  به:  الحفل  وترك  فيه،  المساهلة  ومن  العلماء:  قال 
للأيدي الخاطئة، وذوي الأمانات المختلفة الناقصة، ولن يفعل هذا أحد بما عنده 

إلا إذا قلَّ مقداره عنده، وخف على قلبه أمره))).

 :V تيمية  ابن  القرآن في غير موضعها ما ذكره  آيات  ومن صور استخدام 
الحَدِيث  الْعلمَاء  وَبذَِلكِ فسر  لَهُ؛  الله  مَا أنزله  اسْتعِْمَال القرآن لغير  »وَلَيْسَ لأحد 
المأثور: ) لََا يُناظر بكِِتَاب الله ( أَي: لََا يُجْعَل لَهُ نَظِير يذكر مَعَه ، كَقَوْل القائل لمن 
قدم لحَاجَة : لقد جِئْت عَلىَ قدر يَا مُوسَى، وَقَوله عِنْد الْخُصُومَة: مَتى هَذَا الْوَعْد، 

وَالله يشْهد إنَِّهُم لَكَاذِبُونَ. 

ثمَّ إنِ خرجه مخرج الاستخفاف باِلْقُرْآنِ والاستهزاء بهِِ: كفر صَاحبه !!

حْكَام: فَحسن؛  وَأما إنِ تَلا الْْآيَة عِنْد الحكم الَّذِي أنزلت لَهُ، أَو يُنَاسِبه من الْْأَ
م فِيهِ الْمَشَايخِ  ابتَِة باِلْقِيَاسِ، وَمَا يتَكَلَّ حْكَام الثَّ وَمن هَذَا الْبَاب: مَا يبنه الْفُقَهَاء من الْْأَ

والوعاظ«))).

ليست هذه فقط
إن الأخطاء التي نمارسها مع القرآن الكريم أكبر بكثير مما ذُكِر.. نعم، قد لا 
يقع قارئ هذه الصفحات في كثير منها، لكنها تحدث في الأمة، والله D يُعامل 
الأمة على أنها جسد واحد، تأمل قوله تعالى: پ  ی ئج ئحی ئج ئح پ ]الحجرات: 11[، 
فهل يُعقل أن يلمز ويطعن المرء نفسه؟!! فكيف يطالبنا الله D بعدم لمز النفس؟!

التذكار في أفضل الأذكار )ص: 144(. 	(((

مختصر الفتاوى المصرية )ص: 172(. 	(((

الفصل الخامس: أخطاؤنا مع القرآن



غـربة الـقــرآن238

الجواب هو أن الله D يعامل الأمة على أنها جسد واحد، وعندما يلمز المرء 
أخاه فكأنما لمز نفسه.

فالذي يحدث في الأمة من شرقها إلى غربها من ممارسات خاطئة ومتنوعة مع 
الجميع، وقد لا  بالحرمان والذل والهوان تُصيب  العقوبات الإلهية  القرآن تجعل 
يستثنى من ذلك إلا من استشعر الخطر الداهم، وشمّر عن سواعد الجد في خوض 
رحلة العودة الحقيقية إلى القرآن، يصحبه فيها عزم أكيد على بذل غاية جهده في 
للتضحية وتحمل  تام  استعداد  الطريق، مع  الناس على هذا  إليه، ودلالة  الوصول 

ئج  ی  ی  ی  ی  ئى  ئج ئى  ی  ی  ی  ی  ئى  پئى  ذلك:  سبيل  في  والعنت  المشاق 
ئح ئم ئى ئح ئم ئى پ ]الأعراف: 170[.

پ ڭ ۇ ۇ ۆڭ ۇ ۇ ۆ پ ]الفرقان: 52[.

كلمة أخيرة حول الممارسات الخاطئة مع القرآن
تضمنت الصفحات السابقة العديد من الممارسات الخاطئة التي نمارسها مع 
القرآن، وهي ليست على سبيل الحصر، فهناك ممارسات أخرى متنوعة تُضعِف من 
القرآن وأثره؛  بالحرمان من روح  العقوبة الإلهية  القرآن في قلوبنا وتستدعي  هيبة 
لذلك علينا جميعًا ألا نكتفي بما قيل سابقًا، بل نراجع كل أفعالنا مع القرآن وندقق 

فيها، ونتوقف عن كل ما فيه شبهة امتهان له.



الفصل السادس

 كيف استُدرجت الأمة
 لهذا التعـامل الخـاطئ
مـــع الــقــــــــــــرآن؟





241

كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟

الله  -رضوان  وصحابته  صلى الله عليه وسلم  النبي  تحذيرات  ذكر  تم  السابقة  الصفحات  في 
عليهم- من تخفيف القرآن، وانتقاله عند المسلمين من كونه قولًًا ثقيلًًا يحتاج إلى 
مكابدة وجهد ومشقة للانتفاع به، إلى قول خفيف يُقرأ قراءة سريعة لا يُهتم بمقاصد 

نزوله ولا اتباع توجيهاته.

وذكـرنا -بفضل الله- أن الأجـيال التـاليـة لجـيـل الصحـابـة لم تهتـم كثـيرًا 
بتحذيراتهم، وبدأت في التعامل غير الصحيح مع القرآن، مما استدعى العقوبات 
بابتعاد روح القرآن ونوره عن ألفاظه، مما أدى إلى مزيد من تخفيف قدر  الإلهية 
التغيير  نتيجة ذلك غياب  الانشغال عنه، وكان من  القلوب، ومزيد من  القرآن في 

الحقيقي لأبناء الأمة، وانحرافها عن الخط المرسوم لها في قيادة البشرية.

وتطرق الحديث في الصفحات السابقة عن قدر القرآن المجيد، وكونه يحتوي 
أو  بالغفلة  ذلك  كان  عنه سواء  الإعراض  فإن  لذلك  D؛  الله  آيات  أعظم  على 

.D ض صاحبه لعقوبات متتالية ومتصاعدة من الله التكذيب يُعرِّ

هو  الله-  -بإذن  تحقيقه  إلى  الصفحات  هذه  ترنو  الذي  الأساس  الهدف  إن 
تأجيج الشعور بالخطر تجاه القرآن، والنظر في أفعالنا معه بعين المحاسبة والنقد، 

لذلك تم التوسع في ذكر أخطائنا تجاهه.

.. وقبل أن ينتقل الحديث إلى ما ينبغي علينا فعله كي نُعيد للقرآن هيبته في 
الفتاح  بإذن  القلوب  فتُفتح  الإلهي  الفيض  تلقي  أنفسنا في طريق  القلوب، ونضع 



غـربة الـقــرآن242

كيف  وهي:  إليها  التطرق  ينبغي  مهمة  نقطة  تبقى  وروحه؛  القرآن  لنور  العليم 
استُدرجت الأمة على مر تاريخها حتى وصل الحال مع القرآن لما نراه الآن..

)كتاب مقدس( من الناحية الشكلية!!

تُحفظ ألفاظه، وتُضيَّع حدوده، ومعانيه!!

من  كتابًا  يعاملون  )ما(  مكان  في  أناسًا  هناك  أن  أحدنا  بلغ  لو  والله  ثم  والله 
الكتب القيمة التي بين أيديهم بمثل ما نعامل به القرآن لاتهمهم بنقص في قواهم 

العقلية.

فكيف وصلنا لهذا الحال مع القرآن؟!
.. صفحات هذا الفصل تلقي -بعون الله- الضوء بصفة عامة على تاريخ هجر 

القرآن، وأسباب الوصول لهذه الحالة الغريبة التي نحياها معه.

هذا الموضوع -بلا شك- يحتاج إلى بحث منفصل يتم فيه التوسع في تتبع 
منحنى التعامل مع القرآن على مر تاريخ الأمة، ولعدم خروج الكتاب عن موضوعه؛ 

اقتصر الحديث عن هذا المعنى بإجمال واختصار شديدين.



243

المعركة المُسْتَعِرة، والعدو الأول

الإجابة عن السؤال السابق )كيف استدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع 
القرآن؟( يستدعي تذكر طبيعة المعركة التي يخوضها إبليس ضد آدم S وبنيه، 
آدم  الانتقام من  أن يعمل جاهدًا على  الله  بعد طرده من رحمة  إبليس  د  توعَّ فلقد 
آدم  بسبب  له  حدث  مما  لنفسه  ينتقم  حتى  النار،  إلى  وسوقهم  بإضلالهم  وبنيه، 
S -كما يظن- وحتى يثبت للجميع أنه أفضل منه، وأيضًا تعبيرًا عن حسده 

ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڑ ڇ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  پ  عليه:  وحقده 
ڑ ک کک ک گ گ گ گڑ ک کک ک گ گ گ گ پ ]الأعراف: 16، 17[.

إنها عداوة تاريخية أبدية بين إبليس وبني آدم لا يمكن نسيانها، وكيف ننساها 
پبج بح بخ بم بى بج بح بخ بم بى  الناس:  ليُضل  إلا   D الله  المهلة من  يطلب  لم  وإبليس 
حج  جم  جح  ثي  ثى  ثم  ثج  تي  تى  تم  تخ  تح  تج  حج بي  جم  جح  ثي  ثى  ثم  ثج  تي  تى  تم  تخ  تح  تج  بي 

حم خج خح خم سج سح سخ سم حم خج خح خم سج سح سخ سم پ ]ص: 79 - 83[.

ولقد حذرنا الله D مرارًا من عداوته: پ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿٿ ٿ ٹ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿٿ ٿ ٹ 
ڃ  ڃ  ڄ  ڄڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ڃ ٹ  ڃ  ڄ  ڄڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ 

ڃ ڃ چ چ چ چڃ ڃ چ چ چ چ پ ]فاطر: 5، 6[.

د إبليسُ بني آدم بأن يصرفهم عن عبادة الله، ونجح في ذلك نجاحًا  .. لقد توعَّ
الناس  العظمى من  الغالبية  المحمدية، حيث أصبحت  البعثة  قبل  كبيرًا، وبخاصة 
تسير وراء الشيطان، وليس أدل على ذلك من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يخبرنا عن 
حال الناس قبل بعثته: »إنَِّ اللهَ نَظَرَ إلَِى أَهْلِ الَأرْضِ فَمَقَتَهُمْ عَرَبَهُمْ وَعَجَمَهُمْ، إلَِّاَّ 

الفصل السادس: كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟



غـربة الـقــرآن244

بَقَايَا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ«))).

فقد نجح مع اليهود والنصارى في إضلالهم بتحريف التوراة والإنجيل، فتبدلت 
اليهودية والنصرانية، وابتعدَ أهلُها عن صراط الله المستقيم، وضلَّت البشرية إلا أعدادًا 

قليلة منهم.

وفي وسط هذا الانتصار الساحق للشيطان كانت البعثة المحمدية، التي تحمل 
بإبليس وهو يرى إرهاصات فجر جديد  أعظم كتاب وأعظم معجزة.. فماذا تظن 
للبشرية، ونور سيُعيد الناس إلى صراط ربهم، ومِن ثَمّ تفشل خططه، وتفسد أمانيه، 

وتخيب مساعيه؟!

ماذا تظنه أن يفعل؟!
في أثناء تفكيرك في الإجابة عن هذا السؤال أسرد عليك ما نقلته كتب السيرة 
عما حدث من الشيطان في ليلة العقبة الثانية بعد بيعة الأنصار، التي كان من أبرز 

نتائجها إقامة الدولة الإسلامية في يثرب: 

قال كعب بن مالك I: كان أول من ضرب على يد رسول الله صلى الله عليه وسلم البراء بن 
معرور، ثم تتابع القوم، فلما بايعنا رسول الله صلى الله عليه وسلم صرخ الشيطان من رأس العقبة بأبعد 
المنازل - هل لكم في مذمم  يا أهل الجباجب - والجباجب:  صوت سمعته قط: 
والصباة معه؟ قد أجمعوا على حربكم ـ قال علي يعني ابن إسحاق ما يقول عدو الله 
محمد ـ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »هَذا أزَبُّ العَقَبَةِ هَذا ابْنُ أزْيَبَ، اسْمَعْ أيْ عَدُوَّ اللهِ أما 

واللهِ، لََأفْرُغَنَّ لَكَ« ))).

رواه مسلم )2197/4 برقم: 2865(. 	(((
رواه أحمد )94/25 برقم: 15798(، و»أزب«: من أسماء الشياطين. 	(((



245

فلا بد -إذن- ونحن نبحث عن كيفية استدراج الأمة نحو هذا الوضع الشاذ مع 
القرآن ألا نغفل عن دور الشيطان في ذلك، ويكفيك تأكيدًا لهذا المعنى تفكرك في 
أن العبادة الوحيدة التي أُمرنا بالاستعاذة من الشيطان قبل القيام بها هي قراءة القرآن: 

پڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ پ ]النحل: 98[.

الله،  نذكر  أو  أو نصوم،  نتصدق،  أن  قبل  الشيطان  بالله من  نستعيذ  فنحن لا 
أو...

أتدري أخي لماذا؟
تم  لو  الله-  -بإذن  والشفاء سيتحقق  والتغيير  الهداية  بأن  يعلم  الشيطان  لأن 
الوصال بين القلب والقرآن، لذلك فهو سيعمل جاهدًا على الحيلولة دون حدوث 

ذلك تنفيذًا للوعد الذي قطعه على نفسه: 

پ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ  چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ پ ]الأعراف: 16[.

ولأن الله D يريد لنا الخير والنجاح في امتحان العودة إلى الجنة بسلوك 
الصراط المستقيم؛ فقد أخبرنا بمداخل الشيطان وكيفية التحرز منها، ومن أهمها 

الاستعاذة واللوذ به سبحانه قبل الشروع في قراءة القرآن حتى يخنس، ومن ثم 
ينفتح الطريق لنور القرآن وروحه فيصل للقلب:

پ  ڱںںڻڻڻڻۀۀہہہہھھڱںںڻڻڻڻۀۀہہہہھھ

ھھےےۓ ھھےےۓ پ  ]النحل: ٩٨ ، ٩٩[.

  

الفصل السادس: كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟



غـربة الـقــرآن246

عداوة اليهود الأبدية لأمة الإسلام

التاريخي في استدراج الأمة نحو الوضع الشاذ في  البُعد  ونحن نتحدث عن 
تعامل أبنائها مع القرآن، فإن العنصر الأول الذي ينبغي أن نقف عنده طويلًًا هو كيد 

الشيطان المتوقع والمتواصل والمتغير الأشكال كما أسلفنا.

أما العنصر الثاني الذي لا يقل أهمية عن الأول فهو: كيد اليهود.

والكتاب  النبوة   S إبراهيم  ذرية  في  جعل  قد   D الله  أن  نعلم  فكما 
وتبليغ رسال﻿ات الله للناس بتوحيده وعبادته: پ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱڳ ڳ ڱ ڱ ڱ پ 
]العنكبوت: 27[، وكان لإبراهيم S إسحاق وإسماعيل عليهم السلام ، فكانت 

)إسرائيل(  يعقوب  من  بدءًا   S إسحاق  ذرية  في  البداية  في  والكتاب  النبوة 
S فيوسف حيث سكن إخوته في زمانه )مصر( واستوطنوها حتى أرسل الله 
فرعون  فرفض  سبحانه،  لعبادته  يدعوانه  فرعون  إلى   Rوهارون موسى 
 ،D الله  أهلكه  حتى  إيذائه  على  فصبروا  إسرائيل  ببني  تنكيله  وزاد  الدعوة، 
ونصرهم عليه، وفضلهم على العالمين لقيامهم -في الغالب-آنذاك بحقوق عبادته: 

ئو  ئو  ئە  ئە  ئائا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ئو ۉ  ئو  ئە  ئە  ئائا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  پ 
ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ پ ]الأعراف: 137[.

وبدلًًا من أن يشكر بنو إسرائيل ربهم على نعمه المتوالية عليهم حدث العكس؛ 
إليه  يرقى  البشر، وأنهم صنف ممتاز لا  بقية  بذواتهم على  بأنهم مفضلون  شعروا 
غيرهم من الناس، فتكبروا وتطاولوا، واستمر حلم الله بهم، واستمر إرسال الرسل 
وإنزال الكتب فيهم، فأرسل إليهم داود وسليمان وأيوب وزكريا ويحيى وغيرهم 



247

الله  فأرسل  الصحيح،  المسار  إلى  يعودوا  لم  Q، لكنهم  الكرام  الأنبياء  من 
S لكي يُصحح انحرافهم،  إليهم سبحانه آية عظيمة ممثلة في إرسال عيسى 

لكنهم لم يفيقوا ويرتدعوا، بل حاولوا قتله فرفعه الله D إليه، وغضب عليهم: 

ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ڀ ٱ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  پ  

ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ڤ ڀٺ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀٺ 
چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  چ ڤ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ 

چ ڇ ڇڇچ ڇ ڇڇپ ]النساء: 155 - 157[.

وكان اليهود يقرءون في كتبهم عن نبي سيُرسَل ويهاجر إلى يثرب، فظنوا أنه 
سيكون منهم كما كان الحال في السابق، فاستوطنوا يثرب انتظارًا لمجيئه ففوجئوا 
أمة  بل من  بينهم،  يُبعث من  لم  الجديد  الرسول  أن  الكبرى عليهم، وهي  بالطامة 
الشديدة  والعداوة  له،  والقاطع  التام  الرفض  فكان  إسماعيل،  بني  من  العرب.. 
عندهم،  الرسالة  بقاء  في  بأحقيتهم  شعورهم  من  ذلك  في  منطلقين  لرسالته، 
واستعظام أن يكون الرسول من أمة أخرى وبخاصة العرب وكيف لا وهم يرونهم 
خدمًا لهم، ويرون أنفسهم أسياد الأرض، وأبناء الله وأحباءه، ويلخص هذا المعنى 
الحوار الذي دار بين حُيَي بن أخطب وأخيه أبي ياسر اليهوديين، وذلك في أعقاب 
رؤيتهما الأولى للنبي صلى الله عليه وسلم، ولقد نقلت هذا الحوار أم المؤمنين صفية بنت حُيي بن 
ي أبي ياسر، لم ألقهما قط مع ولد  أخطب فتقول: كنت أحَبَّ ولد أبي إليه، وإلى عمِّ

لهما أهش إليهما إلا أخذاني دونه. 

قالت: فلما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة ونزل قباء في بني عمرو بن عوف غدا 
سِين، قالت: فلم يرجعا  ي أبو ياسر بن أخطب مُغَلِّ إليه أبي؛ حيي بن أخطب، وعمِّ

الفصل السادس: كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟



غـربة الـقــرآن248

يْن كسلانين ساقطين يمشيان الهُوَيْنَى.  حتى كانا مع غروب الشمس، قالت: فأتيا كَالَّ
إلىَّ واحد منهما، مع ما  التفت  ما  فوالله  إليهما كما كنت أصنع،  قالت: فهششت 
ي أبا ياسر، وهو يقول لأبي حيي بن أخطب: أهو  بهما من الغم. قالت: وسمعت عمِّ
هو؟ قال: نعم والله، قال: تعرفه بعينه وصفته؟ قال: نعم والله، قال: فماذا في نفسك 

منه؟ قال : عداوته والله ما بقيت))).

فهم إذن لم يؤمنوا بالرسول صلى الله عليه وسلم ولا برسالته ليس بسبب شكهم فيها، ولكنه 
رسموها  التي  وصورتهم  مكانتهم  اهتزاز  من  والخوف  والحسد  والحقد  الكِبر 
لأنفسهم وصوروا فيها أنهم أبناء الله وأحباؤه، لذلك نجد الخطاب القرآني يقول 

ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ئو   ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  پ  للمسلمين: 
ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ پ ]البقرة: 75[.

ک  ک  ک ک  ک  پک  للمسلمين:  وعداوتهم  وحقدهم  حسدهم  ظهر  هنا  من 
ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ڱ ک  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک 

ں ں ڻ ڻ ڻڻ ں ں ڻ ڻ ڻڻ پ ]البقرة: 109[.

والحقد  العداوة  حجم  تتصور  أن  التاريخية  الخلفية  بهذه  القارئ  أخي  ولك 
ه صدور اليهود تجاه المسلمين، والذي من المتوقع أن يظهر في صورة  تُكِنُّ الذي 
وهزيمة  منه  والنيل  الإسلام  لإسقاط  دائبة  ومحاولات  مستمرة  ورغبة  دائم  كيد 

المسلمين: پ ک ک ک ک گ گ گ گ ڳک ک ک ک گ گ گ گ ڳڳ پ

]البقرة: 217[.

رواه ابن هشام )329/2-330(، والبيهقي في دلائل النبوة )403/3 برقم: 786(. 	(((



249

أمة  ورفعة  عزة  أن  ويعلمون  وقيمته)))،  القرآن  قدر  جيدًا  يعلمون  ولأنهم 
دور  لليهود  يكون  أن  بمستبعد  فليس  لذلك  بكتابها؛  بتمسكها  مرهونتان  الإسلام 

كبير فيما وصلنا إليه مع القرآن، إما بطريقة مباشرة أو غير مباشرة.

من هنا يتبين بأن أعداء الله -ويقف على رأسهم الشيطان واليهود- قد بدأوا 
كيدهم للقرآن منذ العصر الأول، وقد تصاعد هذا الكيد حتى وصلنا إلى هذه الحال 

الشاذة والتقديس الشكلي للقرآن.

وغني عن البيان أننا لم نصل لهذا الوضع بصورة مفاجئة بل كان هناك تتابع 
ماكر في استدراج الأمة وإبعادها عن كتابها شيئًا فشيئًا حتى كان ما كان والذي يبينه 

قوله تعالى: پ  ڀ ڀ ٺڀ ڀ ٺ پ ]آل عمران: 187[.

وسنستعرض بعون الله معًا -أخي القارئ- الخطوات والمراحل التي أدت بنا 
القرآن،  مع  التعامل  هذا  إلى  الأمة  استدرجت  خلالها  من  والتي  الحال،  هذا  إلى 
بعد  ازدادت  ثم  بأمور يسيرة وقليلة  العصر الأول للإسلام  والتي بدأت مبكرًا في 

ذلك رويدًا رويدًا.

أولًا: الفتوحات الكثيرة التي حدثت في عهد الخلفاء الراشدين
إلى  هائلة  أعداد  دخول  أثمرت  والتي   L وعثمان  عمر  زمن  في  خاصة 
إرسال  على  يحرصون  الخطاب  بن  عمر  وبخاصة  الخلفاء،  كان  ولقد  الإسلام، 

أن رجلًًا من  برقم: 3017(  برقم: 45(، ومسلم )2312/4  البخاري )18/1  رواه  ما  ذلك  أمثلة  ومن  	(((
اليهود جاء إلى عمر بن الخطاب I فقال: إنكم تقرءون آية في كتابكم لو علينا معشر اليهود نزلت، 

لاتخذنا ذلك اليوم عيدًا. قال: وأي آية؟ قال: پ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ 
]المائدة: 3[، فقال عمر: والله إني لأعلم اليوم الذي نزلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم، والساعة  ڌ ڌڎ پ 

التي نزلت فيها على رسول الله صلى الله عليه وسلم: عشية عرفة، في يوم جمعة.

الفصل السادس: كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟



غـربة الـقــرآن250

الأمراء والقراء لتعليم الناس القرآن في كل مكان جديد، ولكن كانت الأعداد فوق 
العظيمة عند هؤلاء كما  القرآن وقيمته  المتوقع ألا يكون قدر  الطاقة، لذلك فمن 
كانت عند الصحابة، وكان منطقيًا أن تظهر من بينهم نماذج تتساهل في التعامل مع 

القرآن.

للبعض  تبدو  قد  عملية  القرآن  في  التفكر  أن  العامل  هذا  إلى  أضفت  ما  فإذا 
مُرهقة تحتاج إلى مكابدة وصبر ومصابرة، وأن النفس تميل إلى الاستسهال وتكره 
من  فإنه  القرآن؛  من  الحقيقي  الاقتراب  يحاول  لمن  يكيد  الشيطان  وأن  المشقة، 
المتوقع أيضًا أن توجد نماذج لا تتعامل مع القرآن كما كان يفعل الصحابة، وهذا 
يؤكد بعض ما ورد عن الصحابة في نهيهم لمن يرونه يتعامل بطريقة غير صحيحة 
سريعة،  قراءة  يقرأ  رجلًًا  سمعت  عندما   J عائشة  السيدة  كقول  القرآن،  مع 

فقالت: ما قرأ هذا وما سكت))).

وعن أبي جمرة قال: قلت لابن عباس: إني سريع القراءة، وإني أقرأ القرآن في 
برها، وأرتلها أحب إليَّ من أن أقرأ كما  البقرة في ليلة، فأدَّ ثلاث، فقال: لأن أقرأ 

تقول))). 

وفي رواية عن أبي جمرة قال: قلت لابن عباس إني رجل سريع القراءة، وربما 
قرأت القرآن في ليلة مرة أو مرتين، فقال ابن عباس: لأن أقرأ سورة واحدة أعجب 
إليَّ من أن أفعل مثل الذي تفعل، فإن كنت فاعلًًا -لا بد- فاقرأه قراءة تُسمع أذنيك 

ويعيه قلبك))).

الزهد لابن المبارك )ص: 422 برقم: 1197(. 	(((
رواه أبو عبيد في فضائل القرآن )ص: 157(. 	(((

رواه البيهقي في السنن الكبرى )555/2 برقم: 4061(. 	(((



251

وقد مر علينا أنه قد جاء رجل يقال له نهيك بن سنان إلى عبد الله بن مسعود 
I فقال له: يا أبا عبد الرحمن، كيف تقرأ هذا الحرف، ألفًا تجده أم ياء: پ  ک ک 
القرآن  الله: وكلَّ  ]محمد: 15[ أو »من ماء غير ياسن؟« فقال له عبد  پ    ک ک ک ک ک ک 

أحصيت غير هذا؟!

ا كهذِّ الشعر؟! إن  قال نهيك: إني لأقرأ المفصل في ركعة. فقال عبد الله: هذًّ
أقوامًا يقرءون القرآن لا يجاوز تراقيهم، ولكن إذا وقع في القلب فرسخ فيه، نفع))).

القرآن،  جمع  قد  ابنه  بأن  يخبره   I الدرداء  أبي  إلى  رجل  جاء  وعندما 
انزعج أبو الدرداء وقال له: اللهم غفرًا، فإنما جمع القرآن من سمع له وأطاع))).

القرآن،  مع  الخاطئة  التعاملات  هذه  مثل  يقاومون  الصحابة  كان  فقد  إذن 
النفس  الشيطان، وهوى  كيد  بالإسلام، ولكن  العهد  أوساط حديثي  في  وبخاصة 

وحبها للاستسهال جعل القرآن خفيفًا على ألسنة البعض.

التي كانت في عهد الصحابة: ظهور الخوارج في  ومما يلحق بهذه المرحلة 
بأنهم:  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  وصفهم  والذين   I طالب  أبي  بن  علي  الإمام  زمن 

»يَقْرَؤُونَ الْقُرْآنَ لََا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ«))).

فظهور هذه الطائفة والتي تقرأ القرآن بحناجرها فقط ولا تتفهمه أو تتفكر فيه، 
يؤكد على أن الانحراف عن التعامل الصحيح مع القرآن بدأ مبكرًا، وكان من أهم 
أسبابه إقبال أعداد كبيرة على الإسلام من الذين لم يأخذوا حظهم من إدراك قيمة 

رواه مسلم )563/1 برقم: 822(. 	(((
فضائل القرآن للقاسم بن سلام )ص: 132، 133(. 	(((

.I رواه مسلم )748/2 برقم: 1066( عن علي بن أبي طالب 	(((

الفصل السادس: كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟



غـربة الـقــرآن252

القرآن ولا تعلم آياته كما كان يحدث في عصر النبي صلى الله عليه وسلم.

اء ثانيًا: تمييز القرَّ
اء( كان شائعًا بين الصحابة، ويُطلق على من يحمل العديد من  مصطلح )القرَّ
سور القرآن أو يحملها كلها ويفقهها -وإن كان هؤلاء قلة وسط الصحابة- وكان 
الخلفاء يقدمون القراء على من سواهم في المناصب لإدراكهم بأنهم أكثر الناس 
المواضع  من  كثير  في  يقدم  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  رأوا  ولقد  به،  وعملًًا  الدين  في  فقهًا 

الأكثر أخذًا للقرآن.

فعن عمرو بن سلمة الجرمي I قال: لما قدم وفد قومي على رسول الله 
صلى الله عليه وسلم قالوا: يا رسول الله من يؤمنا؟ فقال: »أَكْثَرُكُمْ جَمْعًا للِْقُرْآنِ أَوْ أَخْذًا للِْقُرْآنِ«))).

ولقد كان هذا الأمر سائدًا بين الصحابة
عن ابن عمر L قال: »كان سالم مولى أبي حذيفة يؤم المهاجرين الأولين، 
وأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم في مسجد قباء فيهم أبو بكر، وعمر، وأبو سلمة، وزيد، وعامر بن 

ربيعة«))).

عبد  بن  نافع  التقى  فقد  عملية،  بصورة  المعنى  هذا  يطبقون  الخلفاء  وكان 
على  استعمله  عمر  وكان  بعُسفان،   L الخطاب  بن  بعمر  الخزاعي  الحارث 
نافع:  فقال  الوادي؟  أهل  على  استخلفت  من  له:  فقال  عمر،  على  فسلم  مكة، 
استخلفت عليهم يا أمير المؤمنين ابن أَبْزَى. فقال عمر: وما ابن أبزى؟ فقال نافع: 
إنه  المؤمنين:  أمير  يا  هو من موالينا. فقال عمر: استخلفت عليهم مولى؟! فقال: 
قارئ لكتاب الله تعالى، عالم بالفرائض. فقال عمر: أما إن نبيكم صلى الله عليه وسلم قد قال: »إنَِّ 

رواه أحمد )442/33 برقم: 20332(، وأبو داود )439/1 برقم: 587(. 	(((
رواه البخاري )71/9 برقم: 7175(. 	(((



253

اللهَ يَرْفَعُ بهَِذَا الْكِتَابِ أَقْوَامًا، وَيَضَعُ بهِِ آخَرِينَ«))). 

وفي رواية زاد في آخره: قال عمر: وإني لأرجو أن يكون عبد الرحمن بن أبزى 
ممن رفعه الله بالقرآن.

لقد كانت الصورة الذهنية عند الصحابة عن جمع القرآن واحدة، ولكنها لم 
تكن كذلك عند من جاء بعدهم من المسلمين الجدد الذين رأوا الحفاوة والتمييز 
الذي يلقاه القراء، ولم يفطنوا إلى أنه مرتبط بأخذهم الحقيقي للقرآن مع جمعهم 
له، فنشطوا إلى جمع ألفاظ القرآن دون التفقه فيه والعمل به، فبدأت تظهر أعداد 
تحذيراتهم  فكانت  الخطر،  يستشعرون  الصحابة  وبدأ  هؤلاء،  من  بالقليلة  ليست 
المتكررة من خطورة هذا المسلك -كما مر علينا في الفصل السابق- ولعل ما قاله 

أبو موسى الأشعري I لقراء الكوفة يلخص هذه المسألة: 

عن أبي كنانة أن أبا موسى الأشعري جمع الذين قرؤوا القرآن وهم قريب من 
م القرآن وقال: »إن هذا القرآن كائن لكم ذكرًا، وكائن لكم أجرًا، أو  ثلاثمائة، فعظَّ
كان عليكم وزرًا، فاتبعوا القرآن، ولا يتبعكم القرآن، فإنه من يتبع القرآن يهبط به 

على رياض الجنة، ومن يتبعه القرآن يزخ في قفاه فيقذفه في جهنم«))).

ثالثا: أخطر المراحل: افتراق القرآن والسلطان
بن جبل  معاذ  فعن  والسلطان سيفترقان،  القرآن  بأن  الله صلى الله عليه وسلم  تنبأ رسول  لقد 
ينِ  I، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: »خُذُوا الْعَطَاءَ مَا دَامَ عَطَاءً، فَإذَِا صَارَ رِشْوًةً فِي الدِّ
دَائرَِةٌ،  الْْإِسْلََامِ  رَحَى  إنَِّ  أَلََا  وَالحَاجَةُ،  الْفَقْرُ  يَمْنَعُكُمُ  بتَِارِكِيهِ،  وَلَسْتُمْ  تَأْخُذُوهُ،  فَلََا 

رواه مسلم )559/1 برقم: 817(. 	(((
رواه ابن أبي شيبة في المصنف )126/6 برقم: 30014(. 	(((

الفصل السادس: كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟



غـربة الـقــرآن254

تُفَارِقُوا  فَلََا  سَيَفْتَرِقَانِ،  لْطَانَ  وَالسُّ الْكِتَابَ  إنَِّ  أَلََا  دَارَ،  حَيْثَ  الْكِتَابِ  مَعَ  فَدُورُوا 
إنِْ  لَكُمْ،  يَقْضُونَ  لََا  مَا  نْفُسِهِمْ  لِِأَ يَقْضُونَ  أُمَرَاءُ  عَلَيْكُمْ  سَيَكُونُ  هُ  إنَِّ أَلََا  الْكِتَابَ، 
وكُمْ« قالوا: يا رسول الله، كيف نصنع؟  عَصَيْتُمُوهُمْ قَتَلُوكُمْ، وَإنِْ أَطَعْتُمُوهُمْ أَضَلُّ
قال: »كَمَا صَنَعَ أَصْحَابُ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ، نُشِرُوا باِلْمَنَاشِيرِ، وَحُمِلُوا عَلَى الْخَشَبِ، 

مَوْتٌ فِي طَاعَةِ اللهِ خَيْرٌ مِنْ حَيَاةٍ فِي مَعْصِيَةِ اللهِ«))).

فبعد أن كان السلطان في زمن الخلافة الراشدة هو الذي يطبق القرآن ويحمل 
الناس على تطبيقه كاملًًا، ويشجعهم على تعلمه، ويحذرهم من التعامل الخاطئ 
معه؛ حدث أن انفصل السلطان عن القرآن بتولية إمارة المسلمين من لا يستحق، 
على  الناس  وخاف  المظالم،  وانتشرت  الدماء،  وسُفكت  الموازين،  فاختلت 
أنفسهم، وانشغلوا بأمورهم الخاصة، وأصبحوا يهابون السلطان، واختلت موازين 
والصلاح،  الكفاءة  أساس  تصبح على  فلم  والترقي،  والتميز  والتضعيف،  التوثيق 

وازداد ابتعاد المسلمين عن القرآن، وذلك لافتراقه عن السلطان كما أسلفنا.

والجدير بالذكر أن هذا الابتعاد قد زاد بما فعله مؤسسو الدولة العباسية من 
سفك شديد للدماء، وظلم، وقتل، وسجن، وتشريد.

رابعًا: الانفتاح على الثقافات الأخرى
كان من آثار الفتوحات الإسلامية اطلاع المسلمين على تراث الأمم الأخرى 
الثقافات وعدم التمييز  كالفرس والروم، وبدأت مرحلة الترجمة والأخذ من هذه 
بين غثها وسمينها، وبعد أن كان المصدر الوحيد للتوجيه والتلقي هو القرآن الكريم 
والسنة المطهرة؛ تعددت المصادر، واختلط النبع الرائق، وحدث ما كان يخشى منه 
الرسول صلى الله عليه وسلم من الانبهار بكتب أخرى غير القرآن، فساهم هذا العامل الخطير في 

رواه الطبراني في المعجم الكبير )90/20 برقم: 172(، وأبو نعيم في حلية الأولياء )165/5(. 	(((



255

القلب والعقل شيئًا فشيئًا  إلى  المسلمين، وتسرب  القرآن في قلوب  تخفيف قدر 
قيمته  وتراجعت  الأولى،  المرتبة  من  إزاحته  تمت  حتى  غيره  أخرى  كتب  تقدير 

تدريجيًا حتى وصلت إلى ما وصلت إليه.

التي  العباسية،  الدولة  أيام  الدولة الأموية وازداد بقوة في  أيام  ولقد حدث هذا 
وصل فيها الأمر إلى التشجيع الكبير للترجمة، ورصد المكافآت لكل من يترجم شيئًا 

إلى العربية.

إن هذه المرحلة تُعد من أخطر المراحل التي أثرت بالسلب على قيمة القرآن 
في قلوب المسلمين، ولعلنا بذلك نُدرك بعض أسباب غضب الصحابة الشديد من 
كل من يقتني كتابًا آخر غير القرآن لعلمهم بخطورة ذلك -على المدى البعيد- في 

إضعاف مهابة القرآن وقدره في نفوس المسلمين.

خامسًا: ظهور آثار البعد عن القرآن على فكر الأمة وثقافتها
كان من نتاج ما سبق وغيره أن ظهرت آثار البعد عن الانتفاع بالقرآن كمصدر 

متفرد لتحصيل العلم والإيمان والهداية والشفاء، ومن ذلك:

� تغيير الأوزان النسبية للعلوم.	
� نشأة علم الكلام وظهور الفرق.	
� نشأة الصوفية وتطورها.	
� تغيير مدلولات بعض المفاهيم القرآنية.	

� وضع منهجية لتلقي العلوم والترقي فيها.	

الخمسة  العناصر  هذه  عن  الموجزة  الكلمات  بعض  القارئ-  -أخي  وإليك 
التي نتج عنها بعد ذلك مزيد من ابتعاد القرآن عن مكانه الأصلي، ومزيد من هجره، 

ومزيد من تخفيف قدره في القلب.

الفصل السادس: كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟



غـربة الـقــرآن256

تغيير الأوزان النسبية للعلوم
في  المرء  بها  يلتزم  وأحكامًا  هادية  معاني  يحمل  هداية  كتاب  العظيم  القرآن 
عبادته لربه، والملاحظ في القرآن أن الحديث عن المعاني الهادية يحتل المساحة 
التفصيلية  الشرعية  الأحكام  عن  الحديث  فإن  المقابل  وفي  القرآن،  في  الكبرى 

يشكل حوالي عشرة بالمائة من الآيات أو أقل، تأمل قوله تعالى: پئا ئا ئە ئا ئا ئە 
ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆئۆپ))) ]النحل: 118[.

فالآية لم تكرر ذكر ما تم تحريمه على الذين هادوا باعتبار أنه ذُكِر من قبل في 
القرآن، وفي المقابل نجد تكرارًا لحقائق بعينها مرات ومرات.

أن  ينبغي  لما  وبيان  تذكرة  إلى  دومًا  يحتاج  فالإنسان  حكمة،  له  الأمر  وهذا 
سبحانه  بالله  تذكرة  دوام  إلى  يحتاج  وتقلباتها..  الحياة  مستجدات  أمام  يفعله 
موقف،  كل  في  المستحقة  وبالعبودية  للحياة،  الحاكمة  وبسننه  وصفاته  وبأسمائه 
حيث تتنوع بتنوعه ما بين توكل، وإنابة، وخشية، ورجاء، وفرح، واستبشار، ورهبة، 

ورغبة، وشكر، وصبر، وتوبة واستغفار، وتعظيم، وتقديس.

ر حقيقة الدنيا وأنها دار امتحان، وحتمية الموت والبعث  ويحتاج دومًا إلى تذكُّ
والحساب، والميزان... إلخ.

ويحتاج إلى الحذر من معاصي القلوب والجوارح، كالغرور والكبر والعجب، 
واقتراف  بالدنيا،  والتعلق  الظن،  وسوء  والحقد،  والبغي،  والحسد  والرياء، 

المحرمات.

تتراوح آيات الأحكام بين الثلاثمائة والثمانمائة آية على نحو ما أحصاه المفسرون، وكذلك فإن الأحاديث  	(((
بضعة  نحو  من  وأثر،  حديث  آلاف  خمسة  عن  تزد  لم  جمع-  أوسع  -على  الأحكام  في  الواردة  والآثار 

وأربعين ألف حديث نبوي، وعشرات الآلاف من آثار الصحابة والتابعين، والله أعلم.



257

ره بكيفية التعامل مع الآخرين وحقوقهم عليه.. وغير ذلك  ويحتاج إلى من يُذكِّ
من المعاني الهادية اللازمة لاستقامة طريق رحلته وعودته إلى الله سبحانه وتعالى. 

ره  وفي خضم احتياجه الدائم إلى هذه المعاني فإنه يحتاج كذلك إلى من يُذكِّ
مه الأحكام العملية لعبادات الجوارح.. نعم، هو لا يحتاج إلى دوام التذكرة  ويُعَلِّ

بها، مثل احتياجه للمعاني السابقة؛ لأنه إذا طبقها مرة فلن ينساها بإذن الله.

فالوضوء على سبيل المثال قد تم تناوله من خلال آية أو آيتين، وهذا في تقدير 
الله D مساحة كافية مناسبة لهذه العبادة مع ما سيتم شرحه لتفاصيلها في السنة، 
وكذلك المواريث قد تم تناولها في بضع آيات، ولم يتم تكرارها في أكثر من سورة 

كالمعاني التي أسلفنا ذكرها.

أما التعرف على الله الواحد أو الرب أو الملك أو الرقيب... فكل واحد منها 
لدوام  الدائم  المرء  الآيات؛ وذلك لاحتياج  تناوله من خلال عشرات ومئات  يتم 

التذكرة بها.

سبحانه  لعلمه  بل  لله-  -حاشا  عبثًا  تأت  لم  للمعاني  النسبية  الأوزان  هذه 
قوله  يتكرر  القرآن  من  مواضع  عدة  في  نجد  لذلك  العبد،  احتياجات  بأولويات 

تعالى: پٺ ٺ ٺ ٺ ٺ ٺ ٺ ٺ پ ]الواقعة: 80[.

ما  القرآن  في  لهم  أنزل  يصلحهم  بما  ويتعاهدهم  عباده  يربي  الذي  فالرب 
يحتاجون إليه في رحلتهم إليه. وعندما هُجِر الانتفاع بالقرآن، وابتعد قدره وسلطانه 
النسبية للعلوم،  في نفوس المسلمين كقيمة علمية وتربوية فذة، تم تغيير الأوزان 
التوسع  وتم  )بالفقه(،  ذلك  بعد  سُميت  التي  العملية  بالأحكام  الاهتمام  وازداد 
الشروح  لهذه  وتضع  وتشرحها،  قواعده  تضع  التي  الكتب  وصُنفت  فيها  الشديد 

الحواشي، والمختصرات، والتهذيبات.

الفصل السادس: كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟



غـربة الـقــرآن258

سلم  في  وضعها  يتم  ولم  الهادية،  الأخرى  المعاني  أُهملت  المقابل  وفي 
أولويات طالب العلم بالترتيب والحجم الذي هي عليه في القرآن، فأدى هذا إلى 

مزيد من الابتعاد عن أخلاق القرآن وشموله وأولوياته.

نشأة علم الكلام وظهور الفِرَق

الله D پ ٺ ٿٿ ٺ ٿٿۀ پ ]الشورى: 11[. 

ولقد أتاح لنا في القرآن الكثير من الآيات التي تعرفنا بقدره العظيم، وصفات 
أسمائه  في  التفكر  خلال  من  عليه  الاستدلال  علينا  بأن  وأخبرنا  وكماله،  جلاله 
لهذه  استسلامنا  واختبر  ذاته،  في  التفكر  عن  ونهانا  الحياة،  في  وآثارها  وصفاته 

الحقائق بالآيات التي تتحدث عن ذاته كقوله تعالى: پ پ پ پ ڀ پ پ پ ڀڀپ

 ]الفتح: 10[.

وقوله: پ ڈ ژ ژ ڑڈ ژ ژ ڑ پ ]طه: 5[.

وأخبرنا بأنه ينبغي علينا حين نمر على هذه الآيات أن نؤمن بها ولا نفكر في 
ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڱ ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  پ  بالمتشابهات:  الآيات  هذه  وسُميت  كنهها، 
ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ڻۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ے ں  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ڻۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں 
ے ۓ ۓڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ے ۓ ۓڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ 

ۉې ې ې ې ى ى ۉې ې ې ې ى ى پ ]آل عمران: 7[.

فالقرآن يُنشئ ويقوي ويُنمي في قلب صاحبه مهابة الله D وتقديسه وتنزيهه، 
ويجعله يمر على الآيات المتشابهة، دون التفكير في كُنهِها كما أمره ربه جل شأنه.

وعندما ضعفت قيمة القرآن تدريجيًا في نفوس المسلمين في القرون الأولى 



259

التي سكت عنها  التي تبحث في القضايا  -كما مر علينا- ظهرت بعض الطوائف 
للرد  أخرى  طوائف  عقول  الفعل  ذلك  فاستثار   ،D الله  وذات  كالقدَر،  القرآن 

عليها ونفي الشُبه التي أثاروها.

وتطور الأمر شيئًا فشيئًا، وظهر من يرى أننا مجبرون على أفعالنا، وظهر من 
أكثر حتى تجمع  الصفات، وتطور الأمر  نفى عنه بعض  الله حتى  تنزيه  يغالي في 
أصحاب كل فكر تحت راية، ونشأت بذلك الفرق كالمعتزلة، والجبرية، والقدرية، 

وكان ذلك من أخطر الأمراض التي ابتليت بها الأمة كعقوبة للابتعاد عن القرآن.

آرائهم،  بتبني  وأقنعوهم  العباسية،  الدولة  حكام  بعض  من  المعتزلة  واقترب 
ومنها أن القرآن مخلوق وليس كلام الله، فرفض الإمام أحمد بن حنبل هذه المقولة، 
وجاهر برفضه، فتم سجنه وتعذيبه، وعاشت الأمة سنين مظلمة تحت وطأة هذه 

الفتنة، التي ما كانت لتحدث لو كان القرآن في مكانه الطبيعي.

ظهور الصوفية
تفعل  يوجد وسيلة  نفسه، ولا  وتزكية  قلبه  دائمة لإصلاح  في حاجة  المسلم 
ذلك مثل القرآن: پ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ پ 
]يونس: 57[.

فالقرآن الحكيم يزيد الإيمان ويزكي النفوس دون إفراط ولا تفريط: پ ۈ ۈ 
ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ېۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ېې پ ]الكهف: 1[.

مع  بالجسد  فقط  للحركة  يدعو  ولا  الناس،  وترك  للعزلة  يدعو  لا  القرآن   ..
إهمال تزكية النفس، فهو يشكل منهجًا تربويًا متوازنًا متفردًا لا يوجد له مثيل ولا 

پ ڀ ڀ  ]فصلت: 42[،  پ  پڱ ں ں ڻڱ ں ں ڻ  المتكامل:  التغيير  يريد  بديل لكل من 

الفصل السادس: كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟



غـربة الـقــرآن260

ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ پ  ]الملك: 14[.
الفاهم لدينه لا يمكن ظهوره بدون  المتواضع  الرباني المجاهد  فنموذج المسلم 
القرآن، كما كان الصحابة رضوان الله عليهم: »رهبانًا بالليل، فرسانًا بالنهار« وعندما 
لعصر  التالية  العصور  في  المسلمون  احتاج  الحكيم،  للقرآن  تدريجي  هجران  حدث 
الصحابة لما يمد قلوبهم بالإيمان ويزكي نفوسهم ويقاوم شهواتهم -بخاصة الخفية- 

من حب الذات والعلو على الآخرين.

الكثيرة  الفتوحات  بعد  النفوس  وتزكية  القلوب  لإصلاح  الاحتياج  وازداد 
واتساع رقعة الدولة الإسلامية وما صاحب ذلك من شيوع مظاهر الثراء والترف، 

مما ولَّد عند البعض رد فعل عكسي بالزهد في الدنيا وترك التنعم بها.

)صفاء  شعار  رفعت  والتي  تدريجية  بصورة  الصوفية  فكرة  ظهرت  هنا  من 
القلب(.

ظهرت في البداية كفكرة منضبطة بأحكام الشرع، ثم تطورت تدريجيًا لتطرح 
منهجا تربويًا للأفراد من خلال الالتزام بأوراد مخصوصة، وخلوات، ورياضات، 
ووُضعت لها مناهج، وبدأت المخالفات الشرعية تظهر فيها؛ من مغالاة في حب 
الشيوخ والتعلق بهم، ورفعهم من الأتباع إلى درجة عالية تتنافى في بعض الأحيان 
مع معاني وآداب العبودية الخالصة لله D، وغيرها من المخالفات، وكذلك فإن 
غالب مناهج الصوفية ووسائلها لا تُعطي للجهاد في سبيل إعلاء كلمة الله وتبليغ 

دعوته مساحة معتبرة كما هو في الشرع.

الكثيرين  لشعور  القرآن، وذلك  لهجر  متوقعة  نتيجة  الصوفية  كان ظهور  لقد 
هذه  لتملأ  الصوفية  تصدرت  ولقد  والإيماني،  الروحي  الإشباع  إلى  بالاحتياج 
المساحة الفارغة لكنها لم تملأها بصورة صحيحة دائمًا، بل كانت سلبياتها أكثر من 



261

للقرآن  الاحتياج  بعدم  أبنائها  عند  الشعور  ازدياد  السلبيات  هذه  ومن  إيجابياتها، 
لهذا  تأكيدًا  القارئ-  -أخي  ويكفيك  والإيمان،  العلم  لتحصيل  متفرد  كمصدر 
المعنى عندما تقرأ قول بعضهم: لو جازت الصلاة بغير القرآن لجازت بحِكَم ابن 
عطاء الله السكندري!! وإنا لله وإنا إليه راجعون، فهذا قول مردود على صاحبه، 

.V ويقف في وجهه ابن عطاء نفسه

تغيير مدلولات بعض المفاهيم القرآنية
.. كان من نتيجة الابتعاد عن القرآن كمصدر متفرد لتحصيل العلم والإيمان أن 
فِرقه،  وظهور  الكلام،  علم  ونشأة  الأخرى،  الثقافات  نحو  وانبهار  توجه  حدث 
المعاني  من  أكثر  التفصيلية  العملية  للأحكام  والبيان  الشرح  في  التوسع  وكذلك 
تغيير  الوقت  بمرور  ذلك  فأثمر  أسلفنا،  كما  المستقيم  الله  صراط  إلى  الهادية 
الكثير عن حقيقتها كالفقه  أذهان  وابتعادها في  القرآنية  المفاهيم  مدلولات بعض 

والعلم والتوحيد.

هذا  على  الدين(  علوم  )إحياء  كتابه  في  الغزالي  حامد  أبو  الإمام  نبَّه  ولقد 
الانحراف، فكان مما قاله )مختصرًا(:

اللفظ الأول: الفقه
الآخرة ومعرفة  يطلق على علم طريق  الأول  العصر  في  الفقه  اسم  كان  لقد   
وشدة  الدنيا،  بحقارة  الإحاطة  وقوة  الأعمال،  ومفسدات  النفوس،  آفات  دقائق 

التطلع إلى نعيم الآخرة، واستيلاء الخوف على القلب، ويدلك عليه قوله D: پ 
 ،]122 ]التوبة:  پ  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ی ئۈ  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ 
والعتاق   الطلاق  تفريعات  دون  الفقه،  هذا  هو  والتخويف  الإنذار  به  يحصل  فما 

الفصل السادس: كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟



غـربة الـقــرآن262

واللعان والسلم والإجارة)))، فذلك لا يحصل به إنذار ولا تخويف، بل التجرد له 
له،  المتجردين  من  الآن  نشاهد  كما  منه  الخشية  وينزع  القلب  يُقسي  الدوام  على 

ولعمري إن الفقه والفهم في اللغة اسمان بمعنى واحد، قال تعالى: پ ڳ ڳ ڳ ڳ 
قلة  فأحال   ،]13 ]الحشر:  پ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ںں  ڱ  ڱ  ڱ  ۀ ڱ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ںں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ 

خوفهم من الله واستعظامهم سطوة الخلق على قلة الفقه.

وسُئل سعد بن إبراهيم الزهري V: أي أهل المدينة أفقه؟ فقال: أتقاهم لله 
تعالى، وروى عن أنس بن مالك I قوله ليزيد الرقاشي وزياد النميري: لم تكن 
ويسرد  أصحابه،  على  وعظه  أحدكم  يقص  هذه،  مجالسكم  مثل  الذكر  مجالس 
الحديث سردًا، إنما كنا نقعد فنذكر الإيمان ونتدبر القرآن ونتفقه في الدين، ونعُد 

نعم الله علينا تفقهًا.

هًا. ى تدبرَ القرآن وعدَّ النعَم تفقُّ فسمَّ

اللفظ الثاني: العلم
وقد كان يطلق ذلك على العلم بالله تعالى وبآياته وبأفعاله في عباده وخلقه، 
فتغير حتى صار يُطلق على من يشتغل بالمناظرة مع الخصوم في المسائل الفقهية 
وغيرها، فيقال: هو العالم على الحقيقة، وهو الفحل في العلم، ومن لا يمارس ذلك 
ولا يشتغل به يعُد من جملة الضعفاء، ولا يعدونه في زمرة أهل العلم.. مع أن ما ورد 
من فضائل العلم والعلماء أكثره في العلماء بالله تعالى، وبأحكامه، وبأفعاله وصفاته.

اللفظ الثالث: التوحيد
جوهر التوحيد أن تُرى الأمور كلها من الله، فيثمر ذلك: الرضا، والتوكل.. فنأخذ 

ليس معنى ذلك هو إهمال هذه المسائل؛ بل المقصد هو وضعها في مكانها المناسب في ترتيب الأولويات  	(((
في الدين، واقتصارها على المتخصصين.



263

بالأسباب ونتوكل على الله في إنجاحها، ونرضى بالنتيجة، كما كان حاله صلى الله عليه وسلم: يأخذ 
بالأسباب على أعلى مستوى في التخطيط والتنفيذ كما في رحلة الهجرة ومع كل هذه 

كَ باِثْنَيْنِ اللهُ ثَالثُِهُمَا؟«. الدقة والإتقان كان التوكل التام على رب الأسباب: »مَا ظَنُّ

لكن هذا اللفظ العظيم )التوحيد( أصبح بعد ذلك متعلقًا بعلم الكلام ومعرفة 
طريق المجادلة والإحاطة بطرق مناقضات الخصوم، مع أن جميع ما يخص هذه 
الصناعة لم يكن يُعرف منها شيء في العصر الأول، بل كان يشتد منهم النكير على 
من كان يفتح بابًا من الجدل والمماراة، فلقد كان العلم بالقرآن هو العلم كله، وكان 
التوحيد عندهم عبارة عن أمر آخر لا يفهمه أكثر المتكلمين، وإن فهموه لم يتصفوا 
بالأسباب  وتعلقه  التفَِاتهُ  تقطع  رؤية   D الله  من  كلها  الأمور  يرى  أن  به، وهو 

والوسائط))).

 ... ومما استُدرجت به الأمة:
وضع منهجية لتلقي العلوم والترقي فيها

حدث في أواخر عهد الدولة الأموية البدء في كتابة السنة وتدوينها، وهذا أمر 
طيب وضروري، ولكن كان ذلك على حساب القرآن بسبب الاندفاع الشديد الذي 
يا قوم  صاحب هذا الأمر، لدرجة أن الإمام شعبة بن الحجاج كان يقول: اعلموا 

أنكم كلما تقدمتم في الحديث تأخرتم من القرآن))).

وبدأت تتفرع العلوم ويوضع لها أصول وقواعد، ويظهر لها شيوخ وتلاميذ، 
القرآن،  ألفاظ  بدايتها حفظ  العلوم، جعلوا في  لتلقي  واستتبع ذلك وضع منهجية 

إحياء علوم الدين باختصار. 	(((
حلية الأولياء لأبي نعيم )145/7(. 	(((

الفصل السادس: كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟



غـربة الـقــرآن264

فصار لزامًا على طالب العلم أن ينشط في حفظ ألفاظ القرآن في أسرع وقت حتى 
العلم، فنتج عن هذا كله مزيد من تأخير وتقليل قدر  الترقي في طلب  يتمكن من 

القرآن في النفوس.

ومما استدرجت به الأمة كذلك:
سادسًا: كثرة التصانيف في فضائل القرآن، وتضمينها أخبارًا لا تصح

مما أسهم بصورة سلبية على تعامل المسلمين مع القرآن قيام العلماء القدماء 
بكتابة كتب في فضائل القرآن، وتضمينها أخبارًا كثيرة عن تعامل بعض السلف مع 
القرآن بطريقة تتعارض مع ما قطعت به نصوص كثيرة في القرآن والسنة، بضرورة 
التفكر في القرآن والترسل في قراءته، فشكلت هذه الآثار متكأً يحتج بها الكثير من 
المسلمين في الإسراع في قراءة القرآن بفهم وبدون فهم، والإسراع كذلك في حفظ 

ألفاظه دون التفقه فيه والعمل به.

لهم  مشهود  علماء  صنفها  -للأسف-  والتي  الكتب،  هذه  تضمنته  ومما 
القرآن ستين  يختم  كان  الشافعي  الإمام  بأن  قولهم  والنووي،  كثير  كابن  بالصلاح 
الظهر  بين  ختمة  يوم  كل  يختم  كان  السلف  من  فلانًا  وأن  رمضان!!  في  ختمة 
أربع  ليلة  كل  يختم  كان  فلانًا  وأن  والعشاء!!  المغرب  بين  وأخرى  والعصر، 

ختمات!!

بل نقل بعضهم أكثر من ذلك كمن كان يختم في الطواف عدة ختمات!! وأن 
الإمام أحمد بن حنبل رأى رب العزة في المنام فقال له الله تعالى: اقرأ القرآن بفهم 
وبدون فهم!! وغير ذلك من الأخبار التي لا تصح سندًا، وإن صحت فهي لا تُلزمنا 
التفكر فيه والترسل  القاطعة بضرورة  القرآن، ونصوصه  لمخالفتها لمقاصد نزول 
في قراءته للانتفاع الحقيقي به، ويؤكده ما كان عليه الصحابة رضوان الله عليهم، 
والفصل في هذا القول هو تطبيق رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي أمرنا بالاقتداء به ولا حجة 



265

لأحد يخالفه.

تقول السيدة عائشة J: »كَانَ صلى الله عليه وسلم لا يَقرَأ القُرآنَ في أقَل مِن ثَلاثٍ«))).

ومما يدعو للأسف أنك قلما تتصفح كتابًا قد صُنِّف في فضائل القرآن لا تجد 
دون  آثار  من  قيل  ما  كل  كتبهم  في  يجمعون  كانوا  وكأنهم  الأخبار،  هذه  مثل  فيه 
تمحيص لها، فأدى ذلك إلى وجود مبررات لدى الكثيرين للإسراع في قراءة القرآن 
فيه  التفقه  دون  ألفاظه  حفظ  في  الإسراع  وكذلك  فقط،  والثواب  الأجر  لتحصيل 

والعمل به، وكانت تلك الآثار المخالفة للثوابت حُجتهم في ذلك.

سابعًا: مرحلة الاستشراق والغزو الفكري
بعد فشل الحملات الصليبية على العالم الإسلامي، وبعد فتح القسطنطينية، 
وإقامة الخلافة العثمانية؛ حدث زلزال في أوروبا فعقدوا المؤتمرات الطويلة التي 
تبحث عن كيفية وقف الزحف الإسلامي، وإسقاط دولة الإسلام، وكان من نتائج 
هذه المؤتمرات ضرورة دراسة الإسلام جيدًا حتى يتم التعرف على مكامن القوة 
فيه، فأرسلوا مئات بل آلاف الرجال إلى بلاد الإسلام في زي التجار وطلبة العلم، 
تم  حيث  أوربا،  إلى  الكتب  من  نقله  يمكن  ما  كل  ونقلوا  بالمسلمين،  واختلطوا 
الفرنسية  الحملة  عنها  نتج  خطيرة  نتائج  إلى  وخلصوا  ودراستها،  عليها  العكوف 
الذي  للأمة  الفكري  الغزو  كان  وأخطرها  التنصير،  حملات  وكذلك  والإنجليزية 
يهدف إلى احتلال عقول أبنائها، واستبدال مفاهيم الإسلام بمفاهيم أخرى، وكان 

للقرآن النصيب الأكبر في هذا الغزو.

وفي هذا المعنى يقول صاحب الظلال V  وهو يتحدث في )ظلال القرآن( 
عما يحول بين المسلمين وبين الانتفاع بالقرآن: 

رواه ابن سعد في الطبقات )376/1(. 	(((

الفصل السادس: كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟



غـربة الـقــرآن266

كما يحول بينهم وبين هذا القرآن كيد أربعة عشر قرنًا من الحقد اليهودي والصليبي؛ 
الذي لم يكُف لحظة واحدة عن حرب هذا الدين وكتابه القويم، وعن محاولة إلهاء أهله 
عنه، وإبعادهم عن توجيهه المباشر. بعدما علم اليهود والنصارى من تجاربهم الطويلة: 
ألا طاقة لهم بأهل هذا الدين ما ظلوا عاكفين على هذا الكتاب عكوف الجيل الأول لا 
لئيم  مصرٌّ  مطرد  كيد  هو  توجيهاته!..  عن  بعيدة  كلها  وحياتهم  بآياته  التغني  عكوف 

خبيث.. ثمرته النهائية هذه الأوضاع التي يعيش فيها المسلمون))).

إبعاد  وضرورة  القرآن  قيمة  حول  أقوالهم  بعض  قراءة  الأمر  هذا  يؤكد  ومما 
فلن  موجودًا،  هذا القرآن  دام  ما  جلادستون:  كقول  به،  الانتفاع  عن  المسلمين 
تستطيع أوروبا السيطرة على الشرق، ولا أن تكون هي نفسها في أمان.. فقام رجل 
تمزيق  أردت  إنما  أوراقه..  تمزيق  أردت  ما  جلادستون:  فقال  المصحف،  ومزق 

آياته من صدور المسلمين))).

ثامنًا: أخطاء في العصر الحديث
وقد سبق ذكرها في الاهتمام بالشكل دون الجوهر، وتحقيق مكاسب مادية 
من وراء حفظ القرآن كله أو بعضه، دون ربط ذلك بالالتزام بأوامره، والتوسع في 

استخدام الآلات الحديثة في بث آيات القرآن بالليل والنهار دون الإنصات لها.

وكذلك فإن ترك الكثير من المسلمين العمل من أجل نصرة الدين وإقامته في 
التي  الأسباب  أهم  لمن  الله،  سبيل  في  الجهاد  ترك  من  ذلك  استتبع  وما  الأرض 
جلبت علينا الحرمان من فهم القرآن والاهتداء بهديه والاستشفاء بشفائه بإذن الله.

في ظلال القرآن )1421/3(. 	(((
قادة الغرب يقولون: دمروا الإسلام أبيدوا أهله - لجلال العالم )ص: 31(. 	(((



الفصل السابع

من أيـن نـبــــدأ؟





269

من أين نبدأ؟

أخي المسلم.. أختي المسلمة
إننا في مصيبة.. كارثة.. لقد حُجِبت عنا روح القرآن وأثره المعجز، وفُتحت 
علينا ألفاظه.. حُجبت روحه وأثره فصرنا لا نقدر على تحصيل شيء منه.. لا نقدر 

على تحصيل الخشوع والإيمان والشفاء والتغيير.

روح  به  حُجبت  الذي  فالحجاب  محرومون،  أننا  ندرك  لا  ذاته  الوقت  وفي 
القرآن: پ ڭ ڭ ڭ ڭ پ ]الإسراء: 45[.

سفينة  ركبوا  الذين  القوم  مثال  نتذكر  أن  المقام  هذا  في  المناسب  من  ولعل 
منهم،  الطعام  نفد  أن  لبثوا  فما  بعيدة،  جزيرة  على  الموج  بهم  وألقى  فتحطمت، 
وبدأوا في أكل ورق الشجر، وشيئًا فشيئًا طال بهم المقام على هذه الجزيرة حتى 
الذين  آباؤهم  حدثهم  فمهما  الشجر...  ورق  غير  طعامًا  يعرف  لا  جيل  فيهم  نشأ 
كانوا على السفينة عن ألوان الطعام التي يأكلها الناس خارج الجزيرة لا يشعرون 
بالخسارة والفقد؛ إذ لم يكن لديهم أي صورة ذهنية عما يتحدث عنه الآباء، ولا 

يتخيلون طعامًا آخر غير ورق الشجر.

استقرار الصورة الذهنية عن القرآن
وعلى هذا فقس حالنا مع القرآن، فبمرور الزمن وتعاقب الأجيال، استقر أمر 
خلال  من  خدمتها  في  نتفنن  ألفاظ  الآن؛  حادث  هو  ما  على  الأذهان  في  القرآن 
الاجتهاد في نطقها على أحسن ما يكون، والإكثار من قراءتها دون ربطها بالمعنى، 
وحفظها دون العمل بها، وقمنا بإسقاط كل ما ورد عن فضائل القرآن على أفعالنا 
معه، فنتج عن ذلك عدم شعورنا بالاحتياج إلى القرآن، وانطبق حالنا إلى حد كبير 



غـربة الـقــرآن270

مع قول عبد الله بن مسعود I: »كيف أنتم إذا لبسِتكم فتنة يربو فيها الصغير، 
رَ منها شيء قيل:  ويهرم فيها الكبير، وتُتخذ سُنة مبتدعة يجري عليها الناس، فإذا غُيِّ
وقلَّ  اؤكم،  قرَّ كثُر  إذا  قال:  الرحمن؟  عبد  أبا  يا  ذلك  متى  قيل:  نة،  السُّ غُيِّرت  قد 
ه لغير  فقهاؤكم، وكثُر أُمراؤكم، وقلَّ أمناؤكم، والتُمِسَت الدنيا بعمل الآخرة، وتُفُقِّ

الدين«))).

وماذا بعد؟
والآن، وبعد هذه الرحلة التي سرنا فيها مع صفحات هذا الكتاب، هل سيستمر 

تعاملنا مع القرآن على ما كان عليه أم سيتغير؟!

.. ألم يأن لنا أن نشمر عن سواعد الجد، ونعزم على خوض غمار رحلة العودة 
الحقيقية للقرآن، وإزاحة الحجاب المستور بيننا وبينه؟!

يقينًا -أخي القارئ- أن هناك من المسلمين من سيفعل ذلك، لأن الله D قد 
وعد بإتمام نوره: پ ڈ ژ ژڈ ژ ژ پ ]الصف: 8[.

 پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ پ پ پ ڀ ڀ ڀ پ ]التوبة: 32[.

الذي  الجيل  قلوب  إلى  وأثره  القرآن  روح  عودة  بدون  ذلك  يكون  وكيف 
سيستعمله الله في إتمام نوره؟!

.. هذه واحدة، والثانية أن الرسول صلى الله عليه وسلم الذي لا ينطق عن الهوى تنبأ بالمراحل 
الملك  ثم  الراشدة،  الخلافة  ثم  بالنبوة،  تبدأ  والتي  الإسلامية  الأمة  بها  تمر  التي 
العضوض، ثم الملك الجبري، ثم الخلافة على منهاج النبوة.. يقول صلى الله عليه وسلم: »تَكُونُ 

رواه ابن أبى شيبة )452/7 برقم: 37156(، والدارمي )278/1 برقم: 191(، والحاكم )560/4 برقم:  	(((
8570( وصححه ووافقه الذهبي، وابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله )654/1 برقم: 1135(، 

واللفظ له.



271

ةُ فِيكُمْ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إذَِا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ خِلََافَةٌ عَلَى  بُوَّ النُّ
ةِ فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إذَِا شَاءَ اللهُ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ  بُوَّ مِنْهَاجِ النُّ
ا))) فَيَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إذَِا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ  مُلْكًا عَاضًّ
تَكُونُ  ثُمَّ  يَرْفَعَهَا،  أَنْ  شَاءَ  إذَِا  يَرْفَعُهَا  ثُمَّ  تَكُونَ،  أَنْ  اللهُ  شَاءَ  مَا  فَتَكُونُ  ةً  جَبْرِيَّ مُلْكًا 

ةِ، ثُمَّ سَكَتَ«))). بُوَّ خِلََافَةٌ عَلَى مِنْهَاجِ النُّ

إلى  القرآن  إذا عادت روح  المرحلة لا يمكن لها أن تظهر للوجود إلا  .. هذه 
الكامل  التطبيق  النبوة من حيث  منهج  السير على  يعني  النبوة  منهاج  القلوب، لأن 
والشامل للإسلام في كل مناحي الحياة، ومن حيث صفات أفراد هذا الجيل، ومن 
سوى  النبوة-  عهد  -في  يكن  لم  والذي  حوله،  يلتفون  الذي  المنهج  طبيعة  حيث 

القرآن.

والتي  المتفردة،  المضيئة  الفترة  أن  يجد  الإسلام  لتاريخ  المتفحص  الناظر  إن 
حدثت فيها شبه مطابقة بين المنهج النظري وتطبيقه الواقعي هي فترة النبوة والخلافة 
الراشدة، حيث كان القرآن هو المصدر الأساس والمتفرد للتوجيه والتربية، وعندما 
المنهج  بين  الفجوة  حدثت  معه؛  التعامل  في  طفيفًا-  بدأ  -والذي  انحراف  حدث 
النظري وتطبيقه في الواقع، ثم اتسعت تلك الفجوة شيئًا فشيئًا بعد أن زاد انحراف 

الأمة في التعامل الصحيح مع القرآن حتى وصلنا لما نحن عليه الآن.

من  تقترب  النبوية  النبوءة  تلك  أن  إلى  تشير  بشريات  هناك  فإن  كله  هذا  ومع 
التحقيق -بإذن الله- في هذا الزمان، وتحقيقها يستدعي عودة روح القرآن وأثره إلى 
القلوب ليظهر الجيل القرآني الذي يسير على منهج النبوة فيحقق الله به: خلافة على 

منهاج النبوة. فلماذا لا نكون نحن -أنا وأنت أخي القارئ- من هؤلاء؟!

ف. )))	 العاض: الظالم المتعسِّ
رواه الإمام أحمد في المسند )355/30 برقم: 18406(. 	(((

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن272

الجائزة  ولكن  عظيمة،  وتضحيات  كبير،  مجهود  إلى  الأمر  سيحتاج  ..نعم، 
التي وعد الله بها كبيرة كبيرة!

الخطوات اللازمة لرحلة العودة
قبل الحديث عن تلك الخطوات، فهناك نقطة محورية ينبغي أن تكون واضحة 

أمامنا حين نتحدث عن بداية رحلة العودة إلى القرآن وهي:

الدخول إلى القرآن من بابه الصحيح

 ، لكي تتم لنا الاستفادة الحقيقية من القرآن ويكون دليلًًا يهدينا إلى الله  
وسببًا يقربنا إليه ويصلنا به، ودواءً نستشفي به من أمراضنا، ومصدرًا متفردًا لزيادة 
الإيمان في قلوبنا، وجلاءً للهموم والغموم والأحزان ومنبعًا صافيًا لتحصيل العلم 

النافع.. لكي يتم لنا كل هذا وغيره.. لا بد من الدخول إليه من بابه الصحيح..

   إن الباب الصحيح -الذي لا باب غيره- للانتفاع بالقرآن وتحقيق مراد الله 
بنزوله يستلزم الاعتقاد الجازم أنه المصدر المتفرد الذي لا مثيل له لتحصيل الهداية 
الشاملة الكاملة، والشفاء التام، والعلم النافع، والتغيير الجذري، وأن يتم التعامل 
أي:  القرآن«..  قبل  »الإيمان  عبارة  عنه  تعبر  ما  وهو  الاعتقاد،  هذا  على  بناء  معه 
الإيمان بأن القرآن هو المصدر الوحيد للهداية الشاملة التامة وأنه لا يمكن تحصيلها 

بدونه..

إلى  وعودته  القلب  لشفاء  المتفرد  الناجع  الدواء  هو  القرآن  بأن  والإيمان   ..
صحته وفطرته..

الله،  إلى  المقرب  النافع  للعلم  الأسمى  المصدر  هو  القرآن  بأن  والإيمان   ..
والمورث لخشيته، وأنه لا يوجد مصدر آخر يضاهيه أو يقترب منه..



273

.. والإيمان بأن القرآن هو القادر -بإذن الله- على تغيير أي إنسان، ومن أي 
الله  ، فيلحقه بصفوف عباد  الله  وضع سلبي هو فيه إلى الحال الذي يرضي 

الصالحين المصلحين..

نزول  فالغاية من  القرآن..  إلى  المعنى حين ندخل  أن نستحضر هذا  .. علينا 
أن  فينبغي  الجذري..  الكامل والتغيير  التامة والشفاء  الهداية  القرآن هي: تحصيل 
يكون منطلق علاقتنا بالقرآن مرتبطًا بهذه الغاية.. ويكون الهدف الأول من اللقاء 
مـعه تحصـيل هـدايته وشفـائه وتقويمـه: ﴿ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ﴾ 
]الإسراء: 9[. 

الترقب  حالة  مراقبة  هو  به  وتلبسنا  الإيمان  هذا  صحة  على  العملي  والدليل 
للتنازل عن  بنفسية الأمي الشغوف المستعد  القرآن، والتعامل معه  واللهفة لتلاوة 
ومفاهيم  لتصورات  واستسلامه  خلط  أو  خطأ  من  فيها  وما  ومفاهيمه  تصوراته 

القرآن، وكذلك مراقبة مدى استعداده للعمل بما علم من القرآن.

الباب  إلا  القرآن  مع  الأبواب  كل  إغلاق  على  الكريم  أخي  معي  اتفقت  فإن 
الوحيد الصحيح الذي سبق بيانه -بفضل الله- وعزمت على خوض رحلة العودة 
إلى القرآن وإزاحة الحجاب المستور الذي يحول بيننا وبين روحه وأثره؛ فاعلم أن 
منها  يسير لكل  ثم تفصيل  بإجمال  أعمال مجتمعة، أسردها لك  بعدة  القيام  علينا 

بعون الله:

أولًا: إذكاء الشعور بالخطر والمسؤولية التضامنية تجاه ما فعله المسلمون مع القرآن.

ثانيًا : التوبة الصادقة المنطلقة من الشعور بالندم تجاه ما فعلناه من أخطاء مع القرآن.

ثالثًا : الإقلاع عن كل الممارسات الخاطئة تجاه القرآن.

رابعًا: التضرع المتواصل لله D بأن يعيد إلينا روح القرآن وأثره.

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن274

إلى  الحقيقية  العودة  نحو  العزم  تُضعف  التي  والشبهات  الأسئلة  أمر  حسم   خامسًا: 
       القرآن.

سادسًا: التحضير الجيد للقاء مع القرآن.

سابعًا: الإنصات التام أثناء التلاوة

ثامنًا: طول المكث مع القرآن.

تاسعًا: العمل على زيادة الثقة بالقرآن. 

كل  بعد  العملية  التكاليف  واستخلاص  القرآنية،  للمدارسات  مجالس  عقد   عاشرًا: 
       مجلس.

حادي عشر: الدعوة إلى الانتفاع بالقرآن.



275

 أولًا: إذكاء الشعور بالخطر والمسؤولية التضامنية 
تجاه ما فعله المسلمون مع القرآن.

أول وأهم خطوة ينبغي أن نخطوها في رحلة العودة واستجلاب روح القرآن 
حق  في  تقصيرنا  تجاه  بالخطر  الشديد  الشعور  إذكاء  هي  قلوبنا؛  عن  المحجوبة 

القرآن، والجرائم التي ارتكبناها معه...

وكيف لا؟ والشعور بالخطر هو وقود العزائم!

ولعل قراءة ما قيل في الصفحات الماضية يستثير هذا الشعور؛ ومع أهمية ذلك 
إلا أنه لا يكفي للوصول لحالة التشمير اللازمة لخوض رحلة العودة؛ لذلك نحتاج 
جميع  فيها  نحصر  طويلة  جلسات  أنفسنا  مع  نجلس  أن  إلى  القراءة-  هذه  -مع 
الممارسات الخاطئة مع القرآن على مستوانا الفردي والُأسري والمجتمعي، ونقوم 

بتدوين ذلك.

وعلينا أن نجتهد ونحن نمارس هذا الإحصاء في استحضار قدر القرآن العظيم 
الوعيد  كذلك  ونستحضر  الإسلام،  أمة  به  اختص  سبحانه  وأنه   ،D الله  عند 
المذكور في القرآن والسنة لمن أعرض وغفل عنه، ولم ينتفع به فيما نزل من أجله.

وعلينا كذلك أن نذكر أنفسنا بما قيل في الصفحات السابقة عن أخطائنا مع 
القرآن، ثم نجتهد في إسقاطها على واقعنا، فنكتب بالتفصيل الشديد ما نقع فيه من 
أخطاء؛ سواء كانت تلك الأخطاء مما يقع فيه الواحد منا، أو تقع من أي فرد من 

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن276

أفراد الأمة، باعتبار أن الله D ينظر إلينا كأمة واحدة وجسد واحد))).

إليك أخي القارئ مثالًًا مفصلًًا لهذه الممارسات، لك -إن شئت- أن تحتذي به، ثم تقوم باستكمال ما لم  	(((
يُذكر فيه:

القراءة في الأسواق.•	
القراءة في أماكن اللغو ووسائل المواصلات المزدحمة.•	
كتابة آيات على الحوانيت تربط بينها وبين نشاط الحانوت.•	
النوم على صوت قارئ القرآن دون إنصات.•	
تركه يبث من الراديو ليخاطب جدران المنزل أو السيارة•	
القراءة والشخص مرهق ويغلبه النعاس.•	
القراءة بلا ترتيل.•	
الخلط بين القراءات.•	
التنطع في التجويد.•	
كتابة الآيات على الحوائط والأسوار.•	
وصل الآيات ببعضها وعدم الالتزام بالسنة في الوقوف على رأس الآية.•	
الحفظ السريع دون فهم.•	
المراجعة السريعة دون فهم.•	
عمل مسابقات في المتشابهات.•	
ضرب الأولاد على عدم حفظه.•	
عمل معسكرات للحفظ السريع لألفاظ القرآن دون فهم أو تطبيق.•	
تصغير المصحف جدًا.•	
طباعة ملابس عليها آيات قرآنية.•	
وضع المصحف بالسيارة دون القراءة فيه.•	
تشغيل القرآن في الفضائيات على خلفية مواد إعلانية غير منضبطة.   •	
إيذاء الناس ببث آياته من الآلات الحديثة بصوت عال.•	
إدخال الآيات القرآنية في الأغاني والقصائد الشعرية.•	
بداية الأفراح والمناسبات بالقرآن ثم الأغاني.•	
استخدامه مادة للهزار والمزاح.•	



277

 ثانيًا: التوبة الصادقة إلى الله المنطلقة من الشعور بالندم
تجاه أخطائنا مع القرآن

 علينا أن نجتهد بغاية وسعنا في التوبة إلى الله D عما فعلناه مع القرآن من 
امتهان وعدم تقدير، وأن نداوم على الاعتذار له سبحانه عن أنفسنا أولًًا وعن الأمة 
ثانيًا، وأن نبالغ في إظهار ذلك، شريطة أن يكون منطلقًا من حالة شعورية يسيطر 
عليها الندم والحياء من الله D.. ومع أهمية التوبة الفردية، إلا أن التوبة الجماعية 
لها دور عظيم كذلك في رفع العذاب وتجنب غضب الله D كما حدث مع قوم 

يونس))).

أن  شأنه  من  والذي  عنه  تتحدث  الذي  بالندم  أشعر  لا  قد  ولكني  قلت:  فإن 
يستبد بالقلب ويهيمن عليه، فماذا أفعل؟!

اعلم أخي بأن أهم شرط للتوبة هو الندم الشديد، وكلما استبد الندم بالقلب 
واعتصره كان الرجاء في قبول الله D للتوبة أشد، ومن أهم الوسائل التي تستثير 
الندم نحو ما فعلناه مع القرآن: الاجتهاد في إحصاء الأخطاء التي وقعنا فيها على 

المستوى الفردي والمجتمعي.

پ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ  قال الحافظ ابن كثير في تفسير قوله تعالى:  	(((
ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ پ ]يونس: 98[ )393/2(: قال قتادة: لم ينفع قرية 
كفرت ثم آمنت حين حضرها العذاب فتركت إلا قوم يونس لما فقدوا نبيهم وظنّوا أن العذاب قد دنا منهم 
قذف الله في قلوبهم التوبة، ولبسوا المسوح، وفرقوا بين كل بهيمة وولدها، وعجوا إلى الله أربعين ليلة، 
فلما عرف الله منهم الصدق من قلوبهم، والتوبة والندامة على ما مضى منهم؛ كشف الله عنهم العذاب بعد 

أن تدلى عليهم.

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن278

.. نعم، الأخطاء كثيرة كثيرة، فما من لحظة تمر إلا والممارسات الخاطئة مع 
القرآن تتزايد وتتزايد من امتهان واستهزاء وغفلة وعدم هيبة أو تقدير في شتى بقاع 

الأرض، ولكن علينا الاجتهاد في إحصائها ليشتد ندمنا وشعورنا بالخطر.



279

 ثالثًا: الإقلاع عن كل الممارسات الخاطئة مع القرآن
على المستوى الفردي والجماعي

نحن  فيه  نقع  ما  الخاطئة  الممارسات  من  إحصاؤه  سبق  مما  نحدد  أن  علينا 
كأفراد، ونعزم على الإقلاع عنها، ونستعين بالله على ذلك، ونبدأ بالتطبيق الفوري 

لهذا العزم.

مع ضرورة التنبيه بأن علينا تنفيذ هذه الخطوة على أنفسنا، ومن لنا عليه سلطان 
فقط، كالزوجة والأبناء، ولا نقوم بها مع الآخرين ولو كانوا الأبوين أو الأشقاء.. 

لا ينبغي عليك أخي القارئ أن تُزيل وتنزع اللوحات التي تحمل آيات قرآنية 
من بيت أبويك أو أقاربك أو..، ولا ينبغي عليك أن تفعل ذلك مع بقية الممارسات 
الخاطئة، بل عليك -إذا ما سنحت الفرصة- أن توضح لهم الأمر بهدوء وحكمة، 
الله،  إلى  يقبلوا فقد أعذرت  فبها ونعمت، وإن لم  قبلوا أن يقوموا هم بذلك  فإن 

وتذكر قوله تعالى: پ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ېۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې پ

]النساء: 94[.

عليه  لك  ليس  من  مع  الخاطئة  الممارسات  بوقف  قيامك  عدم  معنى  وليس 
سلطان ألّّا تُنكر ذلك بقلبك!! بل عليك أن تُري الله من قلبك إنكارًا وضيقًا لهذه 
القرآن  القلوب لروح  الأفعال، لعل ذلك يكون سببًا في استجلاب رحمته، وفتح 

وتأثيره.

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن280

ماذا نفعل مع الكتب؟!

كما قيل سابقًا؛ فإننا نريد أن نُعيد للقرآن مهابته وقدره في قلوبنا، وأن نجعله 
الأخرى،  الكتب  بين  والتقدير  الاهتمام  في  الأولى  المرتبة  يحتل  الله-  -بعون 
إلى  والقلوب  للعقول  التلقائي  التوجه  الهدف هو  النجاح في تحقيق هذا  وعلامة 
القرآن عند إرادة البحث في أي موضوع يتعلق تعلقًا مباشرًا بمعاني الإسلام، وأن 
يكون التوجه للكتب تابعًا لذلك إن كانت هناك حاجة كإزالة التباس أو التعرف على 

فهم الآخرين، أو التوسع في التعرف على الموضوع.

إلى  بين عشية وضحاها، بل سيحتاج  المعلوم أن هذا الأمر لن يحدث  ومن 
وقت ومجهود.. فإلى أن يحدث ذلك بصورة تلقائية علينا أن نُلزم أنفسنا به، فعلى 
أو  الجهاد  أو  كالصدق  المعاني  من  معنى  على  التعرف  إرادة  عند  المثال:  سبيل 
الإنفاق أو حقيقة العبودية لله أو التقوى أو التوكل أو الإخلاص أو خطورة الغرور 
والكبر... إلخ. علينا أن نتوجه للقرآن فنبحث فيه ونستخرج منه الآيات التي تتحدث 
أو  المطلوب، وذلك من خلال تخصيص ختمة كاملة لذلك -مثلًًا-  المعنى  عن 
الجلوس مع الأصدقاء وطرح الموضوع عليهم والتفكير الجماعي فيه، وتسجيل 
الآيات التي يستخرجونها، أو من خلال البحث عن الكلمات التي تخدم المعنى في 
نقوم  الآيات من خلاله، وبعد ذلك  القرآن واستخراج  المفهرس لألفاظ  المعجم 
بوضع العناصر المناسبة للموضوع من خلال الآيات، وشرح تلك العناصر بالآيات 

كذلك، وكلما تفكرنا أكثر في الآيات فإننا بعون الله سنجد الكثير والكثير.

وبعد أن ننتهي من استخراج الآيات التي تخدم المعنى وتشرحه من القرآن، 
يمكننا الانتقال للسنة واستخراج الأحاديث الدالة على المعنى وإلحاقها بالآيات 

في مواضعها.



281

فإذا شعرنا أن الموضوع لم يكتمل بعد، وأنه بحاجة إلى بعض التفصيل فلا 
بأس من النظر في الكتابات التي تتحدث عنه.

القرآن  من  عليها  الحصول  الصعب  من  مواضيع  هناك  ولكن  قلت:  فإن 
كالأحكام الشرعية، والمعاملات المعاصرة.

بخصوص الأحكام الشرعية فإنها لا تُشكل أكثر من عُشر آيات القرآن، وعلينا 
دون  حياتنا  في  نطبقها  أحكاماً  منها  نستخرج  وألا  شديد،  بحذر  معها  نتعامل  أن 
الرجوع إلى العلماء والفقهاء في ذلك، فهذه منطقة محظورة -إن جاز التعبير- على 
في  والتفكر  تحملها  التي  المعاني  على  التعرف  من  مانع  ولا  أمثالنا،  من  العوام 

جوانبها الإيمانية والتربوية.

الأحكام  على  ينطبق  ما  عليها  ينطبق  فإنه  المعاصرة  المعاملات  وبخصوص 
الفقهية.

مع الأخذ في الاعتبار أن الحكمة ضالة المؤمن أنى وجدها فهو أحق الناس 
بها.

ماذا نفعل مع المُقَرر من الحفظ في المدارس والكليات الدينية؟

هذه المسألة من أخطر المسائل في أمر التعامل مع القرآن، ووقف الممارسات 
الخاطئة معه؛ لأن هذا الأمر ليس باختيار الأفراد، فالقدر المقرر حفظه على طلبة 
المدارس والكليات الدينية كبير للدرجة التي يصعب معها حفظ الألفاظ والتعرف 

على معانيها، والعمل مدة من الزمن بمقتضاها.. فما الحل في هذه الإشكالية؟

الطلاب  إلزام  بخطورة  المدارس  هذه  على  القائمون  ينتبه  أن  المثالي  الحل 

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن282

بحفظ كم كبير من الآيات في مدة قصيرة، لأن ذلك من شأنه أن يرسم القرآن في 
أذهانهم ألفاظًا بلا معنى ولا دلالة، وأنه كذلك يستدعي العقوبة الإلهية بمزيد من 

الحرمان من القرآن.

وإلى أن يحدث ذلك؛ فالواجب يُحتم علينا أن نفكر في كيفية التعامل مع هذا الأمر، 
الخروج  في  والسداد  والصواب  الرشد  يلهمنا  بأن  الله  على  الإلحاح  في  نجتهد  وأن 

الصحيح من هذه الأزمة.

ويمكن تقسيم هذه المدارس إلى قسمين
أجزاء  أو جزأين من  الطلاب بحفظ جزء  يُلزم  المدارس والكليات  فهناك قسم من 
العام، وأن يكون  الكم يمكن تقسيمه على أسابيع  العام.. هذا  الثلاثين على مدار  القرآن 
بتأن، والبحث عن  قراءتها  آيات( ويتم  إلى عشر  آيات )من خمس  نصيب الأسبوع عدة 
معانيها وما تدل عليه من عمل، والاجتهاد في القيام به قدر المستطاع طيلة الأسبوع قبل 

الانتقال إلى الآيات الُأخر.

لديه  وضحت  من  يُحضر  أو  بنفسه،  الأمر  هذا  يتولى  أن  والأم  الأب  وعلى 
الرؤية حول حقيقة القرآن فيقوم بذلك مع الأبناء.

أما القسم الثاني الذي يتم فيه إلزام الطلاب بعدة أجزاء في السنة الواحدة، فلا 
أدري ماذا نفعل معه!! 

هل يقوم الطالب بحفظ ما يستطيع حفظه بالطريقة الصحيحة السابقة ويترك 
الباقي؟! لا أدري!!



283

ماذا نفعل بأنفسنا؟!
أما بخصوص عموم المسلمين فمن الضروري أن يكون في جوف الواحد منا 
بعض سور القرآن للصلاة والدعوة بها، وقراءتها عند الحاجة في الأماكن التي لا 
تتوافر فيها مصاحف. ويُنصح بالبدء بسور الجزء الأخير من القرآن، وأن يكون ذلك 

مرتبطًا بالمعاني الإيمانية والقيام بالأعمال التي تدل عليها السورة.

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن284

 رابعًا: دوام التضرع إلى الله عزوجل بأن يعيد لقلوبنا 
روح القرآن وأثره

أخي:

إن الواقع المشاهد الذي نحياه يخبرنا بأن الله D قد غضب لكتابه، فحجب 
روحه وتأثيره عن قلوبنا، لذلك علينا مع التوبة وبعدها أن نلح عليه سبحانه ونناشده، 
روح  وبين  قلوبنا  بين  يحول  الذي  المستور  الحجاب  هذا  يزيل  كي  إليه  ونتضرع 

القرآن.

والتضرع حالة تنتفض فيها الأعضاء نتيجة التفاعل الشديد للمشاعر مع الدعاء، 
الثلث  في  وبخاصة  الأوقات،  كل  في  الله  إلى  ونتضرع  نتضرع  أن  -إذن-  فعلينا 

الأخير من الليل وفي السجود وبين الأذان والإقامة ويوم الجمعة،... إلخ.

وعلى قدر شعورنا بالاحتياج لروح القرآن ستكون قوة التضرع بإذن الله.



285

خامسًا: حسم أمر الأسئلة والشبهات التي تُثار حول التعامل مع القرآن 
والتي من شأنها أن تُضعف العزم نحو السير في طريق عودة روحه 

وأثره إلى القلوب

إن ابتعاد الأمة عن القرآن لم يكن وليد هذا العصر، ولكن كان ذلك نتاج قرون 
تصحيح  إلى  تحتاج  القرآن  مع  التعامل  عن  وأفكارًا  أعرافًا،  ورثنا  ولقد  خلت، 
أن تُضعف عزم  نفوسنا فمن شأنها  تركناها دون حسم في  ومراجعة وضبط، ولو 

البعض عندما يتعرض لها من بعض المجادلين له.

ولقد تضمنت صفحات هذا الكتاب الرد على بعض هذه الأمور، ولكن هناك 
مسائل كثيرة لم يتم الرد عليها، وتحتاج إلى حسم ووضوح رؤية، حتى لا يُفاجأ بها 
أحدنا وهو في رحلة العودة فتُضعف عزمه، وتُوهن إرادته في المُضي قُدما للأمام.

وإليك أخي القارئ بعضًا من هذه التساؤلات والشبهات:
� كيف تقرأ القرآن وأنت لا تعرف قواعد اللغة العربية ولا أساليبها؟!	

� ر في القرآن خاص بالعلماء فقط.	 التفكُّ

� أ مقعدَه من النار؛ فإياك أن تستخرج خواطر 	 من قال في القرآن برأيه فليتبوَّ
من القرآن.

� لا تقترب من القرآن لأن قلبك مليء بالأمراض.	

� لماذا لا نفعل مثل بعض السلف فنخصص قراءتين للقرآن: قراءة سريعة 	
للثواب، وقراءة هادئة للتفكر؟!

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن286

� أريد أن أدخل الجنة.. أريد أكبر قدر من الحسنات، فلماذا لا أُكثر من قراءة 	
القرآن بدون تفكر.

� ورد أن الشافعي كان يختم في رمضان ستين ختمة، فلماذا لا نفعل مثله؟	

� 	 : صلى الله عليه وسلم  الرسول  بقول  المقصود  هو  فقط  القرآن  أحكام  وتعليم  م  تعلُّ هل 
مَهُ«))). مَ الْقُرْآنَ وَعَلَّ »خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّ

�  لماذا يتأثر الأعاجم بالقرآن وهم لا يفهمونه؟!	

� م للإمامة وغيرها، فلماذا لا نحرص على الحفظ؟	 الحافظ للقرآن يُقدَّ

� ظ أولادنا القرآن ألفاظًا فقط ثم نعلمهم معانيه عندما يكبرون؟!	 لماذا لا نُحفِّ

� قد 	 وهم  بركة،  حياتهم  وفي  النور،  يكسوها  سَمْحة،  اظ  الحُفَّ وجوه  أجد 
بدءوا بحفظه ألفاظًا فقط، أليس هذا دليلًًا على أهمية الحفظ؟!

� أضطر للقراءة السريعة والمراجعة خوفًا من التعرض لعقوبة النسيان.	

� هل القراءة في شهر رمضان مستثناة من التفكر؟ فرمضان موسم لمضاعفة 	
الحسنات.

� أضطر للقراءة السريعة في نهاية الشهر كي أستطيع ختم القرآن مع انتهاء 	
الشهر.

� الخوف من التلقي المباشر من القرآن.	

� يوم القيامة يكون التفاضل والترقي في الجنة بمقدار الحفظ.	

رواه البخاري )192/6 برقم: 5027(. 	(((



287

وغير ذلك من الأسئلة التي قد ترد للبعض، أو يواجهه بها غيره فتزعزع ثقته 
فيما قيل، لذلك عليك أخي القارئ أن تقرأ صفحات هذا الكتاب أكثر من مرة، فهي 
بإذن الله قد تكون كفيلة بالرد على هذه التساؤلات؛ لأننا نحسب -والله أعلم- أنها 
تطرح الموضوع من أصله، وعليك بالعودة إلى بعض الكتب التي أكرم الله كاتب 
هذه السطور بكتابتها عن القرآن وكيفية التعامل الصحيح معه والانتفاع به، فستجد 

فيها -بإذن الله- الرد على غالبية هذه الأسئلة... ومن هذه الكتب: 

� »العودة إلى القرآن«	

� »إنه القرآن سر نهضتنا«	

� »تحقيق الوصال بين القلب والقرآن«	

� »الطريق الوحيد«))).	

 www.alemanawalan.com »هذه الكتب متاحة -بفضل الله- على الموقع الإلكتروني »الإيمان أولًًا 	(((
            ما عدا كتاب »الطريق الوحيد« سيكون متاحًا قريبًا بإذن الله.

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن288

سادسًا: التحضير الجيد للقاء مع القرآن

اليوم  أوقات  أفضل  نتخير  بأن  وذلك  القرآن،  مع  للقاء  جيدًا  نستعد  أن  علينا 
جاهزية من حيث سكون النفس، وعدم الشعور بالإجهاد، وعدم تشتت الذهن..

إليه ونحن على  اللقاء، وأن نذهب  لهذا  باختيار وتجهيز مكان هادئ  وعلينا 
وضوء، ونقوم بغلق الهاتف المحمول.

وعلينا أن نتصدق ولو بالقليل قبل بدء اللقاء.

وحبذا لو قرأنا بعض الآيات أو الأحاديث أو الكلمات التي تتحدث عن قدر 
القرآن وعظمته وحكمته الباهرة وتأثيره الفذ..

وقبل الشروع في القراءة علينا أن نتضرع إلى الله بأن يزيل الحجاب بين روح 
القرآن وقلوبنا، وأن يسمح لأنواره أن تغزو كياننا، وأن يفهمنا ويعلمنا من خلال 

القرآن ما لم نكن نعلم.

.. ومن صور الإعداد الجيد للقاء القرآني كذلك: تجهيز أسئلة مُسبقة.

ومما يؤكد هذا المعنى قوله تعالى: پ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ پ 
]يوسف: 7[.

أساليب  وعن  الطريق،  طبيعة  وعن  الدعوات،  في  الله  سنن  عن  فالسائل 
الشيطان، وعن فقه الدعوة، وعن الصبر، وعن الربانية، وغير ذلك، سيجد إجابات 

لأسئلته في قصة يوسف S وإخوته.



289

ولعل هذا الأمر سيكون سهلًًا -بإذن الله- وغير متكلف بعد أن نُلزم أنفسنا 
فهذه  )ما(،  موضوع  عن  البحث  إرادة  عند  الكتب  قبل  أولًًا  القرآن  نحو  بالتوجه 
الطريقة ستجعل أذهاننا تفكر دومًا في آيات القرآن ومواضع الإجابة عن الأسئلة 
فيها، مع الأخذ في الاعتبار أن تكون الأسئلة في العلم النافع الذي ينفعنا في رحلتنا 
إلى الله D، كما يقول ابن تيمية: من تدبر القرآن طالبًا الهدى منه تبين له الحق))).

وأنفع أسئلة تلك التي يشعر المرء باحتياجه إليها، سواء كان ذلك في حقائق 
الإيمان، أو تزكية النفس، أو في الحركة والجهاد في سبيل الله، أو غير ذلك.

العقيدة الواسطية لابن تيمية نقلًًا عن تدبر القرآن للسنيدي )ص: 111، 112(. 	(((

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن290

سابعًا: الإنصات التام أثناء التلاوة

أيضًا هناك وسيلة في غاية الأهمية لا بد أن تصاحبنا أثناء تلاوتنا للقرآن، وهي 
الإنصات التام -قدر المستطاع- لما نقرأ أو نسمع من الآيات..

 فما هو المقصود بالإنصات؟

الإنصات هو أعلى درجات تركيز المرء مع الصوت، سواء أكان هذا الصوت 
يأتيه من مصدر خارجي، أم كان يردده بلسانه، أم يقرؤه بعينه.

فقد يحدث أن يسمع الشخص كلامًا وهو شارد الذهن يفكر في موضوع )ما(؛ 
مما يجعله لا يستمع لما يتلقاه بالكلية ولا يفهم المراد من الكلام.

 وقد يحدث أن يسمع  كلامًا وهو يريد سماعه لكنه ليس بصافي الذهن، فهو 
هنا يستمع للكلام ويعرف محتواه، ولكنه غير مستغرق معه، كأن يفكر في موضوع 

آخر في الوقت ذاته، أو يستمع إلى كلام آخر، أو يناجي من حوله، كقوله تعالى: 

﴿ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې﴾ ]الإسراء: 47[.

حاجته  تشتد  مما  الكلام  وكان  يقرأ،  أو  يسمع  ما  بأهمية  المرء  شعر  ما  فإذا 
مرحلة  إلى  الاستماع  مرحلة  من  فينتقل  وينصت،  سمعه  يُصغي  تجده  إليه:... 
الإنصات والإصغاء؛ حيث التركيز التام لما يتلقى لدرجة الاستغراق والتوحد مع ما 

يتلقاه.

وهذا الصنف الثالث هو الذي حثنا الله جل شأنه على الاتصاف بحالهم عند 
التعامل مع القرآن العظيم، سواء أتلوناه بألسنتنا أم استمعنا إليه من غيرنا: ﴿ ۆ ۆ 



291

ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ﴾ ]الأعراف: 204[.

الأولى،  للمرة  القرآن  استمعوا  الجن حين  المجيد قصة  القرآن  علينا  ويقص 
فقد أدركوا أهميته القصوى، وحاجتهم الماسة إليه فماذا قالوا؟! ﴿ٱ ٻ ٻٻ ٱ ٻ ٻٻ 
ٻپپپپڀڀڀڀٺٺٺٺٿٿٻپپپپڀڀڀڀٺٺٺٺٿٿ﴾ 
]الأحقاف: 29[.

فحري بنا أن نفعل مثل ما فعلوا حتى ننتفع بالقرآن: ﴿ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ 
ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ﴾ ]ق: 37[.

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن292

ثامنًا: طول المكث مع القرآن

بعد أن أكرمنا الله D بالإعداد الجيد للقاء القرآني علينا أن نُعد أنفسنا لطول 
المُكث معه.

� وأن نتوضأ ونستاك.	

� ونستعيذ بالله من الشيطان.	

� وأن نقرأ من المصحف، وبترتيل وصوت مسموع.	

� وأن نقرأه بحزن قدر المستطاع.	

� وأن نجتهد في إشعار أنفسنا بأن الله D يخاطبنا من خلال القرآن.	

�  وأن نُعمل عقولنا في فهم الآيات -ولو بصورة إجمالية- وأن نتفكر فيها.	

� ونقوم بالأعمال التي يُمكن أن تُؤدى في هذا الوقت، فعندما نجد الآيات 	
نجد  وعندما  بالتسبيح،  فعلينا  وعلمه؛  وقدرته  الله  عظمة  عن  تتحدث 
منها، وعند  بالله  فيها ونستعيذ  نتفكر  أن  فعلينا  النار  تتحدث عن  الآيات 
نُجيب  سؤالًًا  نجد  وعندما  برحمته،  دخولها  الله  ونسأل  نستبشر  الجنة 

عليه، وهكذا.

� وحبذا لو كررنا الآية أو الآيات التي نتفاعل معها ونتأثر بها.	



293

فإن قلت: وهل هناك حد أدنى للقاء مع القرآن؟

وكان  ذلك،  يتيسر  لم  إن  ولكن  أفضل،  كان  المدة  طالت  كلما  أنه  الإجابة؛ 
المتاح أوقاتًا متقطعة كنصف الساعة مثلًًا، فلا بأس من ذلك، على أن يكرر اللقاء 
أكثر من مرة خلال اليوم، فمن المتوقع أنه في كل مرة سيكون لنا -بإذن الله- حال 

مختلفة ندخل به على القرآن ونجد فيه ما يتجاوب مع هذه الحال.

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن294

تاسعًا: العمل على زيادة الثقة بالقرآن

في  أصبح  فالقرآن  القرآن،  في  الثقة  ضعف  هي  منها  نعاني  إشكالية  أهم  إن 
قلوبنا كالثوب البالي الذي لا يؤبه له، لذلك فإن من أهم وسائل العودة إلى القرآن، 

إعادة بناء الثقة فيه شيئًا فشيئًا...

ومن الوسائل المعينة على ذلك

البحث في القرآن ذاته عن قدر القرآن وعظمته، وعن تأثيره، وعن صفاته، ثم 
ننتقل إلى السنة وأقوال الصحابة والسلف.

وهناك بعض الكتابات التي يُمكن النظر فيها على سبيل التكميل والاستئناس، 
نفسي  وأنصح  فيه،  الثقة  لبناء  ناجعة  وسيلة  ليكون  يكفي  الله-  -بإذن  فالقرآن 

وإخواني بأن يكون النظر في الكتب أمرًا ثانويًا قدر المستطاع.

العزم،  توهن  قد  كلمات  من  الكتب  هذه  تحويه  قد  ما  إلى  الانتباه  ضرورة  مع 
بفهم  القراءة  كثرة  عن  السابقين  أقوال  بعض  طرحها  خلال  من  الإرادة  وتُضعف 
وبغير فهم، وعن الحفظ السريع بالطريقة السائدة الآن، والتي تم بفضل الله بيان ما 
عليها من ملاحظات، فلينتبه القارئ لهذا الأمر حتى لا يظن أننا نشجع على كل ما 

في هذه الكتب من حفظ سريع أو قراءة سريعة.



295

ولنجعل الضابط الذي يضبط كلام هذه الكتب هو ما تضمنه القرآن عن القرآن، 
وما تضمنته السنة وأقوال وأفعال الصحابة رضوان الله عليهم))).

من هذه الكتب التي يمكنها -بإذن الله- أن تُرشد القارئ -بعد القرآن والسنة- إلى طريق بناء الثقة في القرآن: 	(((
	•			  »أخلاق حملة القرآن« للآجري. 
	•			  »فهم القرآن للحارث بن أسد المحاسبي«. 
	•		 »الإعجاز التأثيري في القرآن« لمصطفى السعيد. 
»هكذا عاشوا مع القرآن« لأسماء الرويشد•	
	•			  »روح الأمة« للشاهد البوشيخي. 
	•		 »كيف نتعامل مع القرآن« لمحمد الغزالي. 
	•		 »التأثر بالقرآن« لبدر ناصر البدر. 
»الاستغناء بالقرآن في طلب العلم والإيمان« لابن رجب الحنبلي.•	
 تفسير الآيات التي تتحدث عن القرآن من تفسير »في ظلال القرآن«.•	
 »منهج السلف في التعامل مع القرآن« لبدر ناصر البدر.•	
 »جيل قرآني فريد« من كتاب »معالم في الطريق«.•	
 »فضائل القرآن« لأبي عبيد الهروي.•	
 »فضائل القرآن« للمستغفري.•	
»فضائل القرآن« للفريابي.•	
»قاعدة في فضائل القرآن« لابن تيمية.•	
»مجالس القرآن« لفريد الأنصاري.•	
 »مقدمة في ظلال القرآن«.•	
»بلاغ الرسالة القرآنية« لفريد الأنصاري.•	

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن296

 عاشرًا: عقد مجالس للمدارسات القرآنية
واستخلاص التكاليف العملية بعد كل مجلس)))

من الوسائل المعينة -بإذن الله- على إعادة الثقة في القرآن وعودة روحه إلى 
قلوبنا: تعلم آياته واستخراج ما فيها من علم وإيمان، وما تدل عليه من عمل، وهذا 
قال  كما  بندبه  السنة  ووردت  الصحابة،  بين  يحدث  وكان  الأهمية،  في  غاية  أمر 
رسول الله صلى الله عليه وسلم: »وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، وَيَتَدَارَسُونَهُ 
تُهُمُ الْمَلََائكَِةُ، وَذَكَرَهُمُ اللهُ  حْمَةُ، وَحَفَّ كِينَةُ، وَغَشِيَتُهُمُ الرَّ بَيْنَهُمْ إلَِّاَّ نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّ

فِيمَنْ عِنْدَهُ«))).

ويمكن أن تتم هذه المدارسات مرة كل أسبوع -مثلًًا- وأن يتم فيها مدارسة 
عدد قليل من الآيات، ويُفضّل البدء بمدارسة الجزء الأخير.

مواضيع  تتناول  قرآنية  مقاطع  مدارسة  للمدارسة، وهي  أخرى  وهناك طريقة 
محددة لها علاقة بواقع الأفراد، كمدارسة آيات من سورة الأنفال تتناول غزوة بدر 
وما فيها من مواقف إيمانية تربوية، وكذلك غزوة أحد من خلال سورة آل عمران، 
والأحزاب من خلال سورة الأحزاب، وبني النضير من خلال سورة الحشر، وصلح 

الحديبية من خلال سورة الفتح...

من المناسب أن يكون العمل على عودة هيبة القرآن إلى قلوبنا ليصبح قولًًا ثقيلًًا أولوية بالنسبة لنا في بداية  	(((
رحلة العودة إلى القرآن، ويسبق هذه الوسيلة.

)))	   رواه مسلم )2074/4 برقم: 2699(.



297

حادي عشر: الدعوة إلى الانتفاع بالقرآن

الممارسات  آلاف  فيها  ويحدث  إلا  علينا  تمر  لحظة  من  ما  القارئ:  أخي 
تلك  بمستغرب  ليس  لذلك  ومغاربها،  الأرض  مشارق  في  القرآن  مع  الخاطئة 

العقوبة التي نُعاقَب بها بالحجاب المستور بين قلوبنا وبين روح القرآن وتأثيره.

من هنا ندرك حجم المسئولية الملقاة على عاتق كل من بدأ رحلة العودة إلى 
القرآن، فالله D عندما أراه بفضله هذا الأمر، فإنه سبحانه يريد منه أن يبذل غاية 
جهده مع نفسه أولًًا لكي يزيل أسباب وجود الحجاب المستور والطبع فتعود روح 
القرآن إلى قلبه، ويريد منه كذلك أن يبذل غاية جهده في دلالة المسلمين إلى هذا 
أفعالهم  لخطورة  وينبههم  وعظمته،  القرآن  لقدر  يرشدهم  وأن  العميم،  الخير 

الخاطئة معه.

هَا  وَيُقِرُّ الْعِبَادِ،  لمَِنَافِعِ  عَمِ  باِلنِّ هُمْ  يَخْتَصُّ قَوْمًا  تَعَالَى  للهِ  الحديث: »إنَِّ  جاء في 
لَهَا إلَِى غَيْرِهِمْ«))). فِيهِمْ مَا بَذَلُوهَا، فَإذَِا مَنَعُوهَا نَزَعَهَا مِنْهُمْ فَحَوَّ

علينا جميعًا أن نفكر في كيفية دلالة العلماء والدعاة وطلبة العلم لهذا الأمر 
الخطير، وأن يكون حديثنا معهم يكسوه الأدب، ويتشبع بالحكمة والتواضع، وأن 

پ  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ېۋ  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  پ  تعالى:  قوله  دائمًا  نتذكر 
]النساء: 94[.

رواه ابن أبي الدنيا في اصطناع المعروف وفي قضاء الحوائج )برقم: 5(، والطبراني في الكبير )207/13(  	(((
 ،L عمر  ابن  عن   )7256 برقم:   117/10( الإيمان  شعب  في  والبيهقي   ،)228/5( والأوسط 

وحسنه ابن مفلح في الآداب الشرعية )181/2(.

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن298

ولا ننسى الدعاء لنا ولهم بأن يفتح الله قلوبنا لروح وأنوار كتابه.

بد أن توقف  به، بل لا  بالقرآن وتمسكك  أنه لا يكفي صلاحك  وتذكر أخي 
كه للآخرين، فيتمثل فيك قوله تعالى:  نفسك للدعوة إليه، وأن تُمسِّ

 پ ئى ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئىئى ئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى پ 
]الأعراف: 170[. 								      



299

وصايا على الطريق

وقبل أن نغادر صفحات هذا الفصل أوصي نفسي وإياك -أخي القارئ- ببعض 
واستجلاب  القرآن  إلى  عودتنا  رحلة  في  نستصحبها  أن  علينا  والنصائح،  الوصايا 

روحه وأثره إلى قلوبنا...

أولًا: عدم الاغترار ببعض الإيجابيات
قد يحدث لنا بعض العلامات الإيجابية كالرؤى الصالحة نراها أو تُرى لنا...

هذه العلامات ينبغي أن نتعامل معها بحذر شديد، وألا نقف عندها، أو نعتبرها 
دليلًًا لرضى الله عنا أو أفضليتنا على غيرنا، بل نجتهد في نسيانها وعدم التحدث بها، 
التثبيت  وهو  فقط،  الإيجابي  جانبها  نرى  أن  علينا  وابتلاء،  فتنة  الحقيقة  في  فهي 
والاستمرار في الطريق، ونترك ونتحاشى جوانبها السلبية مثل الشعور بالتميز والسبق 

على الآخرين أو الاغترار بها والركون إليها.

ثانيًا: إياك والعزلة
قد يجد البعض حلاوة ومتعة في لقائه بالقرآن تجعله يكسل عن مخالطة الناس 
تلك  وتفقده  يزعم-  -كما  قلبه  تُقسي  الأمور  هذه  أن  باعتبار  الدعوة،  في  والعمل 
الحلاوة والمتعة؛ فيؤدي هذا المنزلق إلى الانعزال والميل إلى الوحدة، وهذا من 
أشد مكايد ومصايد الشيطان، فهو يريد في البداية أن يُبعدنا عن بعضنا البعض، ثم 
آمن  أن الإنسان في خُسر، إلا من  ينفرد بكل فرد على حدة، ولقد أخبرنا سبحانه 

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن300

وعمل صالحا والتزم مع إخوانه بالتواصي بالحق والتواصي بالصبر: پٱٱ ٻ ٻ 
ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ 

ٺ ٺ ٺ ٺ پ ]العصر: 1 - 3[.
ئْبَ يَأْكُلُ الْقَاصِيَةَ«))). ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »فَعَلَيْكَ باِلْجَمَاعَةِ فَإنَِّ الذِّ

ومن أقوال علي بن أبي طالب I : »كدر الجماعة ولا صفو الفرد«.

وقيل أيضًا: »نجتمع على نصف الحق، ولا نتفرق على الحق كله«.

ولنعلم -أخي- أن من علامات الاتصال الحقيقي بالقرآن فهمه وتدبره؛ والذي 
إن حدث فسيدفعنا للعمل -بإذن الله- بمقتضى آياته والتي تحُثنا وتدفعنا بدورها 
إلى الجهاد والدعوة والبذل ونفع الآخرين، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: 
پ ڱ ڱ ں ںڱ ڱ ں ں پ ]الحج: 77[، پ ئە ئو ئو ئۇئە ئو ئو ئۇئۇ پ 
]المائدة: 2[.

فاحذر ثم احذر من هذا المُنزَلَق الخطير..

واعلم بأننا لن نكتشف أنفسنا وما فيها من ثغرات إلا عند الوجود بين الناس..

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى فإن المشروع الإسلامي الذي يهدف إلى إقامة 
الدين، وقيام الخلافة الإسلامية، وأستاذية العالم يحتاج إلى جهودنا جميعًا، فكيف 
لو تركنا العمل فيه؟! ألن يكون لذلك تأثير سلبي علينا، ويستدعي العقوبة من الله 

D كما مر علينا؟!

برقم:   106/2( والنسائي   ،)547 برقم:   410/1( داود  وأبو   ،)21710 برقم:   42/36( أحمد  رواه  	(((
847(، وابن خزيمة )371/2 برقم: 1486(، وابن حبان )457/5 برقم: 2101(، والحاكم )330/1 

برقم: 765، 524/2 برقم: 3796( عن أبي الدرداء I، وقال: صحيح، ووافقه الذهبي.



301

.. نعم، قد لا تجد وأنت تعمل فيه تلك الحلاوة التي تجدها عند قراءتك للقرآن 
D ويرضيه، وينبغي  وخلوتك معه، ولكن صبِّر نفسك بأن هذا هو ما يحبه الله 

علينا أن نفعل ما يحبه الله لا ما تحبه أنفسنا.

ثالثاً: خفض الجناح والتواضع وعدم الاستعلاء على الآخرين
القرآن؛  إلى  عودتنا  رحلة  تقطع  أن  يمكنها  التي  والقواطع  المنزلقات  ومن 
الآخرين،  على  الاستعلاء  إلى  هذا  فيؤدي  غيرنا،  عند  ليس  شيئًا  معنا  بأن  الشعور 
والانتقاص منهم، والتقليل من شأن جهودهم، وتسفيه آرائهم.. فيكون ذلك سببًا 
لاستدعاء غضب الله علينا وحرماننا من روح القرآن، وإحباط أعمالنا والعياذ بالله.

وَإعِْجَابُ  بَعٌ،  مُتَّ وَهَوًى  مُطَاعٌ،  فَشُحٌّ  الْمُهْلِكَاتُ:  ا  »فَأَمَّ صلى الله عليه وسلم:  الله  رسول  يقول 
الْمَرْءِ بنَِفْسِهِ«))).

فبالغ أخي في التواضع لإخوانك، واخفض جناحك لهم.

ولا تستكثر ما منَّ الله به عليك، فتمن به على ربك، وعلى إخوانك، بل الله يمن 
عليك وعلينا وعلى الناس أجمعين.

وأسوق إلى نفسي وإليك -أخي- هذا الحديث، وما فيه من تخويف:

الْقُرْآنَ  قَرَأَ  رَجُلٌ  عَلَيْكُمْ  فُ  أَتَخَوَّ مَا  الله صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ  عن حذيفة قال: قال رسول 
رَهُ إلَِى مَا شَاءَ اللهُ فَانْسَلَخَ مِنْهُ وَنَبَذَهُ  حَتَّى إذَِا رُئيَِتْ بَهْجَتُهُ عَلَيْهِ، وَكَانَ رِدْئًا للِِإسْلََامِ، غَيَّ
رْكِ«، قال: قلت: يا نبي الله أيهما  يْفِ وَرَمَاهُ باِلشِّ وَرَاءَ ظَهْرِهِ وَسَعَى عَلَى جَارِهِ باِلسَّ

برقم:  البزار )295/8  L، ورواه  ابن عمر  برقم: 5754( عن  الطبراني في الأوسط )47/6  رواه  	(((
أنس  عن   )5452 برقم:   328/5( أيضًا  الأوسط  في  الطبراني  ورواه   ،L عباس  ابن  عن   )336
I، وكذلك أبو نعيم في حلية الأولياء )343/2(، )286/6(، والبيهقي في شعب الإيمان )203/2 

برقم: 731(.

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟



غـربة الـقــرآن302

امِي«))). أولى بالشرك؟ المرمي؟ أم الرامي؟ قال: »بَلِ الرَّ

رابعًا: عدم الاستغناء عن التوجيه التربوي
كما ذكرنا من قبل فالقرآن هو الذي يقوم بتغيير الفرد -بإذن الله- ولكن هذا 
الفرد  المطلوبة، ويحتاج  يتابعه ويتأكد من مطابقته للصورة  إلى من  التغيير يحتاج 
كذلك إلى من يُراقب فهمه، ويشحذ همته، ويوجه حركته في المشروع الإسلامي 

لتُثمر أفضل النتائج بإذن الله.

ه تربوي( وكذلك الوجود وسط  الفرد مع )موجِّ من هنا يتضح أهمية تواصل 
إخوانه الذين يشكلون معًا بيئة تربوية يمارسون فيها معاني الإسلام وما تعلموه من 
القرآن، ويتدارسون فيها آياته، فعليك -أخي- بالاجتهاد في التواجد في هذه البيئة 
والتواصل مع الموجهين التربويين؛ فإن لم تجد فعليك بالاجتهاد في البحث عنهم 

حتى يوصلك الله إليهم.

وحتى يحدث هذا فوسائل الاتصال الحديثة يسّرت التواصل عن بُعد مع من يقومون 
بذلك.

خامسًا: الحكمة في الدعوة إلى التعامل الصحيح مع القرآن الكريم
كما أسلفنا؛ فإن الهجر الحقيقي للقرآن قد بدأ بعد جيل الصحابة، لذلك فإن 
لذلك  إليه،  الناس  كبير وإلى حكمة عظيمة في دعوة  إلى جهد  تحتاج  إليه  العودة 

أنصح نفسي وإياك -أخي- أن نجتهد في التحلي بها غاية الإمكان.

ومن صور الحكمة في الدعوة إلى التعامل الصحيح مع القرآن:

رواه البزار )220/7 برقم: 2793(، وقال: إسناده حسن، ورواه ابن حبان في صحيحه واللفظ له )281/1  	(((
برقم: 81(، وحسنه ابن كثير في تفسيره )509/3(.



303

� تخيَّر أفضل الأوقات والمناسبات في طرح الموضوع.	

� التدرج في الدعوة.	

� ع ولا تُفرق.	 تخير الألفاظ المناسبة التي تُجَمِّ

لنتذكر: إذا أردت أن تكون إمامي فكن أمامي، فأفضل طريق للدعوة هي الدعوة 
بالقدوة، وعندما يرى الناس الأثر الإيجابي للقرآن في ذات الداعي فإنهم سينجذبون 

إلى كلامه، ويصدقونه بتلقائية.

تذكر: لا إكراه في اعتناق الإسلام، فكيف بما هو دون ذلك؟! فلا تقهر أحدًا 
على تبنِّي ما تعتقد مهما كانت درجة صلتك به.

لنحذر الاستهزاء بالآخرين أو تسفيه آرائهم.

الناصح الشفيق الذي يرى  بلغة  لنحذر لهجة الاستعلاء والأستاذية، ولنتكلم 
الناس جميعًا أفضل منه، والناصح في القرآن لا يقول: أنصحكم، بل يقول: أنصح 

لكم. پ ک ک ک گ گک ک ک گ گ  پ ]الأعراف: 62[.

سادسًا: الإخلاص وابتغاء رضا الله وجنته
هذه الوصية أوصي نفسي وإياك بها، فالأسباب التي قد تدفعنا لعدم الإخلاص 
مَهُ قَوْمٌ،  ةَ، قَبْلَ أَنْ يَتَعَلَّ مُوا الْقُرْآنَ، وَسَلُوا بهِِ الْجَنَّ عديدة... يقول رسول لله صلى الله عليه وسلم: »تَعَلَّ
مَهُ ثَلََاثَةٌ: رَجُلٌ يُبَاهِي بهِِ، وَرَجُلٌ يَسْتَأْكِلُ بهِِ، وَرَجُلٌ  نْيَا، فَإنَِّ الْقُرْآنَ يَتَعَلَّ يَسْأَلُونَ بهِِ الدُّ

.(((» يَقْرَأُ للهِ عَزَّ وَجَلَّ

رواه البيهقي في شعب الإيمان )198/4 برقم: 2389(. 	(((

الفصل السابع: من أين نبـــدأ؟





الفصل الثامن

 مظاهر النجاح
 وعلامات الاتصال بالقرآن





307

مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن

بفضل من الله وحده تناولت صفحات هذا الكتاب الحديث عن قدر القرآن، 
إليه، وكيفية تحقيق  الحقيقية  العودة  إليه، وضرورة  الماسة  وواقعنا معه، وحاجتنا 

ذلك بإذن الله.

ولأن الحكم على الشيء فرع عن تصوره، فلا بد من عرض التصور الصحيح 
لنا الحكم على حالنا،  يتسنى  بالقرآن حتى  الحقيقي  النجاح في الاتصال  لمظاهر 

والتعرف على واقعنا، ومدى قربه أو ابتعاده عنه.

وإننا بحاجة كذلك للتعرف على هذه المظاهر لتكون لنا بمثابة الراية التي نرنو 
للوصول إليها، والمقياس الذي نقيس به مقدار تقدمنا نحو القرآن.

القادمة  الله- الصفحات  التي ستتضمنها -بإذن  المظاهر  أن  بالذكر  والجدير 
ليست على سبيل الحصر، لكنها تُشكل نسبة كبيرة من علامات الاتصال الحقيقي 
بالقرآن -لفظه وروحه- ويقف على رأسها مظهر في غاية الأهمية والخطورة، ولا 
أنواره  تأثير معجزته، فتسطع  بالقرآن ويدخل إلى دائرة  بد من تحققه فيمن يتصل 

وتسري روحه في قلبه.

 هذا المظهر هو: التغيير الإيجابي الجذري في شخصية المسلم على أساس 
)المعرفية،  الأربعة  الشخصية  يتناول جميع جوانب  الذي  الشامل  معاني الإسلام 
الحديث  الله  بفضل  سبق  ولقد  والحركية(  النفس«،  »تزكية  والنفسية  والإيمانية، 
عن هذه العلامة في بداية الفصل الأول، وفي الصفحات القادمة سيتم عرض بقية 

العلامات، والله المستعان.

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن308

 إشارات تحذيرية
ف على علامات الاتصال بالقرآن قبل التعرَّ

لا  القرآن  إلى  للعودة  ذكرها-  -السابق  الوسائل  هذه  أن  ترى  لعلك  أخي.. 
تناسب الواقع الصعب لغربة القرآن بيننا.

من  بالحرمان  معاقبون  أننا  يؤكد  الكتاب  هذا  فصول  في  مضى  فما  نعم،   ...
على  يُضرَب  أن  العقاب  هذا  صور  من  وأن  للنفوس،  المزلزل  وأثره  القرآن  روح 
نعقل...  فلا  قلوبنا  ويغطى على  نرى،  فلا  أبصارنا  ويغشى على  نسمع،  فلا  آذاننا 

ومن ثَم فنحن لا نشعر بهذا الحرمان.

ولذلك فإن هذه الوسائل اختبار يكشف حقيقة إدراكنا لغربة القرآن وشعورنا 
بهذا الخطر.

بعضها،  في  ويجادل  ببعضها،  يأخذ  عملية  واجبات  فيها  فرأى  سمعها  فمن 
ويتكاسل عن بعض آخر... فهو ما زال بعيدًا، لم يدرك بعد حقيقة الأمر، ولم يحسن 

الاستماع لهذا النذير.

ومن أخذها وجدّ فيها واعتبر الأخذ بها هو الغاية والمقصود من العودة إلى 
القرآن فهو كذلك لم يدرك حقيقة المشكلة؛ فهذه الوسائل لا تعدو أن تكون سببًا 
هدايته  إلى  وافتقاره  لمولاه،  واضطراره  وحرصه  احتياجه  خلاله  من  العبد  يظهر 

ونوره، عسى أن تدركه رحمة الله حينئذ.

فليس الآخذ بهذه الوسائل المجتهد فيها هو الذي وصل إلى نور القرآن وأثره، 



309

منتظرٌ  الهدى،  ملتمسٌ  الطريق،  في  نيتُه، وقويَ عزمُه- سارٍ  ت  إنما هو -إن صحَّ
رحمة ربه.

هل نطلب المستحيل؟
قد يقول قائل: إذا كانت هذه الوسائل غير مقصودة لذاتها في رحلة العودة إلى 
القرآن، وليست سوى سبيل إلى الله، ليكشف عنا بعضًا مما نحن فيه من الحرمان 
المخيف من القرآن وروحه وأثره. فما هو المقصود إذن؟ وما هي الحالة الصحيحة 

التي ننشد الوصول إليها؟

النجاح وعلامات  »مظاهر  الفصل  الله- في صفحات هذا  والجواب -بعون 
بعض  وتظهر  الصورة،  تقرب  الله  بإذن  العلامات  هذه  فلعل  بالقرآن«،  الاتصال 

التفاصيل للنموذج القرآني الصحيح، وعلامات الوصال الصحيح بالقرآن.

غير أنِّي لا أخفي عليك -أخي القارئ- أننا -كفريق عمل- ترددنا كثيرًا كثيرًا 
بين الإبقاء على هذا الفصل وحذفه؛... فمن حيث هو قد يظهر بفضل الله صورة 
عملية للاتصال الحقيقي بالقرآن الذي حدث مع الجيل الأول، هو كذلك قد يكون 

بابًا واسعًا للغرور والعياذ بالله، وإعادة الشعور بالأمن تجاه القرآن.

فهذه العلامات لها قارئان
قارئ يرى من خلالها تقصيره وعجزه وبُعد المسافة الشديد بينه وبين القرآن.

فهذا -بإذن الله- المستفيد منها، المنتفع بها.

وقارئ يرى من خلالها نفسه، فيتوهم ما ليس بكائن، ويظن ما ليس بحقيقي، 
فإذا قرأ عن علامة »التغيير الجذري الشامل« -مثلًًا- نظر إلى ما فيه من الخير الذي 

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن310

بهذا  المقصود  أنه  وظن  خطاياه،  ونسي  نفسه  عيوب  عن  وغفل  فيه،  الله  أودعه 
التغيير، أو إذا قرأ عن علامة »الزلزلة والانهيار عند سماع القرآن أو تلاوته« أسقط 

ذلك على بكائه أحيانا عند قراءة القرآن أو سماعه من بعض القراء.

وهكذا.. حتى تكون هذه المادة -والعياذ بالله- سببًا لمزيد من الغرور والعمى 
والضلال له... ولا حول ولا قوة إلا بالله.

القول  يستمعون  أنهم  الألباب  أولي  صفة  في  يقول   D فالله  عجب،  ولا 
فيتَّـبعـون أحـسـنه: پ ہ ھ ھ ھ ھے ے ۓ ۓ ڭڭ ہ ھ ھ ھ ھے ے ۓ ۓ ڭڭ 

ڭ ڭ ۇ ۇڭ ڭ ۇ ۇ پ ]الزمر: 18[.

فهناك من يستمع القول ويتبع أحسنه، وهناك من يستمع القول فيأخذ بشر ما 
بعُِ شَرَّ مَا يَسْمَعُ، كَمَثَلِ  فيه، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »مَثَلُ الَّذِي يَسْمَعُ الْحِكْمَةَ وَيَتَّ
خَيْرِهَا  بأُِذُنِ  فَخُذْ  اذْهَبْ  فَقَالَ:  غَنَمِكَ،  مِنْ  شَاةً  أَجْزِرْنيِ  لَهُ:  فَقَالَ  رَاعِيًا،  أَتَى  رَجُلٍ 

شَاةً، فَذَهَبَ فَأَخَذَ بأُِذُنِ كَلْبِ الْغَنَمِ«))).

وبقدر ما نرجو من خير من وراء صفحات هذا الفصل فإننا في غاية الخوف 
من قارئ يأخذ بشر ما فيها، فتهدم له سائر ما في الكتاب وما فيه من معانٍ تدعو إلى 
الانتفاضة من أجل العودة إلى القرآن، والاقتراب منه، وإزالة حجب الصمم والعمى 

عنه، وتحذر من الاغترار ببعض المظاهر الكاذبة في التعامل معه.

ويعلم الله أن هذه المخاوف ليست من فراغ، فلقد درس هذا الكتاب أناس، 
انتكاستهم  في  سببًا  وكانت  الأوراق،  هذه  فتنتهم  ثم  وسائله،  تطبيق  في  اجتهدوا 

وبُعدهم الشديد... وإنا لله وإنا إليه راجعون.

رواه أحمد في المسند )148/15 برقم: 9260(، وابن ماجه )271/5 برقم: 4172(. 	(((



311

لتعلم أخي القارئ، وأذكر نفسي معك، أن المقصود الأعظم للعبد أن يغفر الله 
له، والسبيل لهذه المغفرة هو الاستقامة على التقوى والعبودية لله جل شأنه.

ولقد أنزل الله D هذا القرآن نورًا وهدىً يأخذنا به إلى عفوه ورضاه وجنته، 
پ گگ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ گگ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ  تعالى:  قال  كما 
ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ڭ ڻۀ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ڻۀ 
ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ى ۇ  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ 

ىئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ىئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ پ ]هود: 1 - 4[.

بنا، وقد أقسم على غوايتنا، ونجح  يتربص  ومن وراء هذا كله شيطان رجيم 
الأمّارة  نفوسنا  الشيطان  هذا  ومع  قبلنا...  من  كثيرين  مع  الشديد-  الأسف  -مع 

بالسوء.

ولقد جعل الله D الدنيا دار فتن وامتحان وبلاء... فما يصيب العبد فيها 
من خير أو شر هو فتنة لها ما بعدها: پ ی ئج ئح ئمئى ئي بج  ی ئج ئح ئمئى ئي بج پ 
]الأنبياء: 35[.

فالدنيا ليست دار جزاء، وإذا عاجل الله فيها العبد بعقوبة على ذنب وقع فيه 
فهو تذكير وتنبيه، وامتحان جديد للعبد، فإما يتوب ويرجع، وإما يصر ويتمادى، 
وإذا عاجل الله فيها العبد بنعمة لعمل صالح أداه فهو تثبيت وشكر، وامتحان جديد 
كذلك، فإما أن يثبت ويشكر، وإما أن يغتر ويعجب، فالله تعالى سريع الحساب، 

والله تعالى غفور شكور.

وكما أن باب التوبة مفتوح للعبد ما لم يغرغر، فإن باب الاختبار كذلك قائم 
في كل نعمة وكل مضرة.

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن312

وكما لا ينبغي أن ييأس العبد من روح الله إذا أذنب وتوالت عليه العقوبات، 
فلا ينبغي أن يأمن مكر الله إذا أحسن وتوالت عليه النعم.

ومن ثم، أحذر نفسي وإياك من الغرور بما قد يفتحه الله للعبد من بوارق الفتن 
إثر اجتهاده الظاهر مع القرآن.

أو  الفصل،  بهذا  الواردة  العلامات  هذه  التماس  من  وإياك  نفسي  أحذر  كما 
قياس حالنا عليها قياسًا يظهر تحققنا بها، أو قربنا منها... فهذا باب شر وفتن لا خير 

من ورائه أبدًا.

بل هو باب إلى المزيد من الغرور، والعمى والصمم، والحرمان من القرآن.

أحذر نفسي وإياك -أخي- من انتظار الكرامة أو الالتفات إليها أو الفرح بها... 

يقول الرازي V في التفسير: قال المحققون: أكثر ما اتفق من الانقطاع من 
من  يخافون  المحققين  ترى  جرم  فلا  الكرامات،  مقام  في  وقع  إنما  الله  حضرة 

الكرامات كما يخافون من أنواع البلاء))).

بَهْجَتُهُ  رُئيَِتْ  إذَِا  حَتَّى  الْقُرْآنَ  قَرَأَ  رَجُلٌ  عَلَيْكُمْ  فُ  أَتَخَوَّ مَا  وفي الحديث: »إنَِّ 
رَهُ إلَِى مَا شَاءَ اللهُ فَانْسَلَخَ مِنْهُ وَنَبَذَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ وَسَعَى  عَلَيْهِ، وَكَانَ رِدْئًا للِِإسْلََامِ، غَيَّ
بالشرك؟  أولى  أيهما  الله  نبي  يا  قلت:  قال:  رْكِ«،  باِلشِّ وَرَمَاهُ  يْفِ  باِلسَّ جَارِهِ  عَلَى 

امِي«))). المرمي؟ أم الرامي؟ قال: »بَلِ الرَّ

ولنعلم أن الاستقامة خير كرامة، فمن أقام على حذره وخوفه من الحرمان من 

التفسير الكبير )438/21(. 	(((
رواه البزار )220/7 برقم: 2793(، وقال: إسناده حسن، ورواه ابن حبان في صحيحه واللفظ له )281/1  	(((

برقم: 81(، وحسنه ابن كثير في تفسيره )509/3(.



313

القرآن، وأقام على طلبه الهدى من الله به، وحرص على التزام أخلاقه ومعانيه من 
التواضع والانكسار والتقوى.... كان هو صاحب الكرامة الحقيقية على الله: پ ڇ  ڇ 

ڍ ڍ ڌ ڌڍ ڍ ڌ ڌڎ پ ]الحجرات: 13[.
فهذا هو المقصود من الفتن التي قد يلقي الله بها في طريق العبد اختبارًا له، 

كما قال تعالى: پ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤڤ پ 

]الجن: 16، 17[.

ع إليه في دعائه حذرًا من  فمَن عرضَ له شيء من ذلك فليستغفر الله، وليتضرَّ
أن تصيبه الفتنة فيهلك والعياذ بالله.

والله المستعان، وهو على كل شيء وكيل.

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن314

العلامة الأولى: 
التغيير الإيجابي الشامل)))

العلامة الثانية: 
الزلزلة

القرآن العظيم يحتوي على أشد قوة تأثيرية على وجه الأرض، هذا ما أخبرنا 
ا كان وضعه-أن  الله -جل شأنه- به، لذا فمن المتوقع أنه إذا اتصل به شخص ما -أيًّ
القرآن  لمُنزل  ينهار ويسجد  ه، وتجعله  فيه زلزلة داخلية عنيفة، تهزه وترُجُّ يُحدث 

سبحانه.

ولقد تضمن القرآن في عدة مواضع وصفًا لهذه العلامة وأصحابها، كما في 
قوله تعالى: پ  ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ 
پ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  ڎچ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ 
]الإسراء: 107 - 109[.

فالآيات تخبرنا بتأثير القرآن السريع والمذهل على هؤلاء الذين ذكرتهم الآية، 
فعندما استمعوا لآياته لم يتمالكوا أنفسهم، وخارت قواهم، وانهاروا منكبين على 
الأرض سجدًا لله D وإكبارًا له، وعبروا عن هذا الإكبار والانبهار بالتسبيح، ولم 

يستطيعوا السيطرة على دموعهم فكان بكاؤهم دليلًًا آخر على تأثير القرآن فيهم.

العلامة الأولى وهي التغيير الإيجابي الشامل تم بفضل الله الحديث عنها في بداية الفصل الأول، وأنصح  	(((
نفسي والقارئ الكريم بالعودة لقراءتها مرة ثانية.



315

لا  »إنهم  الآيات:  هذه  على  تعقيبًا  الظلال  صاحب  يقول  هذا المعنى  وفي 
تنطق  ثم  پ  ڃ  ڃ  ڃ ڃ  ڃ  ڃ  پ   ولكن  يسجدون،  لا  فهم  أنفسهم،  يتمالكون 

ألسنتهم بما خالج مشاعرهم من إحساس بعظمة الله وصدق وعده: پ چ چ  چ چ 
چ ڇ ڇ ڇ ڇچ ڇ ڇ ڇ ڇ پ. 

ويغلبهم التأثر؛ فإذا الدموع تنطلق معبرة عن ذلك التأثر الغامر الذي لا تصوره الألفاظ: 
پڍ ڌ ڌ ڎ ڎ         ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ         پ فوق ما استقبلوه به من خشوع«))).

إنإن  الانهيارالانهيار  أمامأمام  قوةقوة  تأثيرتأثير  الآياتالآيات  لمنلمن  أهمأهم  علاماتعلامات  الاتصالالاتصال  الحقيقيالحقيقي  بهابها:: 

پ  ڱڱ  ڱڱ  ںں  ںں  ڻڻ  ڻڻ  ڻڻ  ڻڻ  پ ]مريم:  58[.

ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ک   ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ   پ 

                                        ک                                        کپ ]السجدة: 15[.

ويحكي صاحب الظلال عن واقعة حدثت له تصف شيئًا قريبًا من هذه الزلزلة 
فيقول: »كنت بين رفقة نسمر حين طرق أسماعنا صوت قارئ للقرآن من قريب، 
وكان  الكريم.  للقرآن  وننصت  لنستمع  الحديث  بيننا  فانقطع  النجم،  سورة  يتلو 

صوت القارئ مؤثرًا وهو يرتل القرآن ترتيلًًا حسنًا.

وشيئًا فشيئًا عِشت معه فيما يتلوه، عِشت مع قلب محمد صلى الله عليه وسلم في رحلته إلى 
الملأ الأعلى.. عِشت معه وهو في رحلته العُلوية الطليقة بقدر ما يُسعفني خيالي 

ق بي رُؤاي، وبقدر ما تُطيق مشاعري وأحاسيسي.. وتُحلِّ

.. ويستطرد قائلًًا: وارتجف كياني تحت وقع اللمسات المتتابعة في المقطع 
الأخير من السورة..

في ظلال القرآن )2254/4(. 	(((

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن316

پ ژ ڑ ڑ ک ژ ڑ ڑ ک  واستمعت إلى صوت النذير الأخير قبل الكارثة الداهمة: 
ک ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱک ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ پ ]النجم: 56 - 58[.

ثم جاءت الصيحة الأخيرة واهتز كياني كله أمام التبكيت الرعيب: پ ڱ ڱ  ڱ ڱ 
ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ پ ]النجم: 59 - 61[. 

من  سرت  قد  الرجفة  كانت   ]62 ]النجم:  پ  ہ  ہ  ہہ  ہ  ہ  پ   سمعت:  فلما 
قلبي حقًا إلى أوصالي، واستحالت رجفة عضلية مادية ذات مظهر مادي، لم أملك 
دموعًا  أكفكف  أن  ولا  أثبته،  أن  أتمالك  ولا  يختلج،  كله  جسمي  فظل  مقاومته، 

هاتنة، لا أملك احتباسها مع الجهد والمحاولة«))).

فما لهم لا يسجدون؟!
فيه  الذي يذم  D في معرض خطابه  الله  العميق أن  التأمل  إلى  ومما يدعو 
الكفار وينكر عليهم عدم إيمانهم، قد اشتمل كذلك الإنكار عليهم بعدم السجود 
پ  ې  ې  ې  ېۇٴۋۋۅۅۉۉې   ې  ې  ۇٴۋۋۅۅۉۉې   پ   القرآن:  آيات  سماع  عند 
]الانشقاق: 20، 21[.

وكأن رد الفعل الطبيعي لأي شخص يستمع القرآن هو السجود.

لله  القلب وهبوطه وخشوعه واستكانته  السجود هو خضوع  إن جوهر  نعم؛ 
D استكانة تسيطر على المشاعر وتستبد بها، فهو -إذن- يبدأ من القلب ويترجمه 
الجسد، فإن اكتفى المرء بسجود قلبه في غير الآيات التي يُسن فيها سجود الجسد 

فبها ونعمت.

)))	 في ظلال القرآن )3420/6، 3421(.



317

»إن كلمات القرآن الكريم كلها تأثير، لأنها من كلام الله رب العالمين، وإن 
كانت ألفاظه من ألفاظ كلام الناس، لكن الله تعالى أفاض عليها من فيضه، ونفخ 
فيها من روحه، ومن ثَم تفعل هذه الكلمات هذا الفعل العجيب في النفوس، ويزداد 

تعميق هذا السلطان القاهر على القلوب«))).

ويقول أبو عمران الجوني: »والله لقد صرف إلينا ربنا D في هذا القرآن ما 
لو صرفه إلى الجبال لحتَّها وحَنَاها«))).

وقرأ مالك بن دينار قوله تعالى: پ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک پ ]الحشر: 21[.

 ثم قال: أقسِمُ لكم لا يؤمن عبدٌ بهذا القرآن إلا صدع قلبه))).

وقال الضحاك في تفسيره لهذه الآية: »يقول تعالى: لو أنزلت هذا القرآن على 
إذًا يصدع ويخشع من  جبل فأمرته بالذي أمرتكم به، وخوفته بالذي خوفتكم به؛ 

خشية الله، فأنتم أحق أن تخشوا وتذلوا وتلين قلوبكم لذكر الله«))).

تأثير القرآن على كفار مكة
لقد أقر كفار مكة بقوة تأثير القرآن، لكنهم لم يؤمنوا بسبب كبرهم وعنادهم 

وخوفهم على امتيازاتهم ومكانتهم بين الناس، لذلك كانوا يقولون: پ   ے ے ۓ  ے ے ۓ 
تأثير  بقوة  إقرارهم  ]الزخرف: 31[، والدليل على  پ  ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ 
تأثير قاهر  القرآن عليهم أنهم قالوا عنه سحر، ومن المعلوم أن جوهر السحر هو 

پ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ  غلاب يأخذ بالقلوب والألباب: 
ٿ ٹ ٹ ٹ ٿ ٹ ٹ ٹ پ ]الأحقاف: 7[.

)))	 الإعجاز التأثيري للقرآن الكريم لمصطفى السعيد )ص: 82(.
)))	 حلية الأولياء لأبي نعيم الأصفهاني )311/2(.

)))	 أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء )378/2(.
)))	 الدر المنثور للسيوطي )474/9(.

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن318

لقد أقروا بتأثير القرآن لكن الكِبر منعهم من الإيمان: پ ڻ ۀ ۀ ہ ہ  ڻ ۀ ۀ ہ ہ 
پ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ۇہ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ 
]الزخرف: 30، 31[. 

إلى  تأثيره  يتواصون بعدم سماعه والتشويش عليه حتى لا يصل  لذلك كانوا 
عموم الناس فيسلموا بسماعه:

 پ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ پ ]فصلت: 26[.
كان  الذي  الذعر  على  »ليدل  الآية  تحمله  الذي  مكة  كفار  من  القول  هذا  إن 
يضطرب في نفوسهم، من تأثير هذا القرآن فيهم وفي أتباعهم، وهم يرون هؤلاء 
الأتباع يُسحرون -من وجهة نظرهم- بين عشية وضحاها من تأثير الآية والآيتين، 
والسورة والسورتين، يتلوها محمد أو أحد أتباعه السابقين، فتنقاد إليهم النفوس، 

وتهوي إليهم الأفئدة.

عتهم؛ ما أمروا أتباعهم هذا الأمر، وما  ة روَّ ولولا أنهم أحسوا في أعماقهم هزَّ
أشاعوا في قومهم بهذا التحذير، الذي هو أدل من كل قول على عمق التأثير))).

بالقرآن  المشركين  تأثر  السيرة من  إلينا كتب  نقلته  ما  المعنى  يؤكد هذا  ومما 
كالوليد ابن المغيرة الذي عبّر عن تأثره بقوله: والله إن لقوله الذي يقول حلاوة، 
وإن عليه لطلاوة، وإنه لمثمر أعلاه مغدق أسفله، وإنه ليعلو وما يعلى وإنه ليحطم 

ما تحته))).

وفي يوم من أيام مكة قرأ النبي صلى الله عليه وسلم النجم بمكة فسجد فيها وسجد من معه غير 

التصوير الفني في القرآن )ص: 14، 15(. 	(((
أخرجه الحاكم )550/2 برقم: 3872( وصححه، ووافقه الذهبي، والبيهقي في شعب الإيمان )287/1    	(((

برقم: 133(، وحسنه العراقي في تخريج الإحياء )324/1(.



319

شيخ أخذ كفًا من حصى -أو تراب- فرفعه إلى جبهته، وقال: يكفيني هذا ))) وكان 
هذا الرجل هو أمية بن خلف الذي قتل كافرًا يوم بدر.

لقد سجد المشركون وهم يمارون في الوحي والقرآن، وهم يجادلون في الله 
والرسول!

سجدوا تحت هذه المطارق الهائلة التي وقعت على قلوبهم والرسول صلى الله عليه وسلم يتلو 
الجميع،  فيسجد  ويسجد  والمشركون،  المسلمون  وفيهم  عليهم،  السورة  هذه 

المسلمون والمشركون. 

لا يملكون أن يقاوموا وقع هذا القرآن؛ ولا أن يتماسكوا لهذا السلطان.. ثم 
أفاقوا بعد فترة فإذا هم في ذهول من سجودهم كذهولهم وهم يسجدون« ))).

ويصف جبير بن مطعم I حاله عندما استمع القرآن وكان مشركًا، فيقول: 
سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقرأ في المغرب بالطور، فلما بلغ هذه الآية: پ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ 
ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڇ ڦ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ 

ڇ ڇ ڇ ڍ ڍڇ ڇ ڇ ڍ ڍ  پ ]الطور: 35 - 37[ كاد قلبي أن يطير!)))

التأثير المباشر للقرآن الكريم في الدعوة إلى الإسلام
معجزة القرآن تشمل الإعجاز البياني والإعجاز الغيبي والإعجاز التشريعي، 
وأنواعًا أخرى ذكرها العلماء، ولكن جوهر معجزته وسرها الأعظم في »إعجازه 

I، قال: »أول سورة  الله بن مسعود  رواه البخاري )40/2 برقم: 1067(، رواية أخرى: عن عبد  	(((
أنزلت فيها سجدة: والنجم، قال: فسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم وسجد من خلفه إلا رجلًًا رأيته أخذ كفًا من تراب 

فسجد عليه«، فرأيته بعد ذلك قتل كافرًا، وهو أمية بن خلف. )صحيح البخاري 142/6 برقم: 4863(.
في ظلال القرآن )3419/6(. 	(((

رواه البخاري )140/6 برقم: 4854(. 	(((

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن320

التأثيري«)))، وهي المعجزة التي تُشعر من يتعرض لها بأن شيئًا مذهلًًا يسيطر على 
عقله ومشاعره، ويأخذ بمجامع القلب، ويضعه تحت سيطرته التامة. لذلك كانت 
الدعوة للإسلام من خلال )تلاوة( القرآن هي الوسيلة الأولى التي استخدمها النبي 
أمامها  لانهار  إنسان  لها  تعرض  لو  جبارة  تأثيرية  معجزة  فللقرآن  وصحابته،  صلى الله عليه وسلم 
وأذعن واستسلم لمُنزله؛ شريطة ألا يكون بداخله من الكبر ما يقاوم ذلك الإذعان 

والاستسلام.

ى  ى  ې  ى ې  ى  ې  ې  پ  تعالى:  قوله  في  الحقيقة  هذه  القرآن  ر  قرَّ ولقد 
پ  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئې ئا  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا   ئا 
]التوبة: 6[.

»فلو لم يكن للقرآن العظيم من تأثير بالغ في قلوب سامعيه؛ لَمَا كان هو الحد 
الفاصل لنهاية إجارة المشرك«))).

وهناك نماذج عملية كثيرة تثبت أن ما يقذفه القرآن من تأثير رهيب كان السبب 
الدوسي،  بن عمرو  الغفاري، والطفيل  ذر  الصحابة كأبي  الكثير من  الأول لإسلام 
.I وعمر بن الخطاب، وأسيد بن حضير، وسعد بن معاذ، وأبي موسى الأشعري

تأثير القرآن على لبيد بن ربيعة
الشعر  فحول  أحد  على  القرآن  تأثير  بذكر  النقطة  هذه  حول  الحديث  ونختم 
الجاهلي، وأحد أصحاب المعلقات السبع الذين سارت بشعرهم الركبان، ألا وهو 

لبيد بن ربيعة، فبعد إسلامه لم يقل إلا بيتًا واحدًا، وهو قوله:

يقول محمد فريد وجدي: لما كان القرآن روحًا من أمر الله فلا جرم كانت له روحانية خاصة هي عندنا  	(((
جهة إعجازه والسبب الأكبر في انقطاع الإنس والجن عن محاكاة أقصر سورة من سوره، وارتعاد فرائص 

الصناديد والجبابرة عند سماعه. دائرة المعارف الإسلامية الجزء السابع مادة )قرأ(.
عظمة القرآن لمحمود الدوسري )ص: 328(. 	(((



321

حتى لبست من الإسلام سربالًًا والحمد لله الذي لم يأتني أجلي       	

وها هو أمير المؤمنين عمر بن الخطاب يقول له يومًا ما: أنشدني من شعرك، 
سورة  الله  علمني  أن  بعد  الشعر  لأقول  كنت  ما  له:  ويقول  البقرة،  سورة  فيقرأ 

البقرة))).

عن الشعبي قال: كتب عمر بن الخطاب إلى المغيرة بن شعبة وهو عامله على 
الكوفة: أن استنشد من قِبَلك من الشعراء ما قالوا في الجاهلية والإسلام، فأرسل 

إلى الأغلب العجلي، فقال: أنشدني، فقال:

 أرجــزًا تريــد أم قصيــدًا                     فقــد ســألت هيِّـــنًا موجــودًا

 قال: ثم أرسل إلى لبيد بن ربيعة، فقال: أنشدني، فقال: إن شئت أنشدتك مما 
قد عفي عنه من شعر الجاهلية، قال: لا أنشدني ما قلت في الإسلام. فانطلق إلى 

أديم فكتب فيه سورة البقرة، فقال: أبدلني الله مكان الشعر هذا.

عر سورة البقرة وآل عمران ))). هُ بالشِّ وفي رواية قال: أبدلني اللَّ

ماذا حدث للبيد الشاعر؟ 
فإن قلت: هل تعني أن من أهم علامات دخول نور القرآن وسريان روحه فيه 
مما  للقرآن،  السامع  أو  القارئ  يصيب  الذي  المشاعر  في  الشديد  التأثر  ذلك  هو 

يدفعه للسجود أو البكاء دون أن يتمالك نفسه؟

..نعم، هو كذلك، ولكن هذا الوصف يوضح التأثر المشاعري المزلزل فقط، 

المعجزة القرآنية لمحمد حسن هيتو )ص: 43، 44(. 	(((
)))	 الإشراف في منازل الأشراف لابن أبي الدنيا )برقم: 14(، وذكرها الحافظ ابن حجر في الإصابة )500/5(.

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن322

وهناك زلزلة أخرى تحدث في الفكر والتصور، وإليك -أخي القارئ- هذا المثل 
لتوضيح معنى زلزلة الأفكار والقناعات والتصورات التي يحدثها القرآن:

لو أن ملكًا لدولة متقدمة في مضمار التكنولوجيا ووسائل الرفاهية قد استقدم 
مه  أُميٌّ لا يعرف شيئًا، وعَيِّنَ له مرافقًا يعلِّ نائية فقيرة،  بلدة  إلى مملكته رجلًًا من 
علومًا  له  س  ويُدرِّ فيها،  والرفاهية  التقدم  وبوسائل  بها،  فه  ويعرِّ المدينة،  قوانين 

متخصصه ليعده أن يكون من العلماء المتخصصين.

لا شك أن هذا الرجل الأمي بعد أن يرى هذه المدينة وينبهر بها، سيمحو من 
ذهنه كل نظام الحياة الذي عاشه من قبل، وسيبدأ في التأقلم مع ظروفه الجديدة، 
تعليماته  وينفذ  شيء،  كل  في  يسأله  هذا،  لمرافقه  سيرجع  ذلك  في  ينجح  ولكي 
بدقة، وكلما واجهه موقف لا يعرف ماذا يفعل فيه رجع إليه بالسؤال، وكلما رأى 

شيئًا جديدًا، استفهم منه عن وظيفته واستخدامه.

الأفكـار  في  القـرآن  يُحـدثها  التي  الزلـزلة  حقيـقـة  من  قريـب  تصـور  هذا 
والتصورات.. فهي تمحو كل تصور خاطئ ملأ عقولنا، وتضعنا في حالة انبهار غير 
عادي، وتهز ثقتنا في كل ما تلقيناه سابقًا، لدرجة تجعلنا نتوقف عند كل ما نفعل كأنه 

أمر جديد ننتظر قرار القرآن فيه.. وهذا يُفسر ما حدث للبيد حين ترك الشعر.

حالة يضع القرآن أهله فيها، كأنهم ولدوا من جديد، أو كأنهم انتقلوا إلى عالم 
آخر فصار لزامًا عليهم أن يراجعوا مشاعرهم وتصوراتهم وسلوكياتهم على ميزان 

القرآن دون النظر لسابق رأيهم وخبرتهم فيها))).

ترتيب  لتعيد  المؤمنة  البشرية  النفس  لتهيئة  الزلزلة  سورة  اسم  تأثير  بعض  ندرك  قيل  ما  خلال  من  لعلنا  	(((
حساباتها ودرجة حساسيتها، وتضبط جهاز استقبالها على هذه الموجة: پ پ ڎ ڈ ڈ ژ ڎ ڈ ڈ ژ =  



323

ومما يُعرف به أهل القرآن:

ثالثًا: زيادة الإيمان مع كل لقاء بالقرآن

من معاني الإيمان: التصديق والثقة، وهو ينشأ -بإذن الله- عند إعمال الفكر في 
معنى من المعاني شريطة أن تتجاوب المشاعر مع مدلول هذا التفكر.

وتتفاعل  التفكير  بهذا  مشاعره  وتمتزج  الدنيا،  حقيقة  في  المرء  يتفكر  فعندما 
معه؛ من المتوقع أن يثمر -بإذن الله- زهدًا في الدنيا. فإذا ما داوم على هذا التفكر 
والتفاعل زاد الزهد، وأيضًا: إذا ما اتجه الفكر نحو حقيقة الآخرة وتعانقت العاطفة 
مع هذا الفكر فإن ذلك من شأنه أن يثمر -بإذن الله- رغبة في الآخرة، وتزداد هذه 

الرغبة كلما تكرر هذا الأمر... وتلك هي زيادة الإيمان.

وإذا ما اتجه الفكر نحو اسم من أسماء الله الحسنى، وتجاوبت المشاعر مع هذا 
الفكر فإن النتيجة المتوقعة -بإذن الله- هي زيادة الإيمان بالله من خلال معاني هذا 

الاسم.

فإذا ما أسقطنا هذه الحقيقة على القرآن لوجدنا أنه من النتائج الثابتة المترتبة 
على اللقاء بالقرآن )تلاوة أو استماعًا( هو زيادة الإيمان بكل ما ينبغي الإيمان به، 
مما ينفع المرء في الدنيا والآخرة، فالقرآن يستثير كوامن العقل للتفكر في جوانب 
رْق على المشاعر حتى تستثار، ومن  الإيمان المختلفة ويمزج هذا التفكر بدوام الطَّ
ثَم يحدث التعانق بين الفكر والعاطفة، فينشأ الإيمان -بإذن الله- ويخرج المرء بعد 
لقائه بالقرآن وهو أشد حبًا لله، وخشيةً منه، ورجاءً فيه، وافتقارًا إليه، وتوكلًًا عليه.. 

ويكون كذلك أشد زهدًا في الدنيا، ورغبةً في الآخرة.

= ژ ڑ ڑک ک ک ک گ گ گ ژ ڑ ڑک ک ک ک گ گ گ پپ ]الزلزلة: 7، 8[ لأنه لا يمكن أن يصبح 
الكلمات الأولى من  الزلزلة وأهوال  الشديدة إلا بعد صدمة  الدرجة من الحساسية  ميزان الأعمال بهذه 

السورة وآياتها.

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن324

 ،]2 ]الأنفال:  پ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  پ  تعالى:  قوله  ذلك  ويؤكد 
ڦ  ڦ  ڤڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ ٿ  ڦ ٿ  ڦ  ڤڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ ٿ  ٿ  پ  وقوله: 

ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ پ ]التوبة: 124[.

قال علي I: كانت السورة إذا نزلت على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم أو الآية أو 
أكثر زادت المؤمنين إيمانًا وخشوعًا، ونهتهم فانتهوا))).

وأذكر لك -أخي القارئ- مثالًاً للتأثير الإيماني لسورة من سور القرآن على 
بعض الصحابة: 

فقد نزل رجل من العرب ضيفًا على عامر بن ربيعة I، فأكرم عامر مثواه، 
وكلّم فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فجاءه الرجل فقال: إني استقطعت رسول الله صلى الله عليه وسلم واديًا 
ما في العرب وادٍ أفضل منه، وقد أردت أن أقطع لك منه قطعة تكون لك ولعقبك 
من بعدك. قال عامر: لا حاجة لي في قطيعتك، نزلت اليوم سورة أذهلتنا عن الدنيا: 

پ  ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ ))) ]الأنبياء: 1[.

يوم  في  آخر  به  فمر  يبني جدارًا  كان  النبي صلى الله عليه وسلم  أن رجلًًا من أصحاب  وروي 
فقال  القرآن؟  من  اليوم  نزل  ماذا  الجدار:  يبني  كان  الذي  فقال  السورة  نزول هذه 
]الأنبياء: 1[،  پ  پ   ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ  اليوم:  نزل  الآخر: 

فنفض يده من البنيان وقال: والله لا بنيت أبدًا وقد اقترب الحساب))).

عزاه المتقي الهندي في كنز العمال )برقم: 4216( لأبي بكر الوراق في أماليه، والعسكري في المواعظ. وقال:  	(((
سنده حسن.

رواه أبو نعيم في الحلية )179/1(. 	(((
الجامع لأحكام القرآن للقرطبي )266/11(. 	(((



325

مع الأخذ في الاعتبار أن التوازن في ضبط حركة الإنسان يجعله كلما زاد زهدًا 
فيها زاد إصرارًا على السعي والإكثار من أعمال البر والخير، حتى يزيد رصيده في 

الآخرة التي تعلق قلبه بها بعد فراغه من التعلق بالدنيا.

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن326

ومن علامات أهل القرآن:
رابعًا: تدبر آياته

فقراءة  فقط،  فهمها  وليس  آياته،  تدبر  بالقرآن:  الانتفاع  حُسن  علامات  ومن 
القرآن تختلف عن قراءة أي كتاب آخر، فنحن حين نتناول كتابًا من الكتب ونقرأ فيه 
فإن هدفنا الأساس يكاد ينحصر في فهم عباراته ومدلولاته، أما بخصوص القرآن 
فلا ينبغي أن يقتصر الأمر على مجرد فهم آياته؛ بل لا بد وأن يتعداه إلى النظر في 
بتكرار  القلب  في  المشاعر معها والاتعاظ بها ورسوخ مدلولها  معانيها وتجاوب 

عرضها عليه.

ونحتاج بدايةً إلى توضيح معنى تدبر القرآن، وهل المقصد منه إعمال العقل 
فقط في الآيات التي نتلوها أم أن الأمر يحتاج  لأكثر من ذلك؟

إلى  يقود  تفكرًا  فيه  لنتفكر  القرآن  أنزل   D الله  أن  الله-  -بعون  الجواب 
ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ڤ   ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  الصحـيح:پ  بمعـناه  التـدبر 
ڦ ڦ پ ]النحل: 44[، والتفكر الصحيح يقود إلى تذكر حقائق الإيمان، وكلما 
ض العقل أكثر للقرآن وزاد تفكره فيه تفتحت نوافذه شيئًا فشيئًا، وزادت مساحة  تعرَّ
»التدبر«  عليه  يُطلق  ما  وهو  فيه  فيرسخ  القلب  على  أثرها  من  شيء  ليعود  التذكر 

ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ   ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  پ  القلب:  مع  القرآن  عمل  حقيقة  هي  وهذه 
ڃ ڃ چ ڃ ڃ چ پ ]ص: 29[.

فالتدبر معناه: طلب دُبر الشيء، أي عاقبته، وما يؤول إليه معناه.. فآثار معاني 
ورجائه  وخشيته  ومحبته  به  والاستعانة  عليه  والتوكل  له  والإخلاص  لله  التأله 
وحُسن الظن فيه ومهابته وإجلاله وتعظيمه والخضوع له... عندما تصل تلك الآثار 
إلى القلب وترسخ فيه؛ حينئذ نكون قد سرنا في طريق التدبر وانتفاع القلب بالقرآن، 



327

بالقرآن:  I وهو يصف صور الانتفاع الحقيقي  وكما قال عبدالله بن مسعود 
»...إنَِّ قَوْمًا يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لََا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ، وَلَكِنْ إذَِا وَقَعَ فِي الْقَلْبِ، فَرَسَخَ فِيهِ 

نَفَعَ«))).

يتأثر  والقلب  والتذكر،  التفكر  محل  العقل  أن  أي  القلب،  مكانه  فالتدبر   ..
معاني  وصول  أي  التدبر  يحدث  أقفاله  وفُتحت  الموانع  عنه  انتفت  فإن  ويتعظ، 
القرآن ورسوخها فيه -بإذن الله- ومن ثم احتلالها جزءًا من مشاعره، وباستمرار 

التدبر تهيمن هذه المعاني على القلب فيُسلم كله لله، .. وفي قوله تعالى: ﴿ ک ک 
گ گ گ گ ڳ ڳ گ گ گ گ ڳ ڳ ﴾ ]محمد: 24[ إشارة إلى أن ما يمنع الناس من 
تدبر القرآن هي الأقفال التي تُغلق القلوب، لذلك فإن إطلاق لفظ تدبر القرآن دون 
توضيح المقصود منه قد يؤدي إلى الخلط بين التفكر العقلي والتدبر القلبي  بل من 
المتوقع أن نتجه نحو التفكر العقلي لإمكانية قيامنا به من ناحية، ولصعوبة التدبر 

القلبي من ناحيةٍ أخرى.

تُغلق  التي  الأقفال  بسبب  لانستطيعه  -غالبًا-  قلبي  عملٌ  القرآن  تدبر  إن 
القلوب، أما اللفظ الصحيح الذي ينبغي أن نتعاطاه ويعبر عن واقعنا فهو: »التفكر 

في القرآن«، لأن التفكر أمر يقدر عليه الجميع -بإذن الله- بشيء من الجهد.

وحين نقرأ كلام العلماء بأهمية وضرورة تدبر القرآن فعلينا أن نستحضر هذا 
القلب  أقفال  وفتح  والتذكر  التفكر  يستلزم  الصحيح  بمعناه  التدبر  وأن  المعنى، 

وليس فقط إعمال العقل في فهم الآيات مهما كان تنوع المعاني المستخرجة.

الطريق إلى التدبر
الذي  للمعرفة؛  الشغوف  ي  الُأمِّ بنفسية  القرآن  آيات  في  الصحيح  التفكر  إن 

رواه الإمام مسلم )563/1 برقم: 822(. 	(((

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن328

الله  بعون  سيثمر  عقابه  من  وحذرًا  فيه  رجاءً  يزيده  عما  ويبحث  الله  لقاء  يخشى 
وأكثر  أكثر  للقرآن  النفسية  بهذه  المرء  تعرض  وكلما  واتعاظًا..  تذكرًا  وتوفيقه: 
الحجاب  ورق  واتعاظه،  تذكره  وزاد  تدريجيًا،  عقله  نوافذ  تفتحت  له  وتجرد 
المضروب على قلبه، حتى يزول ذلك الحجاب -بإذن الله- فتباشر حقائق الإيمان 
القلب وتحتل جزء معتبرًا من مشاعره، وشيئًا فشيئًا تزداد هذه المساحة حتى تصير 
لها الكلمة العليا في القلب بإذن الفتاح العليم، ويدوم ذلك مع استمرار تجرد المرء 
أبيض لا  قلبًا سليمًا  بالطويلة:  فترة ليست  القلب بعد  النفسية ليصبح  للقرآن بهذه 
تضره فتنة ما دامت السماوات والأرض.. نسأل الله D أن يمن علينا بمثل هذا 

القلب.

قال علي I: ألا إن الفقيه كل الفقيه، الذي لا يقنِّط الناس من رحمة الله، 
ولا يؤمنهم من عذاب الله، ولا يرخص لهم في معاصي الله، 

ولا يدع القرآن رغبة عنه إلى غيره 
ولا خير في عبادة لا علم فيها، 

ولا خير في علم لا فهم فيه، 
ولا خير في قراءة لا تدبر فيها ))).

من ثمرات التدبر
إن التدبر بمعناه الحقيقي هو الوسيلة الأكيدة لتحقيق الهدف من نزول القرآن، 
بالندم  الشعور  الله-  الذي يؤجج -بإذن  التذكر والعظة والاعتبار، وهو  بوابة  فهو 
تجاه ما يرتكبه المرء من آثام أو ما يقصر فيه من واجبات، وهو الطريق الآمِن لشحذ 

رواه أبو نعيم في الحلية )77/1(، وذكره الغزالي في إحياء علوم الدين )282/1( وقال: وإذا لم يتمكن من 	(((
           التدبر إلا بترديد فليردد. 



329

الهمم وزيادة الإيمان، وتقوية الإرادة، وهو البداية الحقيقية للتخلق بأخلاق القرآن.

والتدبر الصحيح لا بد أن يصحبه تجاوب من المرء، وذلك بحسب الآيات المقروءة، 
نحو  المرء  تدفع  آيات  وهناك  واللسان،  بالمشاعر  معها  التجاوب  تستدعي  آيات  فهناك 

العمل بمقتضاها.

پ   ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ  ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ  نقرأ قوله تعالى:  فعندما 
پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ 

ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڃ ڤ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ 

ڃ ڃ چ چ ڃ ڃ چ چ پ ]البقرة: 164[. 

.. عندما نتفكر فقط في هذه الآية وذلك بفهم معانيها -ولو بصورة إجمالية- ثم 
نتجاوزها لما بعدها فإننا بذلك نكون قد تفكرنا فيها دون تدبر، فالتدبر يستدعي التأمل 
فيها والتفكير فيما ينبغي أن نفعله تجاه ما دلَّت عليه الآية من تأجيج الشعور بعظمة الله 

وإكباره، ليترجم اللسان هذا الشعور بالتسبيح والحمد والثناء على الله جل شأنه. 

وهكذا في بقية الآيات، فمن قرأ آيات ذكر الجنة وفَهمها ولكنه لم يتأملها ولم 
فإنه  دخولها  الله  بسؤال  المشاعر  هذه  يترجم  ولم  نحوها،  الشوق  مشاعر  تتأجج 

بذلك لم يتدبرها.

ويشرح ذلك الإمام السيوطي فيقول: وصفة التدبر أن يشغل قلبه بالتفكر في معاني ما 
يلفظ به، ويتأمل الأوامر والنواهي، فإن كان مما قصر عنه فيما مضى: اعتذر واستغفر، وإذا 
دعاء:  أو  م،  وعظَّ ه  نزَّ تنزيه:  أو  وتعوذ،  أشفق  عذاب:  أو  وسأل،  استبشر  رحمة:  بآية  مر 

تضرع وطلب))).

الإتقان في علوم القرآن للسيوطي )283/1(. 	(((

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن330

من أمثلة التدبر
ومن أمثلة التدبر التي جاء ذكرها في القرآن قوله تعالى: پ   ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ 
فهؤلاء   ،]83 ]المائدة:  پ  ٺڭڭ   ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  ٺپ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ 

ففهموه، وفاضت أعينهم من الدمع تأثرًا به،  المذكورون في الآية استمعوا القرآن 
 ولم يكـتفوا بذلك، بل تفكـروا فيما ينبغي عليهم أن يفعـلوه كنتيجـة مترتبة على 

ٹٹڤڤڤ  ٹٹڤڤڤ ٿٿٿٿٹٹ  پٿٿٿٿٹٹ  قـالوا؟  فمــاذا  سمعوه،  ما 
ڤڦڦڦڦڄڄڄڄڃڃڃڤڦڦڦڦڄڄڄڄڃڃڃپ ]المائدة: 83، 84[.

ژ  ژ  ڈ  ژ   ژ  ڈ  پ  تعالى:  قوله  التدبر  لمفهوم  القرآن  ذكرها  التي  الأمثلة  ومن 
ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ 
 ،190 عمران:  ]آل  پ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڻ ڳ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ 
191[، فماذا أوصلهم هذا التفكر الصحيح والتأمل في آيات السماوات والأرض؟ 

پڻ ڻ ڻ ۀ ۀڻ ڻ ڻ ۀ ۀ پ ]آل عمران: 191[ فكانت النتائج والمآلات لهذا التفكر: 

ڭ  ڭ  ڭ  ۓڭ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ڭ   ڭ  ڭ  ۓڭ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  پ 
ې  ې  ې  ۉۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۈ ۇٴ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ې ۇ  ې  ې  ۉۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۈ ۇٴ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ 
ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ئۈ ې  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې 

ئې ئې ئېئى ئى ئى ی ی یئې ئې ئېئى ئى ئى ی ی ی پ ]آل عمران: 191 - 194[.

نماذج عملية من الجيل الأول
فإذا ما نظرنا إلى الجيل الأول -الجيل القرآني الفريد- لوجدنا تحقق هذه العلامة 
 :I فيهم وبصورة جلية، وكان إمامهم في ذلك الرسول صلى الله عليه وسلم.. يقول حذيفة بن اليمان
المائة، ثم مضى، فقلت:  البقرة، فقلت: يركع عند  ليلة فافتتح  النبي صلى الله عليه وسلم ذات  صليت مع 



331

يصلي بها في ركعة، فمضى، فقلت: يركع بها، ثم افتتح النساء فقرأها، ثم افتتح آل عمران 
ذ،  فقرأها، يقرأ مترسلًًا، إذا مر بآية فيها تسبيح سبح، وإذ مر بسؤال سأل، وإذا مر بتعوذ تعوَّ
ثم ركع فجعل يقول: »سُبْحَانَ رَبِّيَ الْعَظِيم« فكان ركوعه نحوًا من قيامه، ثم قال: »سَمِعَ 
عْلَى« فكان  اللهُ لمَِنْ حَمِدَهُ«، ثم قام طويلًاً قريبًا مما ركع، ثم سجد فقال: »سُبْحَانَ رَبِّيَ الْْأَ

سجوده قريبًا من قيامه))).

وعن عائشة J قالت: كان النبي صلى الله عليه وسلم يكثر أن يقول في ركوعه وسجوده: 
هُم ربنا وبحمدك، اللهم اغفر لي، يتأول القرآن، وذلك بعد أن نزلت  سُبْحَانَكَ اللَّ

چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  چ   ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  پ    النصر:  سورة 
چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍڍ ڌ ڌ ڎ ڎچ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍڍ ڌ ڌ ڎ ڎ پ))) 

]النصر: 1 - 3[.

وعندما نزلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم: پ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چڇ ڇ ڇ ڇ ڍ  ڃ ڃ ڃ چ چ چ چڇ ڇ ڇ ڇ ڍ 
ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈڈ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈڈ پ الآية ]البقرة: 284[، اشتد ذلك على أصحاب 

رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأتوا رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم بركوا على الركب، فقالوا: أي رسول الله، 
كلفنا من الأعمال ما نطيق: الصلاة والصيام والجهاد والصدقة، وقد أنزلت عليك 
هذه الآية، ولا نطيقها. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »أَتُرِيدُونَ أَنْ تَقُولُوا كَمَا قَالَ أَهْلُ الْكِتَابَيْنِ 
نَا وَإلَِيْكَ الْمَصِيرُ«  مِنْ قَبْلِكُمْ: سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا؟ بَلْ قُولُوا: سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا، غُفْرَانَكَ رَبَّ
بها  ذلت  القوم،  اقترأها  فلما  وإليك المصير،  ربنا  غفرانك  وأطعنا  سمعنا  قالوا: 
ألسنتهم فأنزل الله في إثرها: پ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ںڍپ الآية 

رواه مسلم )536/1 برقم: 772(. 	(((
أصل الحديث في الصحيحين )البخاري 163/1 برقم: 817، ومسلم 350/1 برقم: 484( والتصريح  	(((

بأن ذلك يعني سورة النصر عند عبد الرزاق في المصنف )155/2 برقم: 2878(.

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن332

]البقرة: 285[ فلما فعلوا ذلك نسخها الله تعالى، فأنزل الله D: پ ۇ ۇ ۆ  ۇ ۇ ۆ 

ئا ئائە  ى  ى  ې  ې  ې  ۉې  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ئا ئائە ۆ  ى  ى  ې  ې  ې  ۉې  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ۆ 

پ ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې  ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې  نعم،  ]البقرة: 286[ قال:  پ 

ئېئې ئېئې پ ]البقرة: 286[ قال: نعم، پ ئى ئى ئى ی ی ی ی ئج ئى ئى ئى ی ی ی ی ئجئح پ ]البقرة: 286[ قال 

تخپ  تح  تج  بي  بى  بم  بحبخ  بج  ئي  ئى  ئم  تخ  تح  تج  بي  بى  بم  بحبخ  بج  ئي  ئى  ئم  پ  نعم، 
]البقرة: 286[ قال: نعم ))).

وعن عبد الله بن مسعود I قال: لما نزلت هذه الآية: پ ٱ ٻ ٻ  ٱ ٻ ٻ 
ٻ ٻ پٻ ٻ پ پ ]الأنعام: 82[ شق ذلك على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقالوا: 

إنَِّمَا هُوَ كَمَا قَالَ  ونَ،  تَظُنُّ أينا لا يظلم نفسه؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : »لَيْسَ هُوَ كَمَا 
لُقْمَانُ لِِابْنهِِ: پ ڤ ڤ ڦ ڦڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڤ ڤ ڦ ڦڦ ڦ ڄ ڄ ڄ پ))) ]لقمان: 13[.

وعن أبي هريرة I قال: لما نزلت: پ   ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ پ ]النساء: 123[ 
دُوا، فَفِي كُلِّ مَا  بلغت من المسلمين مبلغًا شديدًا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »قَارِبُوا، وَسَدِّ

َّى النَّكْبَةِ يُنْكَبُهَا، أَوِ الشَّوْكَةِ يُشَاكُهَا« ))). َّارَةٌ، حَت يُصَابُ بِهِ الْمُسْلِمُ كَف

وعن ابن أبي ذئب عن صالح قال: كنت جارًا لابن عباس L وكان يتهجد 
من الليل فيقرأ الآية ثم يسكت قدر ما حدثتك، وذاك طويل، ثم يقرأ. قلت: لأي 

شيء فعل ذلك؟ قال: من أجل التأويل يفكر فيه))).

رواه مسلم )115/1 برقم: 125(. 	(((
رواه البخاري )15/1 برقم: 32(، ومسلم )114/1 برقم: 124(، واللفظ له. 	(((

رواه مسلم )1993/4 برقم: 2574(. 	(((
مختصر قيام الليل للمروزي )ص: 215(. 	(((



333

خامسًا: الشعور بالسكينة

بالسكينة والطمأنينة  بالقرآن: الشعور  البارزة للاتصال الحقيقي  من العلامات 
والراحة والأمن والهدوء، فالسكينة بمثابة الخيمة التي تنزل من السماء فتُحيط بقارئ 
القرآن وتَفصِله عن الجو المحيط به، فيشعر وكأنه قد انغمس في الرحمة والطمأنينة.. 

فرس  وعنده  الكهف  سورة  يقرأ  كان  رجلًًا  أن   I عازب  بن  البراء  عن 
مربوط بشطنين))) فتغشته سحابة فجعلت تدور وتدنو وجعل فرسه ينفر منها فلما 

لَتْ للِْقُرْآنِ«))). كِينَةُ تَنَزَّ أصبح أتى النبي صلى الله عليه وسلم فذكر ذلك له فقال: »تلِْكَ السَّ

ومعه  ورحمة  طمأنينة  فيه  المخلوقات  من  شيء  أنها  المختار  النووي:  قال 
الملائكة))).

I- مأدبة الله، فمن دخل فيه  إن القرآن -كما يقول عبد الله بن مسعود 
فهو آمن))).

ومما يؤكد هذا المعنى قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ 
حْمَةُ،  كِينَةُ، وَغَشِيَتُهُمُ الرَّ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إلَِّاَّ نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّ

تُهُمُ الْمَلََائكَِةُ، وَذَكَرَهُمُ اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ«))). وَحَفَّ

شطنين: مثنى شطن وهو الحبل الطويل. 	(((
رواه البخاري )201/4 برقم: 3614(، ومسلم )547/1 برقم: 795(، واللفظ له. 	(((

صحيح مسلم بشرح النووي )82/6(. 	(((
رواه ابن المبارك في الزهد )برقم: 787(. 	(((

رواه مسلم )2074/4 برقم: 2699(. 	(((

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن334

والجدير بالذكر أن الشعور بالسكينة والراحة هو وصف للجو النفسي الذي 
يعيش فيه قارئ القرآن أو مستمعه، ولا يتنافى هذا الشعور مع تفاعل المشاعر مع 
الخطاب القرآني من رغبة ورهبة وإجلال لله، كمن يجلس في غرفة مكيفة الهواء 
في يوم شديد الحرارة، فإنه يشعر بالراحة، ولا يتنافى هذا الشعور مع بقية مشاعره 
التي قد تكون متأججة في اتجاه ما نتيجة لتعرضه لمؤثر أججها، كمن بلغه مرض 
الشعور  مع  تتنافى  لا  المشاعر  هذه  الحزن..  مشاعر  ستتملكه  فيقينًا  ابنه  أو  أبيه 

بالراحة الذي يسببه مبرد الهواء.. والله أعلم.



335

ومن دلائل الاتصال الحقيقي بالقرآن:
سادسًا: الشعور بالسعادة والمتعة والأنس

عادة؟ ما هي السَّ
هي الشعور باللذة والمتعة، لذلك يسعى الناس جميعًا لتحصيلها بشتى الطرق.

 والسعادة من مخلوقات الله: پ ک ک ک گگ  ک ک ک گگ پ ]الزمر: 62[، وهي في 
أن  سبحانه  أخبرنا  ولقد   ،]21 ]الحجر:  پ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  پ  خزائنه: 
پ  چ  چ  ڃ  ڃ  چڃ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  پ  السعادة:  لصاحبه  يجلب  بالقرآن  الصحيح  اللقاء 

عَد. ]طه: 2[ أي بل لتسَّ

پ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤڦ ڦ ڦ ڦ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤڦ ڦ ڦ ڦ 

ڄ ڄ ڄ ڄ ڄڄ  ڄڄ  پ ]التوبة: 124[.

ومما يؤكد هذا المعنى ما جاء في قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »مَا أَصَابَ أَحَدًا قَط هَمٌّ 
فِيَّ  مَاضٍ  بيَِدِكَ،  نَاصِيَتيِ  أَمَتكَِ،  ابْنُ  عَبْدِكَ،  ابْنُ  عَبْدُكَ،  إنِِّي  هُمَّ  اللَّ فَقَالَ:  حَزَنٌ  وَلََا 
مْتَهُ  يْتَ بهِِ نَفْسَكَ، أَوْ عَلَّ حُكْمُكَ، عَدْلٌ فِيَّ قَضَاؤُكَ، أَسْأَلُكَ بكُِلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ، سَمَّ
أَنْ  عِنْدَكَ؛  الْغَيْبِ  عِلْمِ  فِي  بهِِ  اسْتَأْثَرْتَ  أَوِ  كِتَابكَِ،  فِي  أَنْزَلْتَهُ  أَوْ  خَلْقِكَ،  مِنْ  أَحَدًا 

ي«))). تَجْعَلَ الْقُرْآنَ الْعَظِيمَ رَبيِعَ قَلْبيِ، وَنُورَ صَدْرِي، وَجَلََاءَ حُزْنيِ، وَذَهَابَ هَمِّ

يقول ابن القيم في قوله صلى الله عليه وسلم: »أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ الْعَظِيمَ رَبيِعَ قَلْبيِ، وَنُورَ صَدْرِي« 

رواه أحمد )246/6 برقم: 3712(، والبزار )363/5 برقم: 1994(، وابن حبان )253/3 برقم: 972(،  	(((
I، وحسنه ابن حجر في نتائج  والطبراني في المعجم الكبير )169/10( عن عبد الله بن مسعود 

الأفكار )100/4(.

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن336

كان  ولما  به..  القلوب  لحياة  به؛  القرآن  شبه  الأرض،  يحيي  الذي  المطر  الربيع: 
الحزن والهم والغم يضاد حياة القلب واستنارته سأل أن يكون ذهابها بالقرآن، فإنها 
أحرى ألا تعود، وأما إذا ذهبت بغير القرآن من صحة أو دنيا أو زوجة أو ولد فإنها 

تعود بذهاب ذلك))).

الهموم  إزالة  أسباب  أهم  من  القرآن  أن  على  واضحة  دلالة  الدعاء  هذا  وفي 
مرتبط  أنه  لوجدنا  الدعاء  في  تأملنا  ولو  والفرح،  السعادة  واستجلاب  والأحزان، 
ارتباطًا وثيقًا بالتعامل مع القرآن، فالرسول صلى الله عليه وسلم يعلمنا أن نسأل الله D بأن يجعل 
القرآن سببًا لحياة القلب وإزالة همومه وغمومه، وهل يمكن للقرآن أن يفعل ذلك 

دون اللقاء به؟!

.. كلا، فإن الانتفاع بهذا الدعاء في الحقيقة يستلزم اللقاء مع القرآن تلاوة أو 
استماعًا.

وفي هذا المعنى يقول الإمام ابن تيمية: 

»إن اللذة والفرح والسرور، وطيب الوقت والنعيم الذي لا يُمْكن التعبير عنه، 
إنما هو في معرفة الله E وتوحيده والإيمان به، وانفتاح الحقائق الإيمانية، 

والمعارف القرآنية«))).

ل عبَّاد بن بشر I آلام السهام الثلاثة التي أصابت  وهذا يفسر لنا سبب تحمُّ
جسده وهو يقرأ القرآن، فالروعة التي ملأت قلبه أنسته تلك الآلام.

ففي غزوة ذات الرقاع يقول جابر بن عبد الله L: »خرجنا مع رسول الله 

)))	 الفوائد لابن القيم )ص: 39، 40(.
رسائل ابن تيمية من السجن )ص: 31(. 	(((



337

صلى الله عليه وسلم في غزوة ذات الرقاع، فأصيبت امرأة من المشركين، فلما انصرف رسول الله 
صلى الله عليه وسلم قافلًًا، وجاء زوجها وكان غائبًا، فحلف أن لا ينتهي حتى يهريق دمًا في أصحاب 
محمد صلى الله عليه وسلم، فخرج يتبع أثر النبي صلى الله عليه وسلم، فنزل النبي صلى الله عليه وسلم منزلًًا، فقال: »مَنْ رَجُلٌ يَكْلَؤُنَا 
يا  نحن  فقالا:  الأنصار،  من  ورجل  المهاجرين،  من  رجل  فانتدب  هَذِهِ؟«  لَيْلَتَنَا 
عْبِ«، قال: وكانوا نزلوا إلى شعب من الوادي،  رسول الله، قال: »فَكُونُوا بفَِمِ الشِّ
أحب  الليل  أي  للمهاجري:  الأنصاري  قال  الشعب،  فم  إلى  الرجلان  خرج  فلما 
إليك أن أكفيكه؟ أوله أو آخره؟ قال: اكفني أوله، فاضطجع المهاجري فنام، وقام 
القوم،  ربيئة  أنه  عرف  الرجل  شخص  رأى  فلما  الرجل،  وأتى  يصلي،  الأنصاري 
فرماه بسهم، فوضعه فيه، فنزعه فوضعه، وثبت قائمًا، ثم رماه بسهم آخر، فوضعه 
فيه، فنزعه فوضعه، وثبت قائمًا، ثم عاد له بثالث، فوضعه فيه، فنزعه فوضعه، ثم 
ركع وسجد، ثم أهب صاحبه، فقال: اجلس فقد أوتيت، فوثب، فلما رآهما الرجل 
عرف أن قد نذروا به فهرب، فلما رأى المهاجري ما بالأنصاري من الدماء، قال: 
سبحان الله؛ ألا أهببتني؟! قال: كنت في سورة أقرؤها، فلم أحب أن أقطعها حتى 
أنفذها، فلما تابع الرمي ركعت فأريتك.. وايم الله، لولا أن أضيع ثغرًا أمرني رسول 

الله صلى الله عليه وسلم بحفظه، لقطع نفسي قبل أن أقطعها، أو أنفذها ))).

فالقرآن كما يقول محمد بن واسع: »بستان العارفين، فأينما حلوا منه حلوا في 
نزهة«))).

وهذا عبد الله بن مسعود I يصف شعوره وهو يقرأ سور آل حم فيقول: 

علقه البخاري في الصحيح )46/1(، ورواه أحمد في المسند واللفظ له )51/23 برقم: 14704(، وأبو  	(((
 ،)1096 برقم:   375/3( حبان  وابن   ،)36 برقم:   24/1( خزيمة  وابن   ،)198 برقم:   141/1( داود 

والحاكم )258/1 برقم: 557(، وقال : صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي.
حلية الأولياء )347/2(. 	(((

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن338

»إذا وقعت في آل حم وقعت في روضات دمثات أتأنق فيهن«))).

ما شبعتم من كلام  قلوبكم  »لو طهرت  يقول:   I بن عفان  وكان عثمان 
الله«))).

دعني أستمتع بالقرآن
عن عبد الله بن عمرو L قال: جمعت القرآن، فقرأت به في كل ليلة، فبلغ 

ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: 

»إنِِّي أَخْشَى أَنْ يَطُولَ عَلَيْكَ زَمَانٌ أَنْ تَمَلَّ اقْرَأَهُ فِي كُلِّ شَهْرٍ«، قلت: يا رسول 
الله، دعني أستمتع من قوتي وشبابي، قال: »اقْرَأَهُ فِي كُلِّ عِشْرِينَ«، قلت: يا رسول 
الله، دعني أستمتع من قوتي وشبابي، قال: »اقْرَأَهُ فِي عَشْرٍ«، قلت: يا رسول الله، 
الله،  يا رسول  سَبْعٍ«، قلت:  كُلِّ  فِي  دعني أستمتع من قوتي وشبابي، قال: »اقْرَأَهُ 

دعني أستمتع من قوتي وشبابي، فأَبَى«))).

فقول عبد الله بن عمرو: 

»دعني أستمتع من قوتي وشبابي«، وتكرار ذلك يدل دلالة واضحة على أن 
وقوته  بشبابه  يستمتع  أن  يريد  فهو  والمتعة،  السعادة  مصدر  كان  عندهم  القرآن 

بالإكثار من تلاوة القرآن.

السهلة  الموطئ  اللينة  الدمثة:  والروضة   ،)30285 برقم:   153/6( المصنف  في  شيبة  أبي  ابن  رواه  	(((
الخضرة، ومعنى أتأنق فيهن: أتتبع محاسنهن، وأعجب بهن، وأستلذ قراءتهن، وأتمتع بمحاسنهن. ]لسان 

العرب: أنق 9/10[.
رواه أبو نعيم في حلية الأولياء )300/7(. 	(((

رواه أحمد في المسند )67/11 برقم: 6516(، واللفظ له، والبخاري )196/6 برقم: 5052(، ومسلم  	(((
)814/2 برقم: 1159(.



339

ويؤكد الحسن البصري على هذه العلامة فيقول: تفقدوا الحلاوة في الصلاة، 
وفي القرآن، وفي الذكر، فإن وجدتموها فامضوا وأبشروا، وإن لم تجدوها فاعلموا 

أن الباب مغلق.

وكان مالك بن دينار يقول: »إن الصديقين إذا قُرئ عليهم القرآن طربت قلوبهم 
إلى الآخرة«))).

فالشعور بالسعادة واللذة علامة مميزة للاتصال الحقيقي بالقرآن، يقول فضل 
الرقاشي: ما تلذذ العابدون، ولا استطارت قلوبهم بشيء كحسن الصوت بالقرآن، 

وكل قلب لا يجيب على حسن الصوت بالقرآن فهو قلب ميت ))).

داود  وبين  بيننا  كان  فتقول:  بالليل  حاله  الطائي  داود  جيران  إحدى  وتصف 
الطائي حائط قصير، فكنت أسمع حنينه عامة الليل لا يهدأ، قالت: وربما سمعته 
اد،  يقول في جوف الليل: اللهم همك عطل عليَّ الهموم، وحالف بيني وبين السُهَّ
وشوقي إلى النظر إليك منع مني اللذات والشهوات، فأنا في سجنك أيها الكريم 
مطلوب قالت: ولربما ترنم في السحر بشيء من القرآن فأرى أن جميع نعيم الدنيا 

جمع في ترنمه تلك الساعة ))).

ونختم الكلام عن هذه العلامة بقوله صلى الله عليه وسلم: »أَلََا مَنِ اشْتَاقَ إلَِى اللهِ فَلْيَسْمَعْ كَلََامَ 
اللهِ، فَإنَِّ مَثَلَ الْقُرْآنِ كَمَثَلِ جِرَابِ مِسْكٍ أَيَّ وَقْتٍ فَتَحْتَهُ فَاحَ رِيحُهُ«))).

الزهد لأحمد بن حنبل )ص: 300 برقم: 1900(. 	(((
رواه ابن أبي الدنيا في الرقة والبكاء )برقم: 80(، وأبو نعيم في حلية الأولياء )6/ 207(. 	(((

حلية الأولياء )356/7(. 	(((
رواه الديلمي في مسند الفردوس )138/1(. 	(((

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن340

ومن علامات أهل القرآن:
سابعًا: تحصِيل الغِنَى

إن أهل القرآن هم أغنى أهل الأرض وذلك بالمفهوم الحقيقي للغنى.

فغنى المرء هو شعور يتملكه بعدم الرغبة والاحتياج لما في أيدي الآخرين، وهذا 
ما يُطلق عليه »الاستغناء عن الناس« أما حين تجد شخصًا دائم النظر لما في أيدي غيره، 
شديد التوق والتلهف لتحصيله؛ فهذا الشخص من أشد الناس فقرًا وإن كان يمتلك 
كنوز الدنيا، ويؤكد هذا المعنى قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »لَيْسَ الْغِنَى عَنْ كَثْرَةِ العَرَضِ، 

وَلَكِنَّ الْغِنَى غِنَى النَّفْسِ«))).

فالعزُّ والغنى الحقيقيان في الاستغناء عن الناس، كما قال جبريل S للنبي 
هُ اسْتغِْنَاؤُهُ عَنِ النَّاسِ«))). يْلِ، وَعِزَّ صلى الله عليه وسلم: »... وَاعْلَمْ أَنَّ شَرَفَ الْمُؤْمِنِ قِيَامُ اللَّ

الرغبة  انصراف  الحقيقي هو  فيما عند الآخرين، والغنى  الرغبة  الحقيقي هو  فالفقر 
عما لديهم.

فإن قلت: ولكن مشاعر الاحتياج والرغبة ملازمة للإنسان ولا يمكنه الانفكاك 
عنها، فكيف يستغني عن الناس؟

]النساء: 45[؛  پ  پ ٻ پ پ پ پ ڀ ٻ پ پ پ پ ڀ   :D الله  يجيب عن هذا قول 
فالافتقار التام والمطلق إلى الله، والاستغناء به عن كل ما سواه هو الغنى الذي ليس 

رواه البخاري )95/8 برقم: 6446(، ومسلم )726/2 برقم: 1051(. 	(((
رواه الطبراني في الأوسط )306/4 برقم: 4278(، وحسنه المنذري في الترغيب والترهيب )243/1(،  	(((

ورواه الحاكم في المستدرك )360/4 برقم: 7921( وصححه، ووافقه الذهبي.



341

بعده غنى، وهو ما يطلق عليه: »الاكتفاء بالله« ويشهد له ما يؤثر من الدعاء: »اللهم 
اجعلني أغنى خلقك بك، وأفقر خلقك إليك«.

فمن وجد الله فقد وجد كل شيء، ومن فقد الله فقدْ فقدَ كل شيء.. »إلهي 
ماذا وجد من فقدك؟! وماذا فقد من وجدك؟!«.

يقول ابن رجب: ومما ينشأ من معرفة الله تعالى: محبته والاكتفاء به، والاستغناء به 
عن خلقه))). 

وأعظم وسيلة لتحصيل المعرفة بالله تعالى والاستغناء به هي القرآن.. يقول 
رسول الله صلى الله عليه وسلم: »الْقُرْآنُ غِنًى لََا فَقْرَ بَعْدَهُ وَلََا غِنَاءَ دُونَهُ«))). 

إن تحصيل الغنى من خلال القرآن من أهم علامات أهل القرآن، ومن أعظم 
ثمار الاتصال الحقيقي به، ويكفيك في هذا قوله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: پۇٴ ۋ ۋ ۇٴ ۋ ۋ 
پ ئەئە   ئەئە   ئائا   ئائا   ىى   ىى   ېې   ېې   ېې   ې  ۉ  ۉ  ۅ  ې  ۅ  ۉ  ۉ  ۅ   ۅ 
]الحجر: 87، 88[.

فالآيات تخاطب الرسول صلى الله عليه وسلم وأمته من بعده وكأنها تقول له: لقد أنعمنا عليك 
عند  بما  تعجب  »فلا  العظيم  والقرآن  بالفاتحة  الحقيقي،  الغنى  بمصدر  محمد  يا 
الآخرين إعجابًا يحملك على إشغال فكرك بشهوات الدنيا التي تمتع بها المترفون، 

واغتر بها الجاهلون، واستغن بما آتاك الله من المثاني والقرآن العظيم«))).

استنشاق نسيم الأنس من مجموع رسائل ابن رجب )339/3(. 	(((
 ،)2773 برقم:   159/5( المسند  في  يعلى  وأبو   ،)175 )ص:  الليل  قيام  مختصر  في  المروزي  رواه  	(((

والطبراني في الكبير )255/1( .
تيسير الكريم الرحمن للسعدي )ص: 434(. 	(((

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن342

ر القرآن  يقول سفيان بن عيينة: من أُعطي القرآن فمد عينيه إلى شيء مما صغَّ
ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڻ   ں  ں  ڱ  ڱ  پ  وتعالى:  سبحانه  قوله  إلى  تسمع  ألم  القرآن..  خالف  فقد 

ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ پ ))) ]طه: 131[.

إن صاحب القرآن يشعر بأنه قد حيزت له الدنيا بأسرها، بل يرى كل ما عليها 
صغيرًا وضئيلًًا بجوار ما أكرمه به ربه من نعيم الاتصال بالقرآن، فلا تجده يمد عينيه 
أو يطيل النظر إلى ما عند الآخرين مهما أوتوا من متاع الدنيا، وتجده كذلك لا يتابع 
لأنه  يكفيه،  ما  فعنده  والسيارات،  والعقارات  والأراضي  العملات  أخبار  بشغف 
أصبح ذا ميزان قرآني رباني يعظم ما عظم الله، ويحقر ما حقره الله، فتجده يترجم 
ا: پ ے ۓ ۓ ڭ ے ۓ ۓ ڭپ ]النساء: 77[ فيرى أن كل متاع الدنيا منذ أن خلقت إلى أن  عمليًّ

يرث الله الأرض ومن عليها قليل.

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 114(. 	(((



343

ومن تلك العلامات:
ثامنًا: آثار مادية على الجسد

من علامات الاتصال الحقيقي بالقرآن ظهور آثار التفاعل معه على الجسد.. 
من هذه الآثار:

البكاء: پ  ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ 
ٺٺڭڭ پ ]المائدة: 83[.

پ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ  ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ پ ]مريم: 58[.

ولما مرض النبي صلى الله عليه وسلم فاشتد مرضه، فقال: »مُرُوا أَبَا بَكْرٍ فَلْيُصَلِّ باِلنَّاسِ« قالت 
عائشة: إنه رجل رقيق، إذا قام مقامك لم يستطع أن يصلي بالناس، قال: »مُرُوا أَبَا 
بَكْرٍ فَلْيُصَلِّ باِلنَّاسِ« فعادت، فقال: »مُرِي أَبَا بَكْرٍ فَلْيُصَلِّ باِلنَّاسِ، فَإنَِّكُنَّ صَوَاحِبُ 

يُوسُفَ« ))).

ومنها: قشعريرة الجلد: پ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ  ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ 
ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چچ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چچ پ ]الزمر: 23[.

وعندما سأل عبد الله بن عروة بن الزبير جدته أسماء بنت أبي بكر J عما 
كما  »كانوا  قالت:  القرآن؟  عليهم  قُرئ  إذا  يفعلون  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  أصحاب  كان 

نعتهم الله، تدمع أعينهم وتقشعر جلودهم«))).

وكان عبد الرحمن بن عوف يقرأ القرآن على عبد الله بن عباس L، فماذا 
كان حاله؟

رواه البخاري )136/1 برقم: 678(. 	(((
رواه ابن المبارك في الزهد )359/1 برقم: 1016(. 	(((

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن344

الرحمن بن  الْقَشْعَرِيرَةِ ما يجد عبد  ابن عباس: »فلم أر رجلًًا يجد من  يقول 
عوف عند القراءة«))).

ومنها: شيب الرأس: فقد دخل أبو بكر الصديق يومًا على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال 
بَتْنيِ هُودٌ وَالْوَاقِعَةُ وَالْمُرْسَلََاتُ وَعَمَّ يَتَسَاءَلُونُ  له: يا رسول الله قد شبت قال: »شَيَّ

رَتْ«))). مْسُ كُوِّ وَإذَِا الشَّ

قارئ  نعرف  »كنا  القرظي:  كعب  بن  محمد  يقول  الوجه:  لون  صفرة  ومنها: 
القرآن بصفرة اللون«))).

ويصف الإمام علي بن أبي طالب I صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم فيقول: والله 
لقد رأيت أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم فما أرى اليوم شيئًا يشبههم لقد كانوا يصبحون صُفرًا 
الله،  كتاب  يتلون  وقيامًا،  سجدًا  باتوا  قد  المعزى،  ركب  أمثال  أعينهم  بين  غبرًا، 
يراوحون بين جباههم وأقدامهم، فإذا أصبحوا فذُكر الله مادوا كما تميد الشجر في 

يوم الريح، وهملت أعينهم حتى تبل ثيابهم، والله لكأن القوم باتوا غافلين))).

ويقول الحسن البصري: »والله لا يؤمن عبد بهذا القرآن إلا حزِن وذبل، وإلا 
نصب، وإلا ذاب، وإلا تعب«))).

وكان V يحلف بالله يقول: »والله يا ابن آدم، لئن قرأت القرآن ثم آمنت به، 
ن في الدنيا خوفك، وليكثرنَّ في الدنيا بكاؤك«))). ليطولن في الدنيا حزنك، وليشتدَّ

الانتصار للقرآن للباقلاني )201/1(، ومختصر قيام الليل لمحمد بن نصر)ص: 144(. 	(((
رواه الترمذي )402/5 برقم: 3297( وقال: حديث حسن غريب، والحاكم )374/2 برقم: 3314(،  	(((

وصححه، ووافقه الذهبي.
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 112(. 	(((

رواه ابن أبي الدنيا في التهجد وقيام الليل )برقم: 206(، وأبو نعيم في الحلية )76/1(. 	(((
حلية الأولياء )133/2(. 	(((

الزهد لأحمد بن حنبل )ص: 210 برقم: 1453(. 	(((



345

تاسعًا: المبادرة والمسارعة لفعل الخير

به من  اللقاء  بعد  للمرء  ما يحدث  بالقرآن:  أبرز علامات حسن الاتصال  من 
مبادرة ومسارعة لفعل الخير بصوره المختلفة... إنفاق في سبيل الله، ودعوة إليه، 
وجهاد في سبيله، ومن بر، وصلة، وسعي في قضاء حوائج الناس.. فالقرآن يعطي 
لصاحبه شحنة إيمانية عالية تجعله في حالة من التوقد والاستعداد للبذل والتطبيق 

الآني والانبعاث نحو كل ما يقربه من حبيبه ومولاه.

ويقص علينا القرآن مثالًًا للتأثير المباشر للاتصال به في المسارعة للخيرات، 
وهو ما حدث للنفر من الجن حين استمعوا القرآن، وتأثروا به، وفهموا مقصوده، 

فسارعوا إلى قومهم ينذرونهم، ويدعونهم إلى الإيمان بالله: پ ٱ ٻ ٻ ٻ  ٱ ٻ ٻ ٻ 
ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ 
ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ڄ ٿ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ 
ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڍ ڄ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ 

ڍ ڌ ڌ ڎ ڎڍ ڌ ڌ ڎ ڎ پ ]الأحقاف: 29 - 31[.

»لقد استمعوا صامتين منتبهين حتى النهاية، فلما انتهت التلاوة لم يلبثوا أن 
السكوت  تطيق  لا  ما  منه  ومشاعرهم  نفوسهم  حملت  وقد  قومهم،  إلى  سارعوا 
جديد،  بشيء  حسه  امتلأ  مَن  حالة  وهي  به.  والإنذار  إبلاغه  في  التلكؤ  أو  عليه 
بشأنه،  والاحتفال  به،  الحركة  إلى  يدفعه  غلاب،  قاهر  بمؤثر  مشاعره  وحفلت 

وإبلاغه للآخرين في جد واهتمام.

.. لقد مضوا في نذارتهم لقومهم في حماسة المقتنع المندفع، الذي يحس أن 
عليه واجبًا في النذارة لا بد أن يؤديه«))). 

في ظلال القرآن )3273/6، 3274(. 	(((

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن346

ومما يؤكد هذا المعنى ما كان يحدث للرسول صلى الله عليه وسلم، يقول ابن عباس L: كان 
رسول الله صلى الله عليه وسلم يعرض الكتاب على جبريل S في كل رمضان، فإذا أصبح رسول 
الله صلى الله عليه وسلم من الليلة التي يعرض فيها ما يعرض، أصبح وهو أجود من الريح المرسلة، لا 

يُسأل عن شيء إلا أعطاه))).

ٱ  ٱ   پ    الآية:  هذه  على  فأتى  )براءة(  سورة  يقرأ   I طلحة  أبو  وهذا 
ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پڀپ ]التوبة: 41[ فقال: أرى 
ربنا استنفرنا شيوخًا وشبابًا، جهزوني يا بني، فقال بنوه: يرحمك الله، قد غزوت مع 
الله صلى الله عليه وسلم حتى مات، ومع أبي بكر حتى مات، ومع عمر حتى مات، فنحن  رسول 
نغزو عنك، فأبى، فجهزوه فركب البحر فمات، فلم يجدوا له جزيرة يدفنوه فيها إلا 

بعد سبعة أيام، فلم يتغير، فدفنوه فيها))).

وخرج عبد الرحمن بن يزيد مرة وهو يريد أن يُجاعل في بعث خرج عليه، ثم 
أصبح يتجهز، فقيل له: ألم تكن أردت أن تجاعل؟ فقال: بلي، ولكن قرأت البارحة 

سورة براءة فسمعتها تحث على الجهاد))).

رواه أحمد )481/3 برقم: 2042(، واللفظ له، والبخاري )8/1 برقم: 6(، ومسلم )1803/4 برقم:  	(((
.)2308

 ،)7184 برقم:   152/16( صحيحه  في  حبان  وابن   ،)1406 )برقم:  الزهد  في  حنبل  بن  أحمد  رواه  	(((
والحاكم في المستدرك )114/2 برقم: 2503(، وقال : إسناده صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي.
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 243(، والجُعل مبلغ من المال يعطيه من وجب عليه الجهاد لرجل آخر  	(((

ليخرج مكانه.



347

ومن علامات أهل القرآن:

عاشرًا: التعلق بتلاوته وعدم الاستغناء عنها

فيه،  التفكير  ودوام  عنه،  الاستغناء  على  القدرة  عدم  بالشيء:  الشديد  التعلق 
اتصل  من  لكل  يحدث  ما  وهذا  وترقب..  بشغف  عليه  الحصول  وقت  وانتظار 

اتصالًًا حقيقيًا بالقرآن.

فصاحب القرآن الذي يتزلزل عند قراءته ويعيش معه في جو من السكينة، ويشعر 
بالسعادة والأنس والغنى.. لا يطيق أن يمر عليه يوم دون لقائه، مهما كانت مشاغله، 
مُنطَلَقُه في ذلك ليس أداء الواجب، بل لأنه قد أدمن تلاوته، ومن ثم فإن قلبه لا يقِر، 

ومشاعره لا تسكن إلا بلقياه، كالرضيع الذي لا يهدأ أو يستكين إلا في حضن أمه.

تلاوة  دون  ليلة  ولا  يومًا  ت  يفوِّ لا  كذلك  يجده  صلى الله عليه وسلم  النبي  لأحوال  والناظر 
للقرآن، وقد مر علينا في حديث حذيفة أنه صلى الله عليه وسلم قرأ في ركعة سورة البقرة والنساء 

وآل عمران.

العشاء  بعد  يأتيهم  وكان  بالمسجد  قبة  في  أنزلهم  ثقيف  وفد  جاءه  وعندما 
عنا  لبثت  الله  يا رسول  له:  فقالوا  أتاهم،  ثم  ليلة  فتأخر عليهم  فيعلمهم الإسلام، 

الليلة أكثر مما كنت تلبث! فقال:

ِـدِ حَتَّى  »نَعَمْ، طَرَأَ عَلَيَّ حِـزْبيِ مِنَ الْقُـرْآنِ، فَـكَرِهْـتُ أَنْ أَخْـرُجَ مِـنَ الْمَسْج
أَقْضِيَهُ«))).

رواه أحمد )88/26 برقم: 16166(، وابن ماجه )369/2 برقم: 1345(، وأبو داود )540/2 برقم:  	(((
1393(، وحسنه ابن كثير في فضائل القرآن )ص: 83(.

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن348

وكان صلى الله عليه وسلم يسير يومًا فسمع امرأة تقرأ: پ ٿٿٹٹٿٿٹٹ پ ]الغاشية: 1[، 
فقام يستمع إليها ويقول: »نَعَمْ قَدْ جَاءَنيِ«))).

ي قال: استأذنت  وكذلك كان أصحابه M، فعن عبد الرحمن بن عبدٍ القارِّ
على عمر بالهاجرة، فحبسني طويلً﻿ًا ثم أذِن لي، وقال: كنت في قضاء وردي))).

وعندما أرسل رسول الله صلى الله عليه وسلم معاذًا بن جبل وأبا موسى الأشعري L إلى 

أرضه  في  إذا سار  منهما  إلى عمله وكان كل واحد  منهما  انطلق كل واحد  اليمن 

قريبًا من  أرضه  في  معاذ  فسار  فسلم عليه  به عهدًا  قريبًا من صاحبه أحدث  وكان 

صاحبه أبي موسى فجاء يسير على بغلته حتى انتهى إليه.

وفيه: قال معاذ يا عبد الله كيف تقرأ القرآن؟ قال أتفوقه تفوقًا، قال فكيف تقرأ 

أنت يا معاذ؟ قال أنام أول الليل فأقوم وقد قضيت جزئي من النوم فأقرأ ما كتب الله 

لي فأحتسب نومتي كما أحتسب قومتي))).

وكان عمر بن الخطاب I إذا دخل بيته نشر المصحف وقرأ فيه))).

ودخلوا على عثمان I وهو يقرأ في المصحف فقال: والله إني لأكره أن 

.((( D يأتي عليَّ يوم لا أنظر فيه في عهد الله

عزاه ابن كثير في التفسير لابن أبي حاتم. 	(((
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 185(. 	(((

لًًا شيئًا بعد شيء بتدبر وتفكر  رواه البخاري )161/5 برقم: 4341(، ومعنى: أتفوقه تفوقًا: أَي أَقرؤه مُتَمَهِّ 	(((
)لسان العرب 2/ 579(.

رواه الطبري في التفسير )499/11(. 	(((
رواه عبد الله بن أحمد بن حنبل في السنة )147/1(، والبيهقي في الشعب )511/3(. 	(((



349

وكان عبد الله بن مسعود I إذا أصبح أمر غلامه فنشر المصحف فقرأه 

عليه))).

وقيل لنافع: ما كان يصنع ابن عمر  في منزله؟ قال: لا تطيقونه: الوضوء لكل 

صلاة والمصحف بينهما))).

وكانوا M يقرءون القرآن الساعات الطوال كل يوم، فكان منهم من يختمه 

في سبعة أيام ومنهم في نصف شهر ومنهم في شهر.

عن عبد الله بن عمرو L: أن النبي صلى الله عليه وسلم »أَمَرَهُ أَنْ يَقْرَأَهُ فِي أَرْبَعِينَ، ثُمَّ فِي 
شَهْرٍ، ثُمَّ فِي عِشْرِينَ، ثُمَّ فِي خَمْسِ عَشَرَةَ، ثُمَّ فِي سَبْعٍ، قَالَ: انْتَهَى إلَِى سَبْعٍ«))).

وكان ابن مسعود I يقرأ القرآن من الجمعة إلى الجمعة، وفي رمضان في 
كل ثلاث، وما يستعين عليه من النهار إلا باليسير))). 

وكان أُبي بن كعب I يختم القرآن في ثمان ليال))).

وكان تميم الداري I يختمه في كل سبع))).

وإن تعجب فاعجب من حالهم في المعارك، فمع شدة تعبهم وإجهادهم في 

ذكره القرطبي في التذكار )181- 185(. 	(((
رواه ابن سعد في الطبقات )70/4 (. 	(((

مر بمعناه من رواية الإمام أحمد في المسند وفي الصحيحين، ورواه بهذا اللفظ أبو داود )542/2 برقم:  	(((
.)1395

رواه سعيد بن منصور في سننه، من جزء التفسير الذي حققه الدكتور سعد آل حميد )448/2 برقم: 149،  	(((
150(، والبيهقي في السنن الكبرى )2/ 396(.

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 177(. 	(((
رواه ابن أبي شيبة في المصنف )242/2 برقم: 8576(. 	(((

الفصل الثامن: مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن



غـربة الـقــرآن350

القتال بالنهار إلا أن ذلك لم يكن يثنيهم عن قيام الليل وتلاوة القرآن كما حدث في 
القادسية:

فبعد انتهاء المعركة وانتصار المسلمين كتب قائد الجيش سعد بن أبي وقاص 
كتابًا إلى الخليفة عمر بن الخطاب L يخبره فيه بالنصر، فكان مما جاء فيه:... 
وأصيب من المسلمين سعد بن عبيد القاري، وفلان وفلان، ورجال من المسلمين 
ون بالقرآن إذا جَنَّ عليهم الليل كدويِّ  لا يعلمهم إلا الله، فإنه بهم عالم.. كانوا يدوُّ

النحل، وهم آساد في النهار لا تشبههم الأسود))).

لو أردت أخي تفسيرًا لذلك فلن تجد إلا أن حب الله وحب كلامه قد استولى 
على مشاعرهم وجعلهم في شوق دائم لتلاوة آياته لتهدأ ثائرة مشاعرهم ويتقلبوا 

في جو من السعادة والأنس لا يوجد له مثيل في دنياهم.

كان يحيى بن معاذ يقول: أشتهي من الدنيا شيئين: بيتًا خاليًا، ومصحفًا جيد 
الخط أقرأ فيه القرآن))).

رواه الطبري في التاريخ )583/3(. 	(((
التذكار في أفضل الأذكار للقرطبي )ص: 178(. 	(((



351

وصية جامعة

ونختم هذه المظاهر العشرة بوصية جامعة قيلت من أحد السلف.. علينا أن 
نجتهد في تطبيقها قدر استطاعتنا.

يضل،  لا  الذي  والهادي  يغش،  لا  الذي  الناصح  هو  القرآن  هذا  أن  »اعلموا 
والمحدث الذي لا يكذب، وما جالس هذا القرآنَ أحدٌ إلا قام عنه بزيادة أو نقصان، 

زيادة في هدى، أو نقصان من عمى.

واعلموا أنه ليس على أحد بعد القرآن من فاقة، ولا لأحد قبل القرآن من غنى، 
الداء،  أكبر  فيه شفاءً من  فإن  به على لأوائكم،  أدوائكم، واستعينوا  فاستشفوه من 
ولا  بحبه،  إليه  وتوجهوا  به،  الله  فاسألوا  والضلال،  والغي  والنفاق،  الكفر  وهو 

تسألوا به خلقه؛ إنه ما توجه العباد إلى الله تعالى بمثله.

ق، وأنه من شفع له القرآن يوم القيامة  ع، وماحل مصدَّ واعلموا أنه شافع مشفَّ
ع فيه، ومن محل به القرآن يوم القيامة صدق عليه، فإنه ينادي مناد يوم القيامة: شُفِّ

ألا إن كل حارث مبتلى في حرثه وعاقبة عمله، غير حرَثَةِ القرآن.

فكونوا من حرثته وأتباعه، واستدلوه على ربكم، واستنصحوه على أنفسكم، 
واتهموا عليه آراءكم، واستغشوا فيه أهواءكم«.



غـربة الـقــرآن352

وفي النهاية

أخي القارئ..

ها نحن قد وصلنا بفضل الله إلى نهاية الكتاب...

.. فهل وصلتنا رسالته؟

.. هل أدركنا حجم الجُرم الذي ارتكبناه في حق القرآن ؟!

.. هل شعرنا بالاحتياج الحقيقي إليه؟!

.. هل تاقت أنفسنا إلى روحه وعلمه وهدايته وشفائه بإذن الله؟!

إياك أخي أن تجيب بالنفي، فهذا معناه خطير، خطير.. 

إننا نعاقب، كل يوم، بسبب تعاملنا الخاطئ مع القرآن، ولا سبيل لرفع تلك 
العقوبات إلا بالعودة الحقيقية إليه.

يقينًا ليس أمامنا خيارات أخرى..

ا لأنفسنا وأمتنا. ليس أمامنا إلا طريق واحد؛ إذا أردنا خيرًا حقيقيًّ

والحمد لله الذي هدانا لهذا، وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

وصلِّ اللهم على سيدنا محمد، وعلى آله، وصحبه وسلم.



353

فهرس الموضوعات

الصفحةالموضوع

5 ................................................................  المقـــدمة

الفصل الأول
بل نحن محرومون

15 . .................................................... بل نحن محرومون!!
24 . ..................................................... الاختبارات الكاشفة
29 . أخطر صور الحرمان.....................................................

الفصل الثاني
لماذا حُرمنا الانتفاع بالقرآن؟!

لماذا حُرِمناالانتفاع بالقرآن؟!..............................................33
الجزاء من جنس العمل....................................................44 
 54......................................... أليست آيات القرآن من آيات الله؟
56..................................... الخسارة العظيمة والعقوبات المتوقعة

الفصل الثالث
صور وأشكال العقوبة

65..................................................... صور وأشكال العقوبة
هل فتُح القرآن؟ ...........................................................68
71.................................. الفارق بين تخفيف القرآن وتيسيره للذكر
76........................................................... الصمم والعمى 
78......................................................... الحرمان المُخيف 

فهرس الموضوعات



الصفحةالموضوع

غـربة الـقــرآن354

هل سيرفع القرآن؟! .......................................................78

الفصل الرابع
ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟

89........................................ ماذا نخسر بعدم انتفاعنا بالقرآن؟! 
104......................................................... وضوح وصراحة 
من نتائج عدم التغيير بالقرآن.............................................. 107
107............................................. استمرار الفرقة بين المسلمين
108 ............................................................. ضياع البشرية
109 ............................................................. غياب الربانية

110............................................... القلق والاضطراب النفسي 

الفصل الخامس
أخطاؤنا مع القرآن

113....................................................... أخطاؤنا مع القرآن 
الجفاء عن القرآن.........................................................115
أخطار الجفاء عن القرآن..................................................122 
138 ..................................... التوجه الدائم نحو الكتب قبل القرآن
162 ...................................................... لكي تكتمل الصورة
170 ............................... الإسراع في حفظ حروفه مع عدم العمل به
172 ................................... منطلقات أساسية لفهم موضوع الحفظ
185 ................................................... الصحابة وحفظ القرآن
196 ........................................................... بداية الانحراف



الصفحةالموضوع

355

تشغيل الآلات الحديثة التي تبث آياته دون الإنصات لها.................. 213
219 ..... الإسراع في قراءة آياته دون تفكر وقراءتها في أماكن الصخب واللغو
226 ................................. الاهتمام بإقامة حروفه، وإهمال العمل به
قراءته بالألحان المحدثة..................................................233
235............................................ وضع الآيات في غير موضعها
 238......................... كلمة أخيرة حول الممارسات الخاطئة مع القرآن

الفصل السادس
كيف استُدرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟!

241 .................. كيف استدُرجت الأمة لهذا التعامل الخاطئ مع القرآن؟
243 ......................................... المعركة المُسْتعَِرة، والعدو الأول
246 ........................................ عداوة اليهود الأبدية لأمة الإسلام
الفتوحات الكثيرة التي حدثت في عهد الخلفاء الراشدين................. 249
252 ............................................................... تمييز القراء
افتراق القرآن والسلطان...................................................253 
254 ........................................... الانفتاح على الثقافات الأخرى
255 ....................... ظهور آثار البعد عن القرآن على فكر الأمة وثقافتها
256 .............................................. تغيير الأوزان النسبية للعلوم
258 ........................................... نشأة علم الكلام وظهور الفِرَق
ظهور الصوفية............................................................ 259
261 ................................... تغيير مدلولات بعض المفاهيم القرآنية
263 .................................. وضع منهجية لتلقي العلوم والترقي فيها

فهرس الموضوعات



الصفحةالموضوع

غـربة الـقــرآن356

264 .............. كثرة التصانيف في فضائل القرآن، وتضمينها أخبارًا لا تصح
مرحلة الاستشراق والغزو الفكري........................................ 265
266 ................................................ أخطاء في العصر الحديث

الفصل السابع
من أين نبــــــــــــــــدأ؟

من أين نبدأ؟.............................................................. 269
275 .............................. إذكاء الشعور بالخطر والمسؤولية التضامنية
التوبة الصادقة إلى الله..................................................... 277
279 ........................... الإقلاع عن كل الممارسات الخاطئة مع القرآن
284............................................ دوام التضرع إلى الله عز وجل 
285............ حسم أمر الأسئلة والشبهات التي تثُار حول التعامل مع القرآن
288 ........................................... التحضير الجيد للقاء مع القرآن
الإنصات التام أثناء التلاوة................................................ 290
292 ................................................... طول المكث مع القرآن
294 ............................................ العمل على زيادة الثقة بالقرآن
296........................................ عقد مجالس للمدارسات القرآنية 
297 ............................................... الدعوة إلى الانتفاع بالقرآن
وصايا على الطريق .......................................................299

الفصل الثامن
مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن

مظاهر النجاح وعلامات الاتصال بالقرآن................................. 307



الصفحةالموضوع

357

308 ......................................................... إشارات تحذيرية
314 .................................. العلامة الأولى: التغيير الإيجابي الشامل
العلامة الثانية: الزلزلة.....................................................314 
ثالثاً: زيادة الإيمان مع كل لقاء بالقرآن.................................... 323
 326.......................................................... رابعًا: تدبر آياته 
 333................................................. خامسًا: الشعور بالسكينة
سادسًا: الشعور بالسعادة والمتعة والأنس................................. 335
 340..................................................... سابعًا: تحصيل الغنى
 343.............................................. ثامناً: آثار مادية على الجسد
345 ................................... تاسعًا: المبادرة والمسارعة لفعل الخير
347 ............................... عاشرًا: التعلق بتلاوته وعدم الاستغناء عنها
351............................................................. وصية جامعة
فهرس الموضوعات .....................................................353

فهرس الموضوعات




