
ر 
ِّ
غـــــــي

ُ
كيــف ن

؟ما بأنفســـــــنا



حقوق الطبع محفوظة

طبعة مزيدة ومنقحة

����� - ٢٠١٠ �١ ��� ٤٣١

I.S.B.N : الترقيم الدولي

978-977-441-787-2

�٢٠١٠/١٦٨٧٩ :
��
	� ���

����� - ٢٠٢٣ �١ ��� ٤٤٤



مجدي الهلالي

ر 
ِّ
غـــــــي

ُ
كيــف ن

؟ما بأنفســـــــنا





55المقدمة

G

رب يسِّرِّ وأعِن يا كريم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على إمام الدعاة وسيد المرسلين، سيدنا 

محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فما من عام يمر على أمتنا الإسلامية في وقتنا الحاضر إلا ويحمل معه جُرحًا جديدًا 

في جسدها يُضاف إلى جراحاتها الســابقة؛ فعام لأفغانستان، وعام للشيشان، وآخر 

للعراق...، أما فلسطين فجرحها يتجدد باستمرار ويزداد عمقًا بمرور الأيام.

هذه الجراحات كانت تحدث بالأمس في جسد الأمة ولا يكاد يشعر بها أحد، أما 

اليوم فالوضع يختلف، فمع انتشــار الفضائيات ووسائل الاتصال أصبح من السهل 

على كل مسلم أن يشاهد ما يحدث لإخوانه المسلمين المضطهدين في شتى بقاع الأرض 

من تقتيل وتشريــد وإذلال وانتهــاك للحرمات؛ مما يحرك الدمــع في المقل، ويعلق 

الأبصار بالسماء، ويطلق الألسنة بالدعاء. نسأل المولى D أن يكشف الغمة، ويفرج 

الكرب، ويُنزل نصره الذي طال انتظاره. لسان حالها يقول: 

� هل من نهاية لما نحن فيه؟	

� هل لهذا الليل من آخر؟	

� متى نصرك يا الله؟	



كيف نغير ما بأنفسنا؟66

ورغم الدعاء والتضرع والاســتغاثة بالله D، فإن الوضع مستمر على ما هو 
عليه، بل يزداد سوءًا في بعض الأماكن؛ مما حدا بالبعض لأن يتساءل: لماذا يتركنا الله 

هكذا أضيع من الأيتام على مائدة اللئام؟

� لماذا لا يستجيب الله دعاءنا ويرفع عنا هذا الذل والهوان؟	

� أين أثر دعوات الثكالى والمظلومين من المسلمين في كل مكان؟	

� إن لم يكن الآن فمتى -إذن- يكف الله بأس هؤلاء الذين كفروا؟	

هذه الأسئلة وغيرها تتردد في أذهان الكثير من أبناء الأمة، منطلقة من يقينها بأن 
الله D قادر على تغيير ما نزل بســاحتنا وحــاق بنا في لمح البصر. أليس هو القائل: 

﴿ ئا   ئا   ئە   ئە   ئو   ئو   ئۇ   ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈئا   ئا   ئە   ئە   ئو   ئو   ئۇ   ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ ﴾؟ ]يس:82[.

أليس هو ســبحانه الذي أغرق فرعون وجنده، وأهلك عادًا وثمود؟ ﴿ ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   
ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   
ڎ    ڌ    ڌ    ڍ    ڍ    ڇ    ڇ    ڇ    ڇ    چ    چ    چ    چ    ڃ    ڎ   ڃ    ڌ    ڌ    ڍ    ڍ    ڇ    ڇ    ڇ    ڇ    چ    چ    چ    چ    ڃ    ڃ   
ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   ک   ک   گڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   ک   ک   گ ﴾ ]الفجر: 14-6[.

أليس هو  الذي اســتنصره نوح S فاستجاب له ونصره نصًرا 
مــؤزرًا؟ ﴿ ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چ   چ   چ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چ   چ   چ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   
ک ﴾  ک    ک    ک    ڑ    ڑ    ژ    ژ    ڈ    ڈ    ڎ    ڎ    ڌ    ڌ    ڍ    کڍ    ک    ک    ک    ڑ    ڑ    ژ    ژ    ڈ    ڈ    ڎ    ڎ    ڌ    ڌ    ڍ    ڍ   
]القمر: 14-11[. 

ت أصواتنا بدعائه؟ فلماذا إذن لا ينصرنا الله D وقد بُحَّ

لماذا تأخر المدد الإلهي ونحن في مسيس الحاجة إليه اليوم قبل الغد؟



77المقدمة

فإن قيل: إن هذا المدد لا يتنزل إلا على من يســتحقه.. كان السؤال: فما المطلوب 

منا أن نفعله لنكون أهلًًا له؟ 

أين نضع نقطة البداية لطريق النصر والتغيير؟ وكيف نبدأ؟

حول الإجابة عن هذه الأسئلة وغيرها كانت هذه الصفحات.

والله الموفق، والهادي إلى سواء السبيل.

﴿ ڇ   ڍ   ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑڇ   ڍ   ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ ﴾ ]البقرة: 32[.





99القادر المقتدر

القــــــادر المقتـــدر

أخبرنا الله D في كتابه وعلى لســان نبيه صلى الله عليه وسلم بأنه: »حَيٌّ قـَــيُّومٌ«، ومن مظاهر 
وآثــار قيوميته أنه  قائم على شــئون جميع خلقــه: ﴿ ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   

ٻ   پ   پپٻ   پ   پپ ﴾ ]الروم: 25[.

فلا يســتطيع أحد في الســاوات أو في الأرض أن يُقيم نفســه بنفسه، أو يتولى 
 ، تصريف أموره ولو طرفة عين. فالسماوات مرفوعة بغير عمد، يمسكها
ولو تركها لســقطت على الأرض: ﴿ ٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹٹٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹٹ ﴾ 
]الحج: 65[.

ولو لم يحرك الله D الهواء ما تحرك، ولظلت السحب في مكانها، فما نزل مطر، 
أو نبت زرع، ولا كانت حياة: ﴿ ې   ې   ې   ې   ى   ى   ئا   ئائە   ې   ې   ې   ې   ى   ى   ئا   ئائە   
ئى    ئى    ئى    ئې    ئې    ئې    ئۈ    ئۈ    ئۆ    ئۆ    ئۇ    ئۇ    ئو    ئو    ئى   ئە    ئى    ئى    ئې    ئې    ئې    ئۈ    ئۈ    ئۆ    ئۆ    ئۇ    ئۇ    ئو    ئو    ئە   

یییی ﴾ ]الأعراف: 57[.

لا حول ولا قوة إلا بالله

فنحن جميعًا بدون الله D لا قيمة لنا ولا وجود، ولـِــمَ لا وهو سبحانه يمدنا 
بأســباب الحياة لحظة بلحظة، ولو تركنا لهلكنا!! فالقلب مثــاً يحتاج إلى إمداد منه 
-سبحانه- بالقدرة على ضخ الدم للجسم سبعين مرة في الدقيقة الواحدة، ولو توقف 



كيف نغير ما بأنفسنا؟1010

المدد لتوقــف القلب وانتهت الحيــاة، والعضلات تحتاج إلى مــدد من الله متواصل 
لتســتمر في الانقباض والانبساط لتنشــأ عن ذلك الحركة والمشي والقيام والقعود: 

﴿ ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦڦڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦڦ ﴾ ]يونس: 22[.

وهكذا كل أجهزة الجسم لا تستطيع أداء وظائفها إلا به سبحانه. 

معنى ذلك أنه لا يمكننا أن نتحرك حركة أو نتنفس نفسًــا، ولا ننطق بكلمة إلا 
من الله D: ﴿ حم   خج   خح   خم   سجحم   خج   خح   خم   سج ﴾ ]النجم: 43[، ولو تخلى عن عباده طرفة 
عين لهلكوا جميعًا، يســتوي في ذلك المؤمن والكافــر؛ فلا يوجد لأحد في هذا الكون 
»قوة ذاتية« يستطيع من خلالها أن يعتمد على نفسه في تصريف أموره والاستغناء عن 

الله: ﴿ ڳ   ڳ   ڳ   ڳڳ   ڳ   ڳ   ڳ ﴾ ]البقرة: 165[.

العليم الرقيب

ومن البديهي أن قيوميته ســبحانه على عباده تســتدعي اقترانها بعلمه وإحاطته 
التامة بهم: ﴿ ى   ى   ئا   ئا   ئە   ئە   ئو   ئو   ئۇ   ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ   ئې   ى   ى   ئا   ئا   ئە   ئە   ئو   ئو   ئۇ   ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ   ئې   
بخ    بح    بج    ئي    ئى    ئم    ئح    ئج    ی    ی    ی    ئىی    ئى    ئى    ئې    بخ   ئې    بح    بج    ئي    ئى    ئم    ئح    ئج    ی    ی    ی    ئىی    ئى    ئى    ئې    ئې   

بم   بى   بي   تج   تح   تخ   تم   تى   تي   ثج   ثم   ثىبم   بى   بي   تج   تح   تخ   تم   تى   تي   ثج   ثم   ثى ﴾ ]يونس: 61[.

ومع علمه التام بعباده وإحاطته بهم جميعًا، فهو  رقيب عليهم: ﴿ ڤ   ڤ   
ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ ﴾ ]النساء: 1[.

فالسر عنده علانيــة، والغيب عنده شــهادة: ﴿ ک   گ   گ   گ   گ   ڳ   ک   گ   گ   گ   گ   ڳ   
ڳ   ڳ   ڳ   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ں   ںڳ   ڳ   ڳ   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ں   ں ﴾ ]الرعد:10[.



1111القادر المقتدر

القدرة الإلهية
ومع قيومية الله وإحاطته بجميع خلقه، فهو سبحانه قادر مقتدر لا يعجزه شيء 

في الأرض ولا في السماء، يفعل ما يريد، لا معقب لحكمه، ولا راد لأمره: ﴿ ٱ   ٻ   ٱ   ٻ   
ٻ   ٻ   ٻ   پ   پٻ   ٻ   ٻ   پ   پ ﴾ ]القمر: 50[.

وهو سبحانه لا يخاف من شيء -حاشاه- ولا يخشى عقبى شيء من أمره، كيف 
وهو صاحب هــذا الكون والقائم عليــه: ﴿ ژ   ژ   ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   

ک   ک   ک   ک   گ   گ   گ   گک   ک   ک   ک   گ   گ   گ   گ ﴾ ]الشمس: 14، 15[.

لا يمكــن لأحد أن يفر منه، أو يختفي عنــه، أو يتحدى إرادته: ﴿ تح   تخ   تم   تح   تخ   تم   
تى   تي   ثج   ثم   ثى   ثي   جح   جمحج   حم   خج   خح   خم   سجتى   تي   ثج   ثم   ثى   ثي   جح   جمحج   حم   خج   خح   خم   سج ﴾ ]فاطر: 44[.

من الــذي أهلك فرعون الطاغية وأغرقه هو ومن معــه بعد أن كان يُنكل ببني 
إسرائيل ويسومهم سوء العذاب؟! ومن الذي قطع دابر قوم لوط، وأهلك ثمود؟

ومن الذي أرسل الطير الأبابيل على أصحاب الفيل الذين أرادوا هدم الكعبة؟ 

هــل نفعت عادًا قوتها المزعومة حينما جاءهــا العذاب من الله؟ ﴿ ہ   ہ   ہ   ہ   
ہ   ہ   ھ   ھ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭڭ   ڭ   ڭ   ۇۇ   ہ   ہ   ھ   ھ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭڭ   ڭ   ڭ   ۇۇ   

ۆ   ۆ   ۈ   ۈۆ   ۆ   ۈ   ۈ ﴾ ]فصلت: 16[.

إن أمر الله ومشيئته نافذة أراد البشر ذلك أم لم يريدوا: ﴿ ڍ   ڍ   ڌ   ڌڎ   ڍ   ڍ   ڌ   ڌڎ   
ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژڑ   ڑ   ک   ک   ک   ک   گڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژڑ   ڑ   ک   ک   ک   ک   گ ﴾ ]هود: 76[.

ما شاء الله كان
هذه الحقائق تؤكد أن كل ما يحدث لنا من ذل وهوان وهزائم ونكســات فبعلم 



كيف نغير ما بأنفسنا؟1212

الله وإذنه ومشيئته: ﴿ ڃ   چ   چ   چ   چڇڃ   چ   چ   چ   چڇ ﴾ ]الأنعام: 112[.

فما فعله فرعون ببني إسرائيل ما كان ليحدث لو لم يأذن به الله: ﴿ ٱ   ٻ   ٱ   ٻ   
ٻ   ٻ   ٻ   پ   پ   پ   پ   ڀ   ڀ   ڀڀ   ٺ   ٺ   ٻ   ٻ   ٻ   پ   پ   پ   پ   ڀ   ڀ   ڀڀ   ٺ   ٺ   

ٺ   ٺ   ٿ   ٿٺ   ٺ   ٿ   ٿ ﴾ ]البقرة: 49[.

وعندما كلف الله D موسى وأخاه هارون R بالرسالة خافا من بطش 
فرعون بهما وطغيانه عليهما: ﴿ ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۇ   ۇ   ۆ   ۆ   ۈ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۇ   ۇ   ۆ   ۆ   ۈ   ﴾ ]طه: 45[، 

فماذا قال الله لهما؟ ﴿ ۇٴ   ۋ   ۋۅ   ۅ   ۉ   ۉ   ېۇٴ   ۋ   ۋۅ   ۅ   ۉ   ۉ   ې﴾ ]طه: 46[.

 D قــال: لما بعث الله L أخــرج الإمام أحمــد في الزهد عن ابن عباس
موسى وهارون R إلى فرعون قال: لا يغركما لباسه الذي ألبسته، فإن ناصيته 

بيدي، ولا ينطق ولا يطرف إلا بإذني))).

مــن هنا يتأكد لدينا أن كل قذيفة خرجت من أســلحة أعدائنا لتصيب طفلًًا أو 
امرأة أو شيخًا، ما كانت لتصيب هدفها إلا بإذن الله: ﴿ ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   

پ   پپ   پ ﴾ ]آل عمران: 166[.

البداية من العبد
ومع هذه القدرة المطلقة والمشيئة النافذة التي لا تستطيع أي قوة في الأرض مهما 

كان حجمها أن تقف أمامها فإنها لا تتنزل إلا على من يستحقها.

فهي لا تتنزل بالمدد والنصر على الفئة المؤمنة إلا إذا اســتوفت الشروط المؤهلة 
لذلك، والتي يأتي على رأســها أن يتغير حالها إلى الحال الذي يُرضي الله D، وتترك 

الزهد للإمام أحمد )برقم: 340( واللفظ له، بأتم من هذا ونحوه في حلية الأولياء )11/1(. 	(((



1313القادر المقتدر

مــا يبغضه، كــا قــال ســبحانه: ﴿ ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭۇھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭۇ ﴾  
]الرعد:11[.

تأملات في آية التغيير
والجدير بالذكر أن آية التغيير الســابقة والتي جاءت في سورة الرعد قد سبقتها 
آيات وتلتها آيات تتحدث عن مظاهــر القدرة الإلهية المطلقة والتي نرى الكثير منها 
بأعيننا، كقولــه تعــالى: ﴿ ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹڤٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹڤ ﴾ ]الرعد: 2[، وقوله: 

﴿ ڍ   ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎ   ڈ   ڈژڍ   ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎ   ڈ   ڈژ ﴾ ]الرعــد: 3[، وقوله: ﴿ چ   چ   چ   چ   چ   چ   
ژ ﴾  ڈ    ڈ    ڎ    ڎ    ڌڌ    ڍ    ڍ    ڇ    ڇ    ڇ    ڇ    ژچ    ڈ    ڈ    ڎ    ڎ    ڌڌ    ڍ    ڍ    ڇ    ڇ    ڇ    ڇ    چ   

]الرعــد: 8[، ويمضي السياق في السورة ليعدد مظاهر القدرة الإلهية: ﴿ ک   گ   گ   ک   گ   گ   

گ   گ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ں   ںگ   گ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ں   ں ﴾ ]الرعد: 10[.

وفي خضم هذه الآيات تأتي آية التغيــر: ﴿ ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ۀ   ۀ   ہ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ۀ   ۀ   ہ   
ہ   ہ   ہ   ھھ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭۇہ   ہ   ہ   ھھ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭۇ ﴾ ]الرعد: 11[.

ويستمر الســياق بعدها ليؤكد على نفس المعنى الذي بدأت به السورة: ﴿ ۇ   ۇ   
ئا    ى    ى    ې    ې    ې    ې    ۉ    ۉ    ۅ    ۋۅ    ۋ    ۇٴ    ۈ    ۈ    ۆ    ئا   ۆ    ى    ى    ې    ې    ې    ې    ۉ    ۉ    ۅ    ۋۅ    ۋ    ۇٴ    ۈ    ۈ    ۆ    ۆ   
ئۈ    ئۆ    ئۆ    ئۇ    ئۇ    ئو    ئو    ئە    ئە    ئۈ   ئا    ئۆ    ئۆ    ئۇ    ئۇ    ئو    ئو    ئە    ئە    ئا   
ئۈ   ئې   ئې   ئې   ئى   ئى   ئى   ی   ی   ی   ی   ئج   ئح   ئۈ   ئې   ئې   ئې   ئى   ئى   ئى   ی   ی   ی   ی   ئج   ئح   

ئم   ئى   ئي   بجئم   ئى   ئي   بج ﴾ ]الرعد: 13-11[.

فما مناسبة وجود آية التغيير بين هذه الآيات؟ وما الرابط بينها؟

هناك -بلا شك- دلالات كثيرة من وجود هذه الآية وسط الآيات التي تتحدث 
عن القدرة الإلهية المطلقة، ولعل من هذه الدلالات أنها تحمل لنا جميعًا رسالة تقول: 



كيف نغير ما بأنفسنا؟1414

إن الله D ذو قــدرة مطلقــة، وعلم لا حدود له، وقوة لا يمكن تخيلها، ومشــيئة 
نافذة، والدليل على ذلك ما نراه بأعيننا من سماء مترامية ال﻿أطراف مرفوعة بلا عمد، 

ومن الأرض الممدودة، ومن البرق والصواعق المخيفة.

 هــذا الإله العظيــم الذي ترون آثار قدرته بأعينكم يســتطيع -بلا شــك- أن 
 يغــر ما بكــم مــن ذل وهوان وســوء حــال في لمح البــر. ومع ســهولة ذلك 
ويسره عليه فإنه لن يفعله إلا إذا بدأتم أنتم بتغيير ما بأنفســكم وأصبحتم على الحال 

الذي يرضيه.

فليُفعل بنا إذًا ما يُفعل، وليزدد بنا الذل والهوان، ولتشــتد الصرخات والآهات، 
ولتكثر الجراح في جســد الأمة، وليضعنا أعداؤنا تحــت أقدامهم، فلن يغير الله ذلك 
كله، ولن ينزل نصره علينا، ويعيد لنا مجدنا الضائع إلا إذا بدأنا نحن بتغيير ما بأنفسنا.

الأمل في الله وحده
من ينظر ويتفحــص ما عند أعدائنا من إمكانــات مادية، وتكنولوجيا 
متطورة، وأسلحة دمار شامل، ثم يقارن ذلك كله بما نملكه فقد يصيبه 

الإحباط، أو يتسرب إلى نفسه اليأس، فلا وجه للمقارنة بيننا وبينهم.

ومــن ناحية أخرى فواقع الأمر يخبرنا بأنه لا يوجد أمل حقيقي في اللحاق بهم؛ 
لأنهم لن يســمحوا لنا بامتلاك أســباب القوة ولا كل ما هو جديد، فالمســاحة التي 
أتاحوا لنا التحرك فيها محدودة، ومهما اجتهدنا فيها فسنكون دومًا في ركب التخلف، 

وأذيال الأمم.

هــذا الواقع نعلمه جميعًا؛ مما يجعل البعض منــا يعتبر الحديث عن عودة الخلافة 
الإسلامية وأستاذية العالم مرة أخرى ضربًا من ضروب الخيال وأحلام اليقظة.



1515القادر المقتدر

نعم هذا حقيقي إذا ما كانت الحسابات »المادية فقط« هي الحاكمة لهذا الأمر، أما 
في حالة وجود القوة الإلهية الجبارة فستنقلب المعادلات، وستتغير الموازين، وتتلاشى 

القوى المزعومة.

فإن كنت في شــك من هذا فتأمل معي أثر هذه القوة حين انحازت لرسول من 
رسل الله والفئة القليلة التي آمنت معه: ﴿ ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   
ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چ   
ژ    ژ    ڈ    ڈ    ڎ    ڎ    ڌ    ڌ    ڍ    ڍ    ڇ    ڇ    ڇ    ڇ    چ    ژ   چ    ژ    ڈ    ڈ    ڎ    ڎ    ڌ    ڌ    ڍ    ڍ    ڇ    ڇ    ڇ    ڇ    چ    چ   

ڑ   ڑ   ک   ک   ک   کڑ   ڑ   ک   ک   ک   ک ﴾ ]القمر: 14-9[.

تلــك القوة الإلهية هي التــي أدارت معركة بدر لتنصر فئــة قليلة عددًا وعدة، 
ولكنها كبيرة بإيمانها وصــدق توجهها إلى ربهــا: ﴿ ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   
ڱ    ڱ    ڳ    ڳ    ڳ    ڳ    گ    گ    گگ    ک    ک    ڱ   ک    ڱ    ڳ    ڳ    ڳ    ڳ    گ    گ    گگ    ک    ک    ک   

ڱ   ڱ   ں   ں   ڻ   ڻڱ   ڱ   ں   ں   ڻ   ڻ ﴾ ]الأنفال: 12[.

القوة الإلهية هي التي هزمت الأحزاب دون ستار من الأسباب البشرية: ﴿ ڃ   ڃ   
ڃ   چ   چ   چ   چ   ڇ   ڇڇ   ڇ   ڍ   ڍ   ڌڌ   ڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ڃ   چ   چ   چ   چ   ڇ   ڇڇ   ڇ   ڍ   ڍ   ڌڌ   ڎ   ڎ   ڈ   ڈ   

ژژ ﴾ ]الأحزاب: 25[.

إذن فلا أمل لنا إلا باســتدعاء تلك القوة التي لا تُقهر، والتي لا 
تقف أمامها أي أسباب مهما عظُمت.

هل نترك الأسباب؟

ليس معنى القول بأن أملنا في الله وحده أن نترك الأســباب المادية بدعوى عدم 
جدواها، بل المطلوب هو العكس، علينــا أن نملأ كل فراغ يتاح أمامنا، ونتغلغل في 



كيف نغير ما بأنفسنا؟1616

 D كل القطاعات، ونجتهد غاية الاجتهاد في امتلاك أســباب القوة كما طالبنا الله
بذلــك: ﴿ ۇ   ۆ   ۆ   ۈ   ۈ   ۇٴ   ۋ   ۋ   ۅ   ۅ   ۉ   ۉ   ۇ   ۆ   ۆ   ۈ   ۈ   ۇٴ   ۋ   ۋ   ۅ   ۅ   ۉ   ۉ   

ې   ېې   ې ﴾ ]الأنفال: 60[.

وعلى قدر اجتهادنا في الأخذ بما يتاح أمامنا من أســباب نكون قد حققنا شرطًا 
مهمَّاَّ من شروط النصر والتغيير، مع الأخذ في الاعتبار أن الأسباب بعينها لن تحقق لنا 
النــر: ﴿ گ   گ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳگ   گ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ ﴾ ]آل عمــران: 126[، واجتهادنا في تحصيلها يأتي 
امتثالًًا لأمر الله، وتنفيذًا لمقتضى ســنته التي ربطت الأســباب بمسبباتها. فمن يريد 
الســفر من مكان إلى مكان آخر فعليه اتخاذ سبب ووسيلة يسافر من خلالها مهما كان 
صلاحه وتقواه. هذه الوســيلة في حقيقتها لا تملك القدرة على السير بهذا الشخص 
وتوصيله إلى المكان الذي يريد، فما هي إلا ســتار وشــكل تتنــزل من خلاله القدرة 

الإلهيــة، والقرآن مليء بالآيات التي تقرر هــذه الحقيقة، كقوله تعالى: ﴿ ٱ   ٻ   ٻ   ٱ   ٻ   ٻ   
ٻ   ٻ   پ   پ   پ   پٻ   ٻ   پ   پ   پ   پ ﴾ ]يــس: 41[، وقولــه: ﴿ ک   ک   ک   گ   ک   ک   ک   گ   

گ   گ   گ   ڳگ   گ   گ   ڳ ﴾ ]الإسراء: 70[.

وعندما عرض القرآن قصة نوح S والسفينة التي ظل فترة طويلة يصنعها 
بوحي من الله D ليستخدمها عند حدوث الطوفان فينجو بها هو ومن معه.. هذه 
الســفينة يخبرنا الله  بحقيقتها وأنها لا تملك قدرة ذاتية تمكنها من السير في 
البحر، فما هي إلا ألواح من الخشب، ومسامير من الحديد، أما الذي يسيرها ويمدها 
بالقدرة على الحركة فهــو الله وحده لا شريك له. ويقرر القــرآن هذه الحقيقة بقوله 
تعالى: ﴿ ڌ   ڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   ک   ڌ   ڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   ک   ﴾ ]القمر: 13، 14[.

فلا بد من وجود الســبب لتتنزل من خلاله القدرة الإلهية، وفي نفس الوقت فإن 



1717القادر المقتدر

السبب لا قيمة له بدون المدد الإلهي: ﴿ ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻپ   پ   پ   ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻپ   پ   پ   

پ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀٺپ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀٺ ﴾ ]الأنفال: 17[.

تأمــل معي ما حدث للصحابة وقــد نفد ماؤهــم وأرادوا الوضوء والشرب، 

فذهبوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يخب﻿رونه بذلك، فماذا فعل عليه الصلاة والسلام؟

طلــب منهم إحضار ما تبقى عندهم من ماء، ثم وضع فيه أصابعه الشريفة فنبع 

من بينها الماء ليشرب الجميع ويتوضأ))).

ل من خلاله الفيض الإلهي. فهنا كان الماء القليل ستارًا وشكلًًا تنزَّ

إذن فعلاقتنا بالأسباب علاقة استجداء للمدد الإلهي الذي يتنزل من 

خلال وجودها، فالنوم سبب يتنزل من خلاله المدد الإلهي بالشعور 

بالراحة وتجديد النشــاط، وشرب الماء ســبب يتنزل من خلاله المدد 

الإلهي بالإرواء... وهكذا.

نأخذ بالأسباب ولا نتعلق بها

ا لظهور القــدرة الإلهية، فإن هذا ليس معناه  فإن كان وجود الأســباب ضروريًّ

التعلق بها، وتضخيمهــا، بل علينا أن نضعها في حجمها المناســب والمحدود، وإلا 

 I أحاديث نبع الماء من بين أصابع الرسول صلى الله عليه وسلم كثيرة منها: ما رواه البخاري عن ابن مسعود 	(((
قال: بينما نحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وليس معنا ماء، فقال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم: »اطْلُبُوا مَنْ مَعَهُ فَضْلُ 
مَاءٍ« فأتي بماء فصبه في إناء، ثم وضع كفه فيه، فجعل الماء ينبع من بين أصابع رسول الله صلى الله عليه وسلم. 
الترمذي  الإسلام،  في  النبوة  علامات  باب  )المناقب(  الأنبياء  كتاب   )3579 )برقم:  البخاري 
60 برقم: 77( في  النسائي )1/  النبي صلى الله عليه وسلم،  نبوة  إثبات  المناقب باب في  )برقم: 3633( كتاب 

الطهور باب الوضوء من الإناء.



كيف نغير ما بأنفسنا؟1818

صارت حجابًا يحجب التأييد والنصر الإلهي، وذلك عندما يتعلق بها الشخص ويظن 
أنه يُنصر بها، فتصير شكلًًا من أشكال الشرك بالله ينافي كمال التوحيد ومقتضاه.

وفي المقابل، فإن من يترك الأسباب وهو قادر على تحصيلها ظنًّا منه أنه إذا توجه 
إلى الله D بطلب ما يريد فإنه ســبحانه ســيلبي له طلبه دون الحاجة إلى الأسباب. 
هذا الشــخص بهذا التصرف قد أساء الأدب مع الله D، لأنه يريد منه سبحانه أن 

يخرق له السنن التي أقام عليها الأرض.

نعم قد يتعرض الواحد منا لمواقف تقلُّ فيها الأســباب أو تنعدم دون إرادة منه، 
كمن لم يستطع النوم ويريد إنجاز الكثير من المهام التي تحتاج إلى تركيز وصفاء ذهن. 
هنا انعدمت أســباب الراحة أو نقصت دون إرادة منه، فماذا يفعل؟ هل يقول: لأني لم 
أنم فلن أســتطيع القيام بهذه الأعمال، أم يتجاوز الأسباب -التي لم تتح له- ويتوجه 
مبــاشرة إلى الله D طالبًا منه العون والمدد بالقدرة على التركيز وحُســن إنهاء هذه 

الأعمال؟

لــو تبنى الإجابة الأولى يكون تعلقه بالأســباب أكثر من تعلقه بالله D، ولو 
تبنى الإجابة الثانية تكون الأســباب بالنســبة إليه وســيلة تتنزل من خلالها القدرة 
الإلهية. والدليل على ذلك أنه لم ينزعج عند انعدامها أو قلتها، بل توجه إلى الله مباشرة 
طالبًا عونه ومدده، والأفضل من ذلك أن يكون حاله في وجود الأسباب كحاله عند 

ع وإلحاح على الله D وطلب العون والمدد منه سبحانه. عدم وجودها من تضرُّ

علاقة الأسباب المادية بالنصر
إن الواجب يحتم علينا أن نجتهد في تحصيل أسباب القوة ليتنزل نصر الله ومدده 
من خلالها دون تعلق بتلك الأسباب، أو اعتبار أن النصر يستلزم وجودها بقدر كبير، 



1919القادر المقتدر

وهذا ما كان يفهمه المســلمون الأوائل. فقد كانــوا ينتصرون على أعدائهم وهم أقل 
منهم عددًا وعدة كما حدث في بدر والقادسية واليرموك وغيرها من المعارك الإسلامية 
الخالدة التي أظهرت القــدرة والتأييد الإلهي للفئة المؤمنة مع قلة وجود الأســباب 

المادية معها. تأمل معي قوله تعالى: 

ڑ    ژ    ژ    ڈ    ڈ    ڎ    ڌڎ    ڌ    ڍ    ڍ    ڇ    ڇ    ڑ   ڇ    ژ    ژ    ڈ    ڈ    ڎ    ڌڎ    ڌ    ڍ    ڍ    ڇ    ڇ    ﴿ ڇ   
ڱ    ڱ    ڳ    ڳڳ    ڳ    گ    گ    گ    کگ    ک    ک    ک    ڱ   ڑ    ڱ    ڳ    ڳڳ    ڳ    گ    گ    گ    کگ    ک    ک    ک    ڑ   

ڱ   ڱ   ں   ںڱ   ڱ   ں   ں ﴾ ]آل عمران: 13[.

ولنعلــم جميعًا بأننا قد نُعذر إذا ما قصرنا في اتخاذ جميع الأســباب المادية 
 D لأمور خارجة عــن إرادتنا، ولكننا لا نُعذر في عــدم تعلقنا بالله

وتغيير ما بأنفسنا؛ لأننا جميعًا نقدر على ذلك.

تغيير ما بالنفس من أهم الأسباب
إن كان قانون الســببية من أهم القوانين الحاكمة للأرض، فإن السبب الأساسي 
الذي يستجلب النصر والتغيير هو تغيير ما بالنفس ونصرة الله عليها، وصدق التوجه 

إليه، وعدم التعلق بشيء ســواه، كما قال تعالى: ﴿ ۇ   ۆ   ۆ   ۈ   ۈ   ۇٴ   ۇ   ۆ   ۆ   ۈ   ۈ   ۇٴ   
ئا   ئا   ئە   ئە   ئو   ئوئۇ ﴾  ئا   ئا   ئە   ئە   ئو   ئوئۇى    ﴿ ى    وقــال:   ،]7 ]محمــد:  ۋۋ ﴾ 

]آل عمران: 120[، وقال: ﴿ ڌ   ڌ   ڎ   ڎڈڌ   ڌ   ڎ   ڎڈ ﴾ ]الزمر: 36[.

 ،D وعندما تُترك هذه القوانين ويتعلق العبد بالأسباب المادية ولا يتعلق بالله
فإنــه قد يُُخذل ولا يوفَّق، كما حدث للمســلمين في غزوة حنــن: ﴿ ۀ   ہہ   ہ   ۀ   ہہ   ہ   
ہ   ھ   ھ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ہ   ھ   ھ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   

ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۇ   ۇڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۇ   ۇ ﴾ ]التوبة: 25[. 



كيف نغير ما بأنفسنا؟2020

  من هنا يتضح لنا أن الســبب المحوري  للنصر والتغيير هو التعلق التام 

بالله D، وصِدْق التوجه إليه، وارتداء رداء العبودية له، وهذا لن يتم 

إلا من خلال تغيير ما بالنفس.

 الخلاصة

 وخلاصة القول: إن الوضع المزري الذي وصلت إليه الأمة الإســامية ما هو 

إلا نتاج طبيعي لابتعادها عن الله وشرعه، وأنه  يســتطيع أن يغير ما 

حاق بنا في لمح البصر، وأنه لن يفعل ذلك إلا إذا غيرنا ما بأنفسنا.

إذن فنقطة البداية التي ينبغي أن نبدأها للخروج من النفق المظلم الذي نسير فيه 

تبدأ مني ومنك. فماذا نحن فاعلون؟! 

هل سنستمر في الأسى والبكاء على أحوال أمتنا دون فعل شيء؟!

هل ســنظل في دائرة الإحباط التي ندور فيها؟ أم ســنبدأ مــن الآن في تغيير ما 

بأنفسنا؟!



2121القادر المقتدر

ما المقصود بالتغيير؟

خلقنا الله D وكرمنا على سائر خلقه، وأسجد الملائكة لأبينا آدم، وأعدَّ الجنة 

لتكون لنا دارًا: ﴿ ک   ک   ک   گ   گ   گ   گ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   ک   ک   ک   گ   گ   گ   گ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   

ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ں   ں   ڻڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ں   ں   ڻ ﴾ ]الإسراء: 70[.

ولقد خلقنا الله  وكرمنا هذا التكريم، وأسكننا الأرض وسخرها لنا، 

لنقوم بــأداء مهمة جليلة ألا وهي عبادتــه: ﴿ ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   

ڃڃ ﴾ ]الذاريات: 56[.

فنحــن لم نــأتِ إلى الأرض لنأكل أو لنشرب أو لنتزوج، بــل أتينا لأداء وظيفة 

.D محددة؛ وظيفة العبودية لله

معنى العبودية

والعبودية المطلوبة من العبد لربه تشــمل خضوعه واستســامه وانقياده التام 

والمطلق له.

أن يكون الله D هو غايتنا ومطلبنا ومقصدنا في أقوالنا وأفعالنا...

أن يكون حبه ســبحانه هو أحب الأشياء إلينا، وأن يكون العمل على رضاه هو 

شغلنا الشاغل، فنحرص على القيام بكل ما يرضيه، والابتعاد عن كل ما يبغضه.

ما المقصود بالتغيير؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟2222

ومن مظاهر العبودية: أن تُصبح تصوراتنا واهتماماتنا، وأفراحنا وأحزاننا متعلقة 

بالله D، فنحب ما يحبه، ونبغض ما يبغضه، ونفرح لما يرضيه، ونغضب لما يُغضبه.

ومنها: خشيته في السر والعلن، والتوكل الدائم عليه، والرجاء فيه، ودوام الإنابة 

إليه، والثقة فيما عنده.

ومنها: دعوة الخلق إليه وتحبيبهم فيه، وجهادهم من أجل نشر دينه وإعلاء رايته.

امتحان العبودية

 D إن الوظيفة الأساســية لكل فرد يخرج إلى الأرض هي ممارسة العبودية لله

في فترة وجوده في الدنيا؛ بداية من بلوغه الْْحُلُم وحتى موته. هذه الوظيفة ليس سهلًا 

على النــاس أن يقوموا بها، فالمــولى  جعل المكان الذي يــؤدي فيه الفرد 

امتحان العبودية هو الأرض، وزينها بأشــياء كثيرة تميل إليها النفس، ليكون الصراع 

بين مــا يحبه الله D ويريده من العبد، وبين ما تحبــه النفس وتريد تحقيقه: ﴿ ڻ   ڻ   

ڻ   ڻ   ڻ   ۀ   ۀ   ہ   ہ   ہ   ہ   ھ   ھ   ڻ   ڻ   ڻ   ۀ   ۀ   ہ   ہ   ہ   ہ   ھ   ھ   
ھ   ھ   ے   ےۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭڭ   ۇ   ۇ   ۆ   ھ   ھ   ے   ےۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭڭ   ۇ   ۇ   ۆ   

ۆ   ۈۆ   ۈ ﴾ ]آل عمران: 14[.

فوجودنا على الأرض وما تحتويه من زينة يتطلب منا جهادًا لأنفســنا ونصرة لله 

عليها إن أردنا أن نرتدي رداء العبودية وننجح في الامتحان.

ولقد ربط ســبحانه بين ولايته ومــدده ونصرته لعباده، وبــن نصرتهم له على 

أنفســهم وتغيير ما بها، كما قال في كتابه: ﴿ ۇ   ۆ   ۆ   ۈ   ۈ   ۇٴ   ۋۇ   ۆ   ۆ   ۈ   ۈ   ۇٴ   ۋ ﴾ 

]محمد: 7[، وقال: ﴿ ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭۇھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭۇ ﴾ ]الرعد: 11[.



2323الفهرس

والتحقق بمعــاني العبودية، وتغيير ما بالنفس، يشــمل المفاهيم والتصورات، 
والمشاعر والوجدانات، والسر والعلانية، والأقوال والأفعال.

وفي المقابل، فكلما خلع العبد رداء عبوديته لربه، وســار وراء هواه وازداد تعلقه 
 ، بالدنيا، وحبه لهــا ابتعد عن ولاية ربه، واســتدعى بأفعاله تلك غضبه

واستحق عقابه: ﴿ ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   پ   پ   پ   پ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   ٺٺ   ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   پ   پ   پ   پ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   ٺٺ   
ٺ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹٹ   ٹ   ڤ   ڤڤ   ڤ   ڦ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹٹ   ٹ   ڤ   ڤڤ   ڤ   ڦ   
ڃ ﴾  ڃ    ڃ    ڃ    ڄڄ    ڄ    ڄ    ڦ    ڦ    ڃڦ    ڃ    ڃ    ڃ    ڄڄ    ڄ    ڄ    ڦ    ڦ    ڦ   
]الأنفال: 53، 54[.

شروط الولاية 

الله D لا يظلــم الناس شــيئًا، ولكن النــاس هم الذين يظلمون أنفســهم 
بابتعادهم عن ممارسة الوظيفة المطلوبة منهم.

تخيل أن شــخصين يعملان في شركة قد أُرسلا من قِبل رؤسائهما في بعثة إلى بلد 
من البلدان لأداء مهمة معينة وفي وقت محدد.

أما الأول فقد انبهر بما رآه في هذا البلد وانشــغل بملذاته ناسيًا المهمة التي جاء 
من أجلها، والآخر انشــغل بوظيفته والمهــام التي كُلف بأدائهــا. كل ذلك يحدث 

والتقارير تصل بانتظام لرؤسائهما.

تُرى !! هل تكون مشاعر الرؤساء تجاههما واحدة؟!

وماذا لو احتاجا مساعدة، فلأيهما ستكون؟! فمن البديهي أن الذي يقوم بمهمته 
هو الذي سيحظى برعاية رؤسائه وإجابة مطالبه، ومساعدته وقت الحاجة، أما الآخر 

ما المقصود بالتغيير؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟2424

فلن يتبناه أحد، ولن يُلتفت إلى طلباته، بل العكس سيحدث، فالعقوبات والجزاءات 
تنتظره.

ولله المثــل الأعلى، فلقــد كلفنا الله D بأداء مهمة محــددة على الأرض، فمن 
ض نفســه لرضا مولاه؛ ومن ثمَّ عونه ومدده، أما من ترك  اجتهد في القيام بها فقد عرَّ
ض نفسه لغضبه سبحانه؛ ومن ثمَّ حرمانه من المدد  مهمته وانشــغل بشهواته فقد عرَّ

والتوفيــق: ﴿ ئا   ئە   ئە   ئو   ئو   ئۇ   ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ   ئې   ئې   ئا   ئە   ئە   ئو   ئو   ئۇ   ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ   ئې   ئې   
ئې   ئى   ئى   ئى   ی   ی   ی   یئې   ئى   ئى   ئى   ی   ی   ی   ی ﴾ ]طه: 123، 124[.

إذن فنحن الذين نحدد لأنفســنا الطريقة التي نُعامــل بها، فكلما ازداد اجتهادنا 
للاســتقامة على طريقه والقيام بحقوق العبودية لــه؛ ازداد تعرضنا لفضله وولايته 
ونصرته، وفي المقابل: كلما ازداد ابتعادنا عن طريقه، ومخالفتنا لأوامره، ازداد تعرضنا 

لغضبه وعقابــه: ﴿ ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   پ   پ   پ   پ   ڀ   ڀ   ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   پ   پ   پ   پ   ڀ   ڀ   
ڀ   ڀ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿڀ   ڀ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿ ﴾ ]الأعراف: 96[.

الكرامة والاستقامة
مــن هنا يتأكد لدينا بــأن كرامة العبد عند الله مرتبطة بمــدى عبوديته له: ﴿ ڇ   ڇ   
ڍ   ڍ   ڌ   ڌڎڍ   ڍ   ڌ   ڌڎ ﴾ ]الحجرات: 13[، فالكرامة والولاية على قدر الاســتقامة، 

واستمرار الولاية مرهون باستمرار الاســتقامة، ألم يقل سبحانه لحبيبه صلى الله عليه وسلم: ﴿ ٿ   ٿ   
ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ ﴾ ]البقرة: 120[.

ومما يؤكد هذا المعنى ما حدث لبني إسرائيل، فالله D قد فضلهم على العالمين 
في فترة من الفترات بســبب صبرهم وتحملهم الأذى في سبيله: ﴿ ۉ   ۉ   ې   ۉ   ۉ   ې   

ې   ې   ې   ى   ى   ئائاې   ې   ې   ى   ى   ئائا ﴾ ]الأعراف: 137[.



2525الفهرس

وعندما أساءوا اســتقبال نعَِم ربهم عليهم، وقابلوها بالجحود والطغيان واحدة 

تلو الأخرى، كان العقاب الأليم مــن الله D، والذي وصل مداه بأن جعل منهم 

قــردة وخنازيــر: ﴿ ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چ   چچ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   ڍ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چ   چچ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   ڍ   

ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎ   ڈڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   ک   کڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎ   ڈڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   ک   ک ﴾ 

]المائدة: 60[.

ومن أوفى بعهده من الله

يقص علينا القرآن قصة أناس كانوا يعيشــون في رغد من العيش، فلم يستقبلوا 

تلك النعم بالعبودية المطلوبة، والإذعان لله D، فسلبها الله منهم وأذاقهم العذاب: 

﴿ ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   

ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   
چچ ﴾ ]النحل: 112[.

وفي المقابل، كم من أناس كانوا في جاهلية وتفرق وتشرذم، فغيروا ما بأنفســهم 

وأصبحوا عبيــدًا لله D، فكان الوفاء الكريم والسريع منه  لهم فغير ما 

بهم من بؤس وضياع، وأعطاهم مفاتيح الأرض ليكونوا ســادتها، وذلك في سنوات 

معدودة، وأعظم مثال لهؤلاء هو جيل الصحابة رضوان الله عليهم.

نظرة على الواقع

فإذا ما أســقطنا هذه القاعدة على الواقع الذي تحياه أمتنا الآن، نجد أن ما يحدث 

لنا مــن ذلٍّ وهوان وبؤس وعذاب لم يأتِ من فراغ، بل بســبب مــا اقترفته أيدينا، 

فبأفعالنا استدعينا غضب الله علينا.

ما المقصود بالتغيير؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟2626

ألم نعطِّل شريعته ونتحاكم إلى غيره؟

م  ألم نُنحِّ كتابه ودســتوره الخالد ونســتبدله بقوانين وضعية تُُحلِّــلُ الحرام وتُُحرِّ

الحلال؟

� ما قولك -أخي- في البنوك التي تتعامل بالربا؟	

� وما قولك في الخمور التي تُباع جهارًا نهارًا في كثير من بلدان المسلمين؟	

� وما قولك في سفور النساء؟ 	

لقد انتشر الفســاد في كل الاتجاهات، ولم يعُد مقصــورًا على طبقة دون أخرى، 

فالمنكرات تملأ بلدان المسلمين. تفشى الظلم والفساد والغش والكذب بين الناس.

دخلت الفضائيات بيوت المســلمين لتعرض لهم الفحش والفجور ليلًًا ونهارًا، 

فاستثيرت الشهوات، وانتهكت الحرمات.

أصبحنا في زمان القابض فيه على دينه كالقابض على الجمر.

ست رايات الحق. ارتفعت رايات الباطل ونُكِّ

أُفسح المجال لدعاة العلمانية والتغريب، وغُيِّب صوت الدعاة إلى الله.

أصبح التمسك بالدين يعني التطرف والإرهاب، وأما التفسخ والانحلال فهو 

الاعتدال والوسطية، صار بأسنا بيننا شديدًا، واستعان بعضنا بالكفار وأعداء الدين 

على إخوانه المسلمين.

تفرقنا على رايات قومية، وتركنا الجهاد في سبيل الله، وتقاعسنا عن نصرة إخواننا 

المضطهدين في كل مكان.



2727الفهرس

حب الدنيا
لقد ملأ حب الدنيا قلوبنا، فأصبحــت تصوراتنا وأحلامنا منبثقة منها، اتجهت 
أعيننا إلى الأرض وتصارعنا على ما فيها، فوقعنا فيما حذرنا منه رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله: 
رْعِ، وَترََكْتمُُ الجِْهَادَ، سَــلَّطَ  »إذِاَ تبَاَيعَْتمُْ باِلعِْينةَِ، وَأخََذْتمُْ أذَْناَبَ البْقََرِ، وَرَضِيتمُْ باِلزَّ

اللهُ عَليَكُْمْ ذُلًّاًّ لََا ينَزِْعُهُ عَنكُْمْ حَتَّى ترَْجِعُوا إلِىَ دِينكُِمْ« ))).

ألم نرضَ بالزرع؟ ألم نحلم بامتلاك الأراضي وبناء العقارات؟ ألم يشغل تفكيرنا 
التخطيط لمستقبلنا ومستقبل أبنائنا في الدنيا؟

ألم ننشغل بتنمية أموالنا وزيادة أرصدتنا بأي شكل كان وتركنا ديننا؟

فماذا نريد بعد ذلك؟ وماذا نتوقع أن يحدث لنا؟

إن اقتراف شيء واحد مما سبق ذكره لكفيل باستدعاء غضب الله 
علينا، فكيف بهذا كله مما تمتلئ به بلاد المسلمين؟! 

 تأمل معي خطاب الترهيب الإلهي للمؤمنين من الوقوع في فعل شيء واحد مما 
نفعله: ﴿ ۀ   ہ   ہ   ہ   ہ   ھ   ھ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ۀ   ہ   ہ   ہ   ہ   ھ   ھ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   

ڭ   ڭ   ۇ   ۇ   ۆ   ۆ   ۈۈڭ   ڭ   ۇ   ۇ   ۆ   ۆ   ۈۈ ﴾ ]البقرة:278، 279[.

ا محاربين لله ورسوله صلى الله عليه وسلم لكفى. والله إن لم تكن العاقبة إلا وقوفنا ندًّ

هــذا فيما يخص الربا، فماذا في موالاة الكافريــن: ﴿ ں   ں   ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڻ   ڻ   ڻ   
ے    ے    ھ    ھ    ھ    ھ    ہ    ہہ    ہ    ۀ    ۀ    ے   ڻ    ے    ھ    ھ    ھ    ھ    ہ    ہہ    ہ    ۀ    ۀ    ڻ   

ۓۓ ﴾ ]النساء: 144[.

أخرجه أبو داود في سننه )برقم: 3462( في البيوع باب النهي عن العينة. 	(((

ما المقصود بالتغيير؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟2828

 تأمل قوله تعالى: ﴿ ہ   ھ   ھ   ھ   ھ   ے   ےہ   ھ   ھ   ھ   ھ   ے   ے﴾
 ]النساء: 144[.

ولقد حــدث هذا بالفعل، وأصبحنا كأمة إســامية في دائرة الغضب والعقوبة 
الإلهيــة وإن اختلف شــكلها من مكان لآخر، ولعل من أهــم المظاهر التي تؤكد لنا 
هواننــا على الله D هو تســلط الأعــداء علينا من هندوس وشــيوعيين وبوذيين 
وصليبيــن ويهود... هؤلاء الكفار ما كانوا ليفعلوا بنا مــا يفعلون لو لم يأذن به الله: 

﴿ ڃ   چ   چ   چ   چڇڃ   چ   چ   چ   چڇ ﴾ ]الأنعام: 112[.

اليهود الذين كتب الله عليهم الذلة والمســكنة إلى يوم القيامة أصبحوا هم الذين 
يقومون بإذلالنا وإهانتنا وإهدار كرامتنا، وفرض سياستهم علينا.

ألهذا الحد أغضبنا الله D؟

أأصبح أبناء القردة والخنازير الأداة التي نؤدَّب بها؟ ﴿ ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   
ڤ   ڦڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چ   چ   چ   ڤ   ڦڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چ   چ   چ   

ڇڇ ﴾ ]النساء: 123[.

الجسد الواحد

فإن قلت: ولكنني لا أفعل هذه الموبقــات، وأعمل جاهدًا على إصلاح نفسي، 
والاستقامة على أمر الله، فلماذا أُعاقب بما يعاقب به العاصون؟ 

َّكُمْ  يجيب عن هذا التســاؤل أبو بكر الصديق I بقوله: »يـَـا أيَُّهَا النَّاسُ إنِ
تقَْرَأوُنَ هَذِهِ الآيــةَ وَتضََعُونهََا عَلىَ غَيرِْ مَوْضِعِهَا«، وقرأ: ﴿ ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   
ڦڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃڃڦڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃڃ ﴾ ]المائدة: 105[، وإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم 



2929الفهرس

هُمُ اللهُ بعِِقَابٍ  المَِ فلَمَْ يأَخُْذُوا عَلىَ يدََيهِْ أوَْشَكَ أنَْ يعَُمَّ يقول: »إنَِّ النَّاسَ إذَِا رَأوَْا الظَّ
مِنهُْ«))).

إن الأمة الإسلامية أمة واحدة، يشكل مجموع المسلمين جسدها، 
فإذا حدث لعضو في هذا الجســد مكروه، فعلى الجميع أن يعملوا 

على عودته لصحته مرة أخرى.

ويؤكد هذا المعنى أن الخطاب القرآني الموجه لأفراد الأمة خطاب جماعي وليس 
ــا بمثــل: ﴿ ڭ   ڭ   ڭڭ   ڭ   ڭ ﴾، ﴿ ک   گ   گ   گ   ک   گ   گ   گ    فرديًّ
گڳگڳ ﴾ ]التوبة: 71[، ﴿ ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   ٺٺڀ   ڀ   ڀ   ڀ   ٺٺ ﴾ ]الأنفال: 1[، ﴿ ڻ   ڻ   

ڻ   ۀ   ۀ   ہہڻ   ۀ   ۀ   ہہ ﴾ ]الحج: 78[.

ومن أهم دلالات هذا الخطاب الجماعي أننا أمام التكليف الإلهي جماعة واحدة، 
أو أمة واحدة: ﴿ ڤ   ڤ   ڤ   ڤڤ   ڤ   ڤ   ڤ ﴾ ]البقرة: 143[.

فالأمة الإسلامية هي الأسرة الكبيرة لكل فرد مسلم فيها، وهي كالجسد الواحد 
المكون من أجزاء وأعضاء كثيرة لكنها مترابطة ومنسجمة ومتكاملة، ولا يمكن لهذا 
الجسد أن يتمتع بالحيوية والنشاط والصحة إلا إذا كان جميع أعضائه كذلك، كما قال 
رســول الله صلى الله عليه وسلم: »مَثلَُ المُْؤْمِنيِنَ فيِ توََادِّهِمْ وَترََاحُمِهِمْ وَتعََاطُفِهِمْ مَثلَُ الجَْسَدِ؛ إذََا 

هَرِ وَالحُْمَّى«))). اشْتكََى مِنهُْ عُضْوٌ تدََاعَى لهَُ سَائرُِ الجَْسَدِ باِلسَّ

أخرجه: أبو داود في الملاحم باب الأمر والنهي )برقم: 4338(، والترمذي في الفتن باب ما جاء  	(((
في نزول العذاب إذا لم يغير المنكر )برقم: 2168(، وفي أبواب تفسير القرآن من سورة المائدة 

)برقم: 3057(، وابن ماجه في الفتن باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر )برقم: 4005(.
باب  والصلة  البر  في  )برقم: 6011(، ومسلم  والبهائم  الناس  باب رحمة  الأدب  في  البخاري:  	(((

تراحم المؤمنين وتعاطفهم )برقم: 2586(.

ما المقصود بالتغيير؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟3030

الصالح المصلح
إذن فكون البعض منا صالحاً في نفسه، مبتعدًا عما يغضب ربه، فهذا لا يعفيه من 
مسئوليته عن الأمة وما يحدث لها... عليه أن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، ويبذل 
غاية جهده في إصلاح الفساد، وإقامة المشروع الإسلامي، فإن لم يفعل ذلك دخل في 

عموم المعاقبين عقابًا جماعيًّا، كما قال تعــالى: ﴿ ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ   ئې   ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ   ئې   
ئې   ئېئى   ئى   ئى   ی   ی   ی   یئې   ئېئى   ئى   ئى   ی   ی   ی   ی ﴾ ]الأنفال: 25[. 

يقول ابن عباس L في تفسيره لهذه الآية: أمر الله المؤمنين أن لا يقروا المنكر 
بين أظهرهم فيعمهم الله بالعــذاب، وقال الضحاك عن الفتنة المذكورة في الآية: إنها 

تصيب الظالم والصالح عامة))).

ولقد ضرب رســول الله صلى الله عليه وسلم مثلًًا على ذلك بقوله: »مَثلَُ القَْائـِـمِ فيِ حُدُودِ اللهِ 
وَالوَْاقعِِ فيِهَا كَمَثلَِ قوَْمٍ اسْــتهََمُوا عَلىَ سَــفِينةٍَ، فأَصََابَ بعَْضُهُــمْ أعَْلََاهَا وَبعَْضُهُمْ 
وا عَلىَ مَنْ فوَْقهَُمْ فقََالوُا: لوَْ  َّذِينَ فيِ أسَْفَلهَِا إذِاَ اسْتقََوْا مِنَ المَْاءِ مَرُّ أسَْفَلهََا، فكََانَ ال
َّا خَرَقنْاَ فيِ نصَِيبنِاَ خَرْقاً وَلمَْ نؤُْذِ مَنْ فوَْقـَناَ؟ فإَِنْ ترََكُوهُمْ وَماَ أرََادُوا هَلكَُوا جَمِيعًا،  أنَ

وَإنِْ أخََذُوا عَلىَ أيَدِْيهِمْ نجََوْا وَنجََوْا جَمِيعًا« ))).

وذكر ابن أبي الدنيا عن إبراهيم بن عمرو الصنعاني قال: أوحى الله إلى يوشع بن 
نون: إني مهلك من قومك أربعين ألفًا من خيارهم، وســتين ألفًا من شرارهم. قال: 
يــارب، هؤلاء الأشرار فــا بال الأخيار؟! قــال: إنهم لم يغضبــوا لغضبي، وكانوا 

الدر المنثور للسيوطي )322/3(، دار الكتب العلمية، بيروت. 	(((
القرعة في  باب  الشهادات  )برقم: 2493( وفي  القسمة  يقرع في  باب هل  الشركة  البخاري في  	(((
المشكلات )برقم: 2686(، والترمذي: في الفتن باب ما جاء في تغيير المنكر باليد أو باللسان أو 

بالقلب )برقم: 2173(.



3131الفهرس

يؤاكلونهم ويشاربونهم))).

وتحسبونه هينًا وهو عند الله عظيم

إن مخالفة أوامر الله وعصيانه لَشيءٌ عظيم عنده سبحانه. نعم هو الحليم الصبور، 

يصبر على عباده مرة ومرة، ولكن إذا ما اســتمروا في عصيانهم عاقبهم لعلهم يفيقون 

من غفلتهم ويرجعــون إليــه: ﴿ ی   ی   ئج   ئح   ئم   ئى   ئي   بج   بح   ی   ی   ئج   ئح   ئم   ئى   ئي   بج   بح   

بخ   بم   بى   بي   تج   تح   تخبخ   بم   بى   بي   تج   تح   تخ ﴾ ]الروم: 41[.

لقــد خرج الصحابة -رضوان الله عليهم- مع رســول الله صلى الله عليه وسلم لملاقاة المشركين 

عند جبل أحد، وبدأت المعركة، وانتصر المســلمون في البداية، ولما خالف عدد قليل 

منهم أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم كان العقاب الأليم من الله D وكانت الهزيمة القاسية التي 

حدثت لهم، فرســول الله صلى الله عليه وسلم كاد أن يُقتل، واستشهد منهم سبعون رجلًًا و...، كل 

ذلك بسبب عصيان بعضهم لأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال تعالى: ﴿ چ   چ   چ   چ   

ڈ    ڈ    ڎ    ڎ    ڌ    ڌ    ڍڍ    ڇ    ڇ    ڇ    ڈ   ڇ    ڈ    ڎ    ڎ    ڌ    ڌ    ڍڍ    ڇ    ڇ    ڇ    ڇ   
ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   کک   گ   گ   گ   گ   ڳ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   کک   گ   گ   گ   گ   ڳ   

ڳ   ڳ   ڳڱڳ   ڳ   ڳڱ ﴾ ]آل عمران: 152[.

أين أثر الدعاء؟

معنــى ذلك أن كل ما يحدث لنا من صور العذاب ما هي إلا عقوبات يعاقبنا الله 

D بها نتيجة لبعض أفعالنا الســيئة: ﴿ ی   ی   ی   ئج   ئح   ئم   ی   ی   ی   ئج   ئح   ئم   

ئى   ئي   بج   بح   بخئى   ئي   بج   بح   بخ ﴾ ]الشورى: 30[.

الداء والدواء لابن القيم )ص: 90( - دار ابن كثير، بيروت. 	(((

ما المقصود بالتغيير؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟3232

ولا ينبغي لمن وقع في المخالفة وارتكب الذنب أن يســتغرب العقوبة: ﴿ ٹ   ٹ   
ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ ﴾ ]آل عمران: 182[.

عن إبراهيم النخعي قال: أوحى الله إلى نبي من الأنبياء، أن قل لقومك: إنه ليس 
من أهل قرية ولا أهل بيت ولا رجل، يكونون لله D على طاعة فيتحولون منها إلى 

معصية، إلا تحول الله D لهم مما يحبون إلى ما يكرهون.

وليس أهل قرية ولا أهل بيت ولا رجل يكونون لله D على معصية، فيتحولون 
إلى طاعة الله D، إلا تحول الله D لهم مما يكرهون إلى ما يحبون))).

من هنا تتضح لنا الإجابة عن سؤال البعض: أين أثر دعائنا لله D الذي ندعوه 
ليل نهار بكشف الغمة عنا؟

 إن الغمة لن تنكشف بالدعاء فقط، بل لا بد أن يسبق هذا الدعاء ويصاحبه 
تحــول حقيقي عن كل ما يغضب الله، وانتقال إلى ما يرضيه، لا بد من روح 
جديد يسري في كيان الأمة فيوقظها من سُــباتها، ويعمل على تغييرها تغييًرا 
ا يشمل المفاهيم والتصورات، والسر والعلانية، والأقوال والأفعال.  جذريًّ

لا بد أن تعود الأمة إلى الله وتتجه إليه وتعمل على استرضائه.

أستاذية العالم

لقد مرت على أمتنا في الماضي أوقات عصيبة، وحدث لها من الأحداث المشابهة 
لما يحدث لنا اليوم. هذه الأحداث كانت ســببًا في استنهاض همم بعض الغيورين على 
الدين من أمثال صلاح الدين الأيوبي V فعمد إلى نشر الســنة والأمر بالمعروف 

العقوبات لابن أبي الدنيا )ص: 52، 53(، دار ابن حزم - بيروت. 	(((



3333الفهرس

بهم فيه، فاستجاب  والنهي عن المنكر، واستثارة همة الناس للجهاد في سبيل الله، ورغَّ

له الكثيرون وخرجوا معه لتحرير القدس والمســجد الأقصى، فنصره الله D نصًرا 

رًا، ولكن بعد موتــه V وتولي أبنائه وأفراد أسرته الحكــم من بعده؛ بدأوا  مــؤزَّ

يتصارعــون عليه، فدب الوهن مرة أخرى في جســد الأمة وحدث لها ما حدث من 

أحداث جسام.

إذن فنحــن ل﻿ا نريد انتصارًا وقتيًّا في معركة من المعارك ثم يعود الحال إلى ما كان 

عليه، كما حدث في أفغانستان من قبل.

لا نريد فقط قائدًا يقودنا إلى الانتصار، فإن مات وتَرَكَنا عادت الهزائم والنكبات، 

بل نريد أمة جديدة وأجيالًًا متلاحقة لا تعرف إلا الله وما يرضيه.

نريد رايات الإسلام ترفرف من جديد على ربوع العالم الإسلامي: على القدس 

ويافا وحيفا، على الأندلس والفلبين، على الهند والصين، على روما...

نريد الخلافة المفقودة وأستاذية العالم.

نريد أن نستكمل ما بدأته الأجيال الأولى، فيصبح الدين كله لله.

 هذه الآمال العظيمة -أحلام اليوم- ستكون -بلا شك- حقائق الغد كما وعدنا 

رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله: »ليَبَلْغَُنَّ هَذَا الْْأمَْرُ ماَ بلَغََ اللَّيلُْ وَالنَّهَارُ، وَلََا يتَرُْكُ اللهُ بيَتَْ مَدَرٍ 

سْلََامَ وَأهَْلهَُ  ا يعُِزُّ اللهُ بهِِ الْْإِ ينَ بعِِزِّ عَزِيزٍ أوَْ بذُِلِّ ذَليِلٍ، عِزًّ وَلََا وَبرٍَ إلَِّاَّ أدَخَْلهَُ اللهُ هَذَا الدِّ

وَذُلًّاًّ يذُِلُّ بهِِ الكُْفْرَ«))).

أخرجه أحمد )103/4برقم: 16998(، والطبراني في الكبير )58/2برقم: 1280(، والحاكم  	(((
)477/4برقم: 8326(، والبيهقي )181/9برقم: 18400(.

ما المقصود بالتغيير؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟3434

يقيناً ســيحدث هذا، وستُفتح روما، وســيعود الأقصى، وستأتي خلافة أخرى 

كأختها الراشدة الأولى، ولكن بمن؟ ﴿ ڱ   ڱ   ں   ں   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ۀ   ڱ   ڱ   ں   ں   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ۀ   

ۀ   ہ   ہ   ہ   ہ   ھ   ھ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   ۀ   ہ   ہ   ہ   ہ   ھ   ھ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   
ڭ   ۇ   ۇۆ   ۆ   ۈ   ۈ   ۇٴ   ۋ   ۋۅ   ۅ   ۉ   ۉ   ېڭ   ۇ   ۇۆ   ۆ   ۈ   ۈ   ۇٴ   ۋ   ۋۅ   ۅ   ۉ   ۉ   ې ﴾ ]المائدة: 54[.

ولكي نكون نحن وأبناؤنا من هؤلاء القوم، ولكي يعود مجد الإسلام من جديد، 

لا بــد من التغيير الداخــي في ذواتنــا أولًًا: ﴿ ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   

ڭۇڭۇ ﴾ ]الرعد: 11[.



3535الفهرس

عوائـــــق التغيير

 قد يقول قائل: إن كل ما قيل في الصفحات السابقة قد سمعناه مرات ومرات، 

ولا يوجد من يختلف عليه، ولكن النقطة التي نقف عندها ولا نســتطيع تجاوزها هي 

كيفية التغيير.

� كيف نحول الكلام النظري إلى واقع عملي؟ 	

� كيف يصبح الله D أحب إلينا وأعز علينا من كل شيء؟	

� كيف تتغــر اهتماماتنا من تفكير في المســتقبل والأولاد و..، إلى تفكير فيما 	

يُرضي الله ؟

� كيف نخرِجُ حبَّ الدنيا من قلوبنا ونتخلص من جواذب الأرض والطين؟ 	

� كيف نسارع في القيام بأعمال البر، ونهجر كل ما يغضب الله D؟	

نظرة إلى واقعنا

قبل طرح التصور المقترح عن كيفية تغيير ما بأنفسنا لا بد أن نشخص معًا الحالة 

التي وصلنا إليها، والأسباب التي أفرزت هذا الواقع الذي نشاهده.

عوائق التغيير



كيف نغير ما بأنفسنا؟3636

لنسأل أنفسنا

لماذا نتكلم كثيًرا عن المبادئ والقيم ولا نستطيع أن نُلزم أنفسنا القيام بمقتضيات 
هذا الكلام؟

ما الذي يحول بيننا وبين تنفيذ التوجيهات التي تُلقى على مسامعنا؟!

ما الذي يجعل سلوكنا لا ينطبق مع قولنا؟!

هل الجهل هو السبب؟!

وكيف يكون ذلك، وما قيل ويقال للأمة الإســامية عبر الفضائيات ووسائل 
الإعلام المختلفة يكفي لإصلاح الأجيال حتى قيام الساعة؟!

ومــع هذا كله فإننا لا نجد في واقعنا أثــرًا أو تغييًرا حقيقيًا يكافئ هذا الكم من 
الكلام.

إذن فهنــاك انفصال بين القــول والفعل، بين الواجب والواقع، فما الســبب في 
ذلك؟!

الإجابة عن هذا الســؤال تســتلزم معرفة الدوافع التي تدفع الإنسان للسلوك 
بصفة عامة، والمراحل التي يمر بها قبل أن يظهر للواقع.

كيف يتم السلوك؟

لكي يظهر سلوك اختياري ما إلى الوجود، فإن هناك ثلاث مراحل لا بد أن تتم 
داخل الإنسان: 

أولًًا: القناعة العقلية بالفعل المراد القيام به.



3737الفهرس

ثانيًا: إصغاء قلبي لصوت العقل ورضاه بما يشير إليه.

ثالثًا: صدور أمر من القلب إلى الجوارح بالتنفيذ.

هــذه المراحل الثــاث جمعها قولــه تعــالى: ﴿ ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎ   ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎ   
ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   کڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک ﴾ ]الأنعام: 113[.

ص أسباب الســلوك غير السوي والذي نشكو من وجوده،  فإذا أردنا أن نشخِّ
ونريد تغييره إلى ما يحبه الله ويرضاه، فلا بد أن يتناول البحث محاور ثلاثة:

المحور الأول: 

يتعلق بعقل الإنسان وفكره وقناعاته والتي تشكل المنطلق الأول للسلوك.

المحور الثاني: 

يتعلق بقلب الإنسان وما يحول بينه وبين تنفيذ ما يمليه عليه العقل.

المحور الثالث: 

 يتعلق بالنفس التي تشكل العائق الأساسي الذي يقف أمام إخلاص هذا الفعل 
.D لله         

عوائق التغيير



كيف نغير ما بأنفسنا؟3838

المحور الأول: العقل

إن كان ســلوك الإنســان ينطلق من المشاعر، والتي تشــكل في مجموعها قلب 

الإنســان، فإن ما يحرك هذه المشــاعر هو الفكر؛ فالفكر هو المنطلق الأول للسلوك، 

وعلى قدر قناعة العقل بالشيء تكون قدرته على التأثير في المشاعر بإذن الله. 

فإن قلت: ولكن هناك الكثير من الأفعال التي يقوم بها الإنســان بتلقائية ودون 

تفكير.

نعم، يحدث ذلك فيما ل﻿ا يقل عن ســتين بالمائة من تصرفات الإنسان اليومية كما 

أثبت العلماء، ومع ذلك فإن هذه الأفعال التلقائية تنطلق أيضًا من الأفكار الراســخة 

ى بمنطقة اللاشعور. داخل العقل، والتي تُسمَّ

الشعور واللاشعور

ينقسم عقل الإنسان إلى قسمين: مدرك )الشعور(، وغير مدرك )اللاشعور(.

فبالعقل المدرك يســتقبل الإنســان المعلومة ويفهمها ويدرك ما تدل عليه، فإذا 

وافــق عليها واقتنع بها كان الطريق ممهدًا لتنفيــذ مقتضاها من خلال القلب، وإذا لم 

يقتنع بها فإنها لن تجاوز عقله.

أما العقل غير المدرك أو ما يســمى باللاشعور أو اليقين، ففيه تُُختزن المعلومات 

الراسخة لدى الإنسان )عن نفسه وعائلته ومفاهيمه وتصوراته وعقائده...(.



3939الفهرس

هذه المنطقة تشكل المنطلق الأساسي للأفعال التلقائية التي تتم بدون تفكير، ولا 
يوجد إنســان على ظهر الأرض إلا ولديه منطقة يقين خاصة به. هذا اليقين قد يكون 

صحيحًا، وقد يكون خاطئًا، ولكنه يبقى يقيناً ليس فيه شك. 

فعلى سبيل المثال: هل يشك أحد في اسمه أو أسماء أبنائه وزوجته؟! 

وهل يشك أحد في كون الماء سببًا للإرواء والطعام للإشباع، وأن الظلام يحل في 
المساء والشمس تشرق في الصباح؟!

كيف يتكون اليقين؟
يقين الإنســان يتكون من خلال الأفكار التي ترد عليه من العقل المدرك، فما من 
فكرة يقبلها العقل المدرك إلا وتدخل إلى منطقة اللاشــعور، فــإذا تكرر مرور هذه 
الفكرة مرات ومرات من الشعور إلى اللاشعور اكتسبت هذه الفكرة صفة الرسوخ، 
وأصبحت ضمن يقين الإنسان وثوابته ومعتقداته، وأصبحت تشكل مصدرًا لأفعاله 

التلقائية.

فعلى ســبيل المثال: فهم قواعد اللغة العربية يتم مــن خلال العقل المدرك، فإذا 
تدرب العقل مرات كثــرة على أن الفاعل دائمًًا مرفوع، والمفعول دائمًًا منصوب، فإن 
هذه المعلومات ترســخ في اللاشعور، لينطلق اللسان بعد ذلك رافعًا للفاعل وناصبًا 

للمفعول بتلقائية.

وكذلــك تعلم أحكام التجويد يتم أولًًا بالعقل المدرك، ثم تنطلق هذه الأحكام 
إلى اللاشعور وترسخ فيها بالتكرار ثم التكرار، لتنطلق الألسنة بعد ذلك وتطبق هذه 
الأحــكام عند التلاوة ودونــا تفكير، بل إن الشــخص قد ينســى منطوق الحكم 

التجويدي بمرور السنين لكنه لا يخطئ في تطبيقه.

عوائق التغيير



كيف نغير ما بأنفسنا؟4040

علاقة اليقين بالتغيير

من الأمور الملاحظة بيننا أننا كثيًرا ما نتكلم عن قيم ومبادئ وتصورات، ونبدي 

قناعة تامة بما نسمع ونتحدث، ثم نفاجأ بأن الكثير منا يخالف بفعله ما قاله بلسانه.

فعلى ســبيل المثال: عند طرح موضــوع الذكور والإناث وأيهــا تريد أن تلده 

زوجتك؟! تجدنا نتبارى في إظهار استســامنا لله D، وأننا سنرضى بما يقسمه لنا 

من هذا الرزق.

ا في الواقــع فالأمر قد يختلف، فالبعض لن يســتقبل  هذا في ميــدان القول، أمَّ

مولودته الأنثى بهذا الرضا الذي أظهره أثناء المناقشــة، فــإذا ما أنجبت زوجته أنثى 

للمــرة الثانية ازداد ضيقه. هذا الضيق قد يتصاعد في المرة الثالثة لينطلق متهمًًا زوجته 

بأنها السبب في ذلك، وقد يتوعدها إن تكرر الأمر مرة أخرى!!

وفي موقف آخر تجد الحديث الدائر بين الناس عن أهمية الإحســان إلى الزوجة 

واستشارتها في أمور الحياة و...

أمــا في الواقع فتجد بعض المشــاركين في هذا الحديث والمتحمســن له، يسيء 

لزوجته ويتعامل معها بأسلوب الأوامر وفرض الرأي و...

 نتحدث عن الدنيا وقيمتها الحقــرة، وضرورة عدم التعلق بها لأنها فانية و... 

فإذا انتقلنا إلى واقعنا نجد الكثير منا يشــغل باله وتفكيره بمستقبله ومستقبل أولاده 

الصغار وكيف يؤمنه لهم، فيبني لهم الدور، ويسعى سعيًا حثيثًا للادخار والاستثمار، 

يفرح كلما ازداد رصيده من المال ويحزن عند نقصانه، ...

 هــذه وغيرها من الأمثلة التي تبين لنا التناقض بــن الأقوال والأفعال، والتي 



4141الفهرس

تنشــأ بصورة رئيسة بسبب التناقض بين ما نقتنع به بعقولنا المدركة، وبين ما يوجد في 
يقيننا من أفكار وتصرفات.

فالولد الذي تربى في بيته على حب المال، عندما يكبر ويسمع عن ضرورة وأهمية 
الإنفاق في سبيل الله فإنه قد يبذل بعضًا من ماله تأثرًا بما سمعه، لكن سرعان ما يزول 
أثر هذا الكلام من ذاكرته ويعود لسابق عهده من الحرص والشح بالمال، وما دفعه إلى 
ن لديه منذ الصغر، ومارس مقتضياته مرات ومرات. ذلك إلا يقينه الخاطئ الذي تكوَّ

كذلك فالذي يرى أباه يتعامــل بجفاء مع أمه ولا ينكر ذلك، فإن هذه الصورة 
من التعامل سترسخ في يقينه ليطبقها بعد ذلك في التعامل مع زوجته.

وسائل تكوين اليقين
وســائل تكوين اليقين هي المصادر التي يســتقي منها الفرد معارفه، وتقف على 
رأســها البيئة التي ينشأ فيها. مع الأخذ في الاعتبار أنه كلما صغرت السن كان تكوين 
اليقين أسرع؛ لأن صاحبه يســتقبل المعلومات بعقله المــدرك دون أن يفكر فيها كثيًرا 
ويمررها إلى منطقة اللاشــعور؛ لترســخ فيها من خلال تكرار مروره عليها، هذا من 
ناحية، ومن ناحيــة أخرى فإن الأبوين هما القدوة والمثــل الأعلى لأبنائهما، ومن هنا 
كانت تربية الأبوين للابن من أهم عوامل تكوين اليقين عنده، فما يشاهده في بيته منذ 
الصغر، وطريقة تعامل أبويه مع مفردات الحياة، والاهتمامات التي يهتمون بها، وطريقة 
ـــلُ أكبر صانع لليقين  تعاملهم مع بعضهم، أو مع الآخرين، كل هذه الأشــياء تُشكِّ

داخل الإنسان، وعلى أساسها تتكون شخصيته واهتماماته وتصوراته عن الحياة، ...

فعلى ســبيل المثال: كثرة مشــاهدة الأب وهو يذكر الله، ويحافظ على أداء الصلاة 
ويعطف على المساكين، كل ذلك له دور كبير في ترسيخ أهمية هذه الأشياء في يقين الابن.

عوائق التغيير



كيف نغير ما بأنفسنا؟4242

أما الذي يلمس حرص أبويه على المال والادخار وبناء العقارات، ويرى حزنهما 
الشــديد إذا ما ضاع منهما شيء من المال، فستُتََرجم هذه الاهتمامات إلى معتقدات في 

يقينه وتترسخ فيه.

ة والأجهزة الحديثة خطورة التلفاز والهواتف الذكيَّ
ومن وســائل تكوين اليقين داخل الإنسان كذلك: وســائل الإعلام بصورها 
المختلفة، ومن أهمهــا جهاز التلفاز، والهواتف وغيره مــن الأجهزة الحديثة المتصلة 

بشكل شبه دائم بالشبكة العنكبوتية، إلى جانب وسائل التواصل الاجتماعي.

 وتكمن خطورة تلك الوســائل في أنها تُعد من أخطر عوامل بناء اليقين داخل 
الإنسان سواء أكان صحيحًا أم خاطئًا؛ فما يُعرض على جهاز التلفاز، أو أثناء التصفح 
المتوســع شــبه اليومي على هذه الأجهزة، وبصورة متكررة، من أفلام ومسلسلات 
ومقاطع فيديو، تحتــوي على إعلانات له دور كبير في تكويــن اليقين الخاطئ داخل 

الإنسان، وبخاصة عند الصغار.

فعلى ســبيل المثال نجد أن تكرار عرض صور النســاء العارية والمناظر الخليعة 
واختلاط النساء بالرجال، والصداقة بين الجنسين وما تُنشئه من علاقات محرمة، مع 
عرض كل هذا بأســلوب محبب -وفكاهي أحيانًا- له دور كبير في قبول العقل لهذه 
الأفكار؛ ومن ثَمَّ مرورها إلى اليقين ورســوخها فيه بدوام تكرار عرضها، مع الأخذ 
في الاعتبــار أن للصورة المرئية تأثيًرا مباشًرا على اللاشــعور، فالعقل المدرك غالبًا ما 

يتركها تمر دون تفكير))).

نقلت مجلة )بث( السعودية أن من أغرب الأساليب الإعلانية التي استخدمتها شركة كوكاكولا  	(((
أنها كانت تستأجر لقطات متفرقة لا تزيد على 24/1 من الثانية في أهم الأفلام الأمريكية لتمرر =  



4343الفهرس

وفي المقابل: عند اســتخدام هذه الأدوات بصورة تربوية موجهة فيتم من خلاله 
بث الأفكار الصحيحة، فإن ذلك له دور كبير في بناء اليقين الصحيح داخل الفرد.

دور المدرسة
ا العامل الثالث في تكوين يقين الإنسان: المدرسة، ففيها تُبث الأفكار والمبادئ  أمَّ

والاهتمامات والتصورات...

ومع المدرسة تأتي البيئة المحيطة بالفرد كالأصدقاء والجيران والأقارب.

ولا نُغفِل كذلك وســائل تكوين المعرفة الأخرى من كتب وصحف وكمبيوتر 
وألعاب.

كل هذه العوامل تشــرك في تكوين اليقين بشــقيه الصحيح والخاطئ، والذي 
ض لها. يختلف من شخص لآخر بناء على طبيعة العوامل التي تعرَّ

ولكــي يتم التغيــر الصحيــح في الاهتمامات والتصــورات؛ ومن ثمَّ 
الســلوك، لا بد أولًًا من إعادة بناء منطقة اللاشعور، واستبدال اليقين 
الخاطئ بيقين صحيــح تنطلق منــه الخواطر والاهتمامــات والأفعال 

التلقائية في حياة الإنسان.

= صورة مشروبها، وهي عملية دعائية مدروسة ترسخ صورة المشروب في العقل الباطن للمشاهد 
دون مرورها على عقله الواعي، فلو سألته: هل شاهدت زجاجة ) كوكاكولا( سيجيبك بالنفي، 
ولكنه سيتوجه بعد مشاهدة الفيلم لشراء )كوكاكولا(، وقد مُنعت الشركة لاحقًا من استخدام هذا 
الأسلوب الدعائي باعتباره أداة للغش التجاري - نقلًًا عن مجلة )بث( العدد، )16(، ذي القعدة 

1424 هـ.

عوائق التغيير



كيف نغير ما بأنفسنا؟4444

المحور الثاني: القلب

ومع أهمية الفكر كمنطلق أســاسي للســلوك، إلا أن هذا الفكر لا بد أن يجد من 

القلب رضًا وتجاوبًا وإلا ظلت الأفكار حبيســة العقل؛ ومن ثَمَّ يعيش الشخص في 

تناقض بين فكره وسلوكه.

ولقد مرت علينا في حياتنا جميعًا أوقات شعرنا فيها بهذا التناقض. أحيانًا نريد أن 

ح وســائل التواصل الاجتماعي فلا  نقلع عن مشــاهدة التلفاز، أو التقليل من تصفُّ

نستطيع. نريد أن نســتيقظ مع أذان الفجر أو قبله فلا نقدر. نريد أن نترك عادة سيئة 

فلا نستطيع.

فإن قلت: فما السبب الذي يجعلنا لا نســتطيع تنفيذ أشياء قد اقتنعنا بها، بل قد 

تكون أهميتها قد رسخت في يقيننا؟! وكذلك لا نستطيع ترك أشياء نحن على ثقة تامة 

بمدى خطورتها علينا؟!

السبب في ذلك هو ضعف الإرادة القلبية والهزيمة أمام النفس، فإن كان العقل 

هــو الدافع الأول للســلوك، إلا أن الذي يأمر الجوارح بالتنفيــذ هو القلب، فقلب 

الإنسان هو الملك على جميع الأعضاء، وما من فعل اختياري يقوم به العبد إلا ويعكس 

موافقــة من القلب على تنفيذه، قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: »ألَََا إنَِّ فيِ الجَْسَــدِ مُضْغَةً إذَِا 



4545الفهرس

صَلحََتْ صَلحََ الجَْسَدُ كُلُّهُ، وَإذَِا فسََدَتْ فسََدَ الجَْسَدُ كُلُّهُ، ألَََا وَهِيَ القَْلبُْ«))).

معنى ذلك أن العقل قد يقتنع بفكرة ما ويشير على القلب بتنفيذها، إلا أن القلب 
حين لا يرضى بذلك لا يتم الفعل.

ولكن ما الذي يحول بين القلب وبين تنفيذ ما يشير به العقل؟!

الــذي يحول بينه وبين ذلك تمكن الهوى منه وســيطرته عليه، فالقلب هو مجمع 
المشاعر والعواطف داخل الإنسان. هذه العواطف يتجاذبها طرفان؛ الطرف الأول: 

الإيمان بما في العقل من عقائد وأفكار، والثاني: الهوى وما تميل إليه النفس.

فالعقل يريد من القلب تنفيذ مقتضيات أفكاره وقناعاته، والنفس تريد 
من القلب تنفيذ ما تهواه وتميل إليه من شهوات وحظوظ.

فالصراع بين الإيمان والهوى يتم قبل كل فعل يقوم به العبد، وأيهما أقوى سينتصر 
ويســتولي على إرادة القلب؛ ومن ثمَّ يكون الفعل من نصيبه: ﴿ ې   ى   ى   ئا   ې   ى   ى   ئا   

ئا   ئە   ئە   ئوئوئا   ئە   ئە   ئوئو ﴾ ]القصص: 50[.

فلحظة المعصية تعكس انتصار الهوى على الإيمان، ولحظة الطاعة تعكس انتصار 
الإيمان على الهوى في القلب، كما قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: »لََا يزَْنيِ العَْبدُْ حِينَ يزَْنيِ وَهُوَ 
مُؤْمِنٌ، وَلََا يسَْــرِقُ حِينَ يسَْــرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلََا يشَْــرَبُ الخَْمْرَ حِينَ يشَْرَبهَُا وَهُوَ 

مُؤْمِنٌ، وَلََا يقَْتلُُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ«))).

متفق عليه، البخاري كتاب الإيمان باب فضل من استبرأ لدينه وعرضه )برقم: 52(، ومسلم كتاب  	(((
المساقاة باب أخذ الحلال وترك الشبهات )1219/3برقم: 1599(. 

بغير إذن صاحبه )برقم: 2475(، ومسلم في الإيمان  النهبى  المظالم باب  البخاري في  أخرجه  	(((
باب نقصان الإيمان بالمعاصي ونفيه عن المتلبس بالمعصية وقد استوفى ابن الأثير طرقه كلها في 

جامع الأصول في اللواحق )510/8(.

عوائق التغيير



كيف نغير ما بأنفسنا؟4646

وعلى قدر تمكن الإيمان بالله من مشــاعر الإنســان وقلبه يكون انعكاس ذلك على 

السلوك بأعمال صالحة، وعلى قدر تمكن الهوى من تلك المشاعر تكون المعاصي والغفلات.

التشخيص

من هنا يتضح لنا أن الســبب الرئيس لعدم قيام القلب بتنفيذ قناعات العقل هو 

قوة الهوى وسيطرتها على أكبر قدر من مشاعره؛ مما يتيح لها التمكن من إرادته، فإذا ما 

ن للإيمان في القلب ونطرد منه الهوى، كما  أردنا تغييًرا حقيقيًّا في سلوكنا علينا أن نُمكِّ

وصف الله D الصحابة -رضوان الله عليهــم- بقوله: ﴿ ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   

ٻ   پ   پ   پ   پ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٻ   پ   پ   پ   پ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   
ڤ    ڤ    ڤ    ڤ    ٹ    ٹ    ٹ    ٿٹ    ٿ    ٿ    ڤ   ٿ    ڤ    ڤ    ڤ    ٹ    ٹ    ٹ    ٿٹ    ٿ    ٿ    ٿ   

ڦڦڦڦ ﴾ ]المجادلة: 22[.



4747الفهرس

المحور الثالث: النفس

خلق الله D في كل إنسان نفسًا محبة للشهوات، مؤْثرِة للراحة، 
طالبة للعلو والتميز عن الآخرين، تحب أن تأخذ نصيبها من كل 

فعل يقوم به العبد.

ولأن هواهــا في الراحة فإنها تلح على صاحبها بعــدم القيام بالطاعة لما فيها من 
مشقة، فإن قاومها العبد وألزمها فعل الطاعة فإنها لا تستسلم له، بل تحاول أن تأخذ 
حظها من هذا الفعل، وذلك من خلال الإلحاح عليه لكشف عمله أمام الناس لتعلو 
منزلته عندهم فيُعظِّموه ويَمدحوه، فتُسقى من خلال ذلك شراب النشوة والسعادة.

فإن لم يفعل ذلك فإنها لا تيأس من نيل حظها، فتعمل على تضخيم العمل الذي 
قام به في عينه، وتُشعره بتميزه به على الآخرين، فيُعجب بها ويرضى عنها، وينسى أن 

الله D هو الذي أعانه على القيام بهذا العمل.

الصنم الداخلي

إذن فليس معنى أن الشخص يؤدي ما عليه من واجبات، ويحرص على الانضباط 
في سلوكه وتعاملاته... ليس معنى هذا أنه قد ارتدى رداء العبودية، وأصبح في مظان 
الرضا والتوفيق الإلهي. فقد يكون هذا الشــخص راضيًا عن نفسه، فرحًا بها، ينظر 
إليها بعين الإعجاب، ويعتقد أنه مميز عن غيره بما يفعله من أعمال، وتراه دومًا يقارن 
نفســه بغيره، ويرى أنه أفضل من جميع من حوله، ولـِــمَ لا وهو يصلي بالليل وهم 

عوائق التغيير



كيف نغير ما بأنفسنا؟4848

نائمون، ويعمل للإسلام وهم قاعدون، منضبط في سلوكه وهم مفرطون، يعتقد أن 
عنده أشياء وملكات ذاتية ليســت عند غيره، يمكنه أن يستدعيها ويستعين بها وقتما 
شــاء، فتتضخم بذلك نفســه، وتكبر داخله وتصبح كالصنم يستعين به في تصريف 
أموره، فيشرك بذلك بالله D، ويتعرض للهلاك، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »... فأَمََّا 

المُْهْلكَِاتُ: فشَُحٌّ مُطَاعٌ، وَهَوًى متَُّبعٌَ، وَإعِْجَابُ المَْرْءِ بنِفَْسِهِ«))).

ض العبد لمقت الله تباعــد عنه التوفيق الإلهي؛ ومن ثَمَّ النصر والتأييد:  فإذا تعرَّ
ے    ے    ھ    ھ    ھ    ھ    ہ    ہ    ہہ    ے   ۀ    ے    ھ    ھ    ھ    ھ    ہ    ہ    ہہ    ﴿ ۀ   

ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۇ   ۇۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۇ   ۇ ﴾ ]التوبة: 25[.

مــن هنا تبرز قيمة جهاد النفس في قضية التغيــر، فمع الأهمية القصوى لإيقاد 
شــعلة الإيمان في القلب والعمل الدائم على زيادته، لا بــد كذلك من المحافظة على 
.D أعمالنا التي نقوم بأدائها من كل ما يفسدها، ويبعدها عن مظنة الإخلاص لله

الخلاصة
 إذا كان المطلوب أن نغير ما بأنفســنا حتى يغير الله D ما بنا، فإن هذا التغيير 

لا بد أن يشمل: 

أولًًا: الأفكار والتصورات والاهتمامات، وهذا يستدعي تغيير اليقين الخاطئ في 
العقل الباطن.

ثانيًا: زيادة الإيمان وتمكنه من القلب، وطرد الهوى منه.

الأوسط  المعجم  في  الطبراني  أخرجه  عمر:  ابن  حديث   .M وأنس  عمر  ابن  عن  رُوي  	(((
)47/6 برقم: 5754(، قال الهيثمي: فيه ابن لهيعة ومن لا يُعرف. وحديث أنس: أخرجه البزار 

في البحر الزخار )13/ 486 برقم: 7293(.



4949الفهرس

.D ثالثًا: جهاد النفس وترويضها على لزوم الصدق والإخلاص لله

لينعكــس نتاج التغيير في هذه المحاور الثلاثة على الســلوك؛ ليكون على الوجه 

الذي يُرضي الله D، مع التذكير الدائم بأن ســلوك المرء وحركته في اتجاه تحقيق ما 

يــرضي الله D لا بد وأن تكون موجهة نحو إصلاحه لنفســه، وأن تكون موجهة 

كذلك نحو إصلاحه للآخريــن: ﴿ ئى   ئى   ی   ی   ی   ی   ئج   ئى   ئى   ی   ی   ی   ی   ئج   

ئح   ئم   ئى   ئيئح   ئم   ئى   ئي ﴾ ]الأعراف: 170[.

 

عوائق التغيير





5151الفهرس

من أين نبدأ؟

لعلك -أخي القارئ بعد أن قرأت الصفحات السابقة- قد ازداد يقينك بأن ما 
يحدث للأمة الإســامية من نكبات وهزائم إنما يحدث بإذن الله ومشيئته، وأنه نتيجة 
طبيعية لما أحدثناه من انحراف وابتعاد عن منهج الله، وأن المولى  قادر على 
تغيير ما بنا، ولكنــه أخبرنا في كتابه بأن هذا التغيير لن يتم إلا إذا بدأنا نحن بتغيير ما 

بأنفسنا.

وتغيير ما بالنفس يستلزم تغيير الأفكار والتصورات الخاطئة، وتمكين الإيمان من 
.D القلب، وترويض النفس وجهادها على لزوم الصدق والإخلاص لله

 كل هــذا لا بد أن يتم ليكون النتاج عبدًا مخلصًا لله D، يتمثل فيه قوله تعالى: 
﴿ ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۇ   ۇ   ۆ   ۆ   ۈ   ۈڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۇ   ۇ   ۆ   ۆ   ۈ   ۈ ﴾ ]الأنعام: 162[.

أو بعبارة أخرى: يمكننا القول بأن غاية التغيير هي ظهور المسلم الصالح 
المصلح الذي تتأسس عليه الأسرة المسلمة فالمجتمع المسلم..

صعوبة التغيير
فإن قلت: ولكن كيف لنا أن نغير هذا كله؟!

 نعم إنه أمر شــاق وصعب أن يتم التغيير في هذه المحــاور الثلاثة مجتمعة، وفي 
المقابل، فإن ترك أي محور منها سيؤدي -في الغالب- إلى عدم ظهور الثمرة المرجوة.

من أين نبدأ؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟5252

لا بد -إذن- أن يشمل التغيير هذه المناطق الثلاث: العقل - القلب - النفس.

ولكن كيف يتم ذلك؟

� كيف يتم التغيير في العقل الباطن، وفي يقين الإنسان وثوابته، والتي تختلف 	

من إنسان لآخر لاختلاف البيئات ومصادر التلقي؟

� كيف يتم طرد الهوى وحب الدنيا من القلب وهي تحيط بنا ليل نهار؟	

� كيــف لنا أن نجاهد أنفســنا، ونحطم أصنامنا، ويكون كل منا عند نفســه 	

صغيًرا؟! 

� كيف يتم هذا كله ونحن نســر في الحياة، ونســعى في طلب الرزق، وعلينا 	

الكثير من الواجبات؟!

لكل داء دواء

ومع هذه الصعوبة الشــديدة التي تبدو أمامنا في كيفية التغيير، إلا أننا نوقن بأن 

وَاءَ«؟))). هناك حلًّاًّ لذلك، ألم يقل رسول الله صلى الله عليه وسلم: »ماَ أنَزَْلَ اللهُ دَاءً إلَِّاَّ أنَزَْلَ لهَُ الدَّ

فمما لا شــك فيه أن هناك دواء أنزله الله D نداوي به ما نعاني منه، وأن رحمته 

 التــي يغمرنا بها تقتضي وجــود هذا الدواء الــذي يُعيدنا إلى حظــرة العبودية له. 

فما هو يا تُرى هذا الدواء؟

إذا طرحنا هذا الســؤال فيما بيننا فســنجد إجابات مختلفة، وسيسوق كل فريق 

الأدلة التي تؤيد وجهة نظره وترجح فاعلية دوائه، ولن نتفق على شيء.

أخرجه ابن ماجه: )1138/2برقم: 3438(. كتاب الطب باب ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء. 	(((



5353الفهرس

أما إذا بحثنا عن آثار ونتائج ناجحة لدواء تم اســتخدامه ســابقًا لمهمة التغيير 
فسيكون البحث أيسر، ويصبح من الممكن الاتفاق على هذا الدواء.

وباستقراء تاريخ الأمة الإسلامية نجد فيها صفحات مشرقة لجيل من الأجيال 
كانوا قبل إســامهم غاية في الغرابة والجاهلية، ثم تبــدل حالهم وتغير تغييًرا جذريًا 
ليصبحوا عبيــدًا لله D؛ يعملون من أجله، ويضحون في ســبيل مرضاته بالغالي 

والنفيس، ... ذلكم هو جيل الصحابة رضوان الله عليهم.

ق أن أمة تعيــش في الصحراء بلا مقومات تُذكَر، تغرق في  من يُصدِّ
الجاهلية، لا شأن لها بين الأمم، لم يفكر أحد في احتلالها أو وضعها في 

حساباته أصلًًا.

 هذه الأمة كانت أشتاتًا متفرقة، تثور بينها الحروب لأتفه الأسباب، أصبحت في 
ت اهتمامــات أبنائها،  ســنوات معدودة تقود البشر وتحطــم الإمبراطوريات. تغيَّرَّ

فأصبح الله D هو غايتهم ومقصدهم.

صدقــوا معه ، ونصروه على أنفســهم، فغيَّرَّ الله مــا بهم، وأعطاهم 
مفاتيح الأرض وملَّكهم ممالكها.

والأمر اللافت للانتباه أن هذا التغيير لم يكن مقصورًا على أفراد بعينهم، بل امتدَّ 
ليشمل الجيل بأكمله، رجالًًا ونساءً، شبابًا وشيوخًا.

نماذج عملية

تأمل معي التغيير الذي حدث لصهيب الرومي والذي حدا به لأن يضحي بماله 
كله من أجل مرضاة الله. يقول I: لما أردت الهجرة من مكة إلى النبي صلى الله عليه وسلم قالت 

من أين نبدأ؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟5454

لي قريش: يا صهيب، قدمت إلينا ولا مــال لك، وتخرج أنت ومالك، والله لا يكون 
ذلك أبدًا، فقلت لهم: أرأيتم إن دفعت لكم مالي تخلون عني؟ قالوا: نعم. فدفعت لهم 
مالي فخلوا عنــي، فخرجت حتى قدمت المدينة، فبلغ ذلــك النبي صلى الله عليه وسلم فقال: »رَبحَِ 

تيَنِْ«، وفيه نزل قولــه تعالى: ﴿ ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ    صُهَيبٌْ، رَبـِـحَ صُهَيبٌْ مَرَّ

ۀ   ۀ   ہ   ہہ   ہ   ھ   ھ   ھۀ   ۀ   ہ   ہہ   ہ   ھ   ھ   ھ ﴾ ]البقرة: 207[))).

وانظر إلى الخنســاء التي ملأت الآفاق بكاء وعويلًًا عنــد وفاة أخيها »صخر« 
وذلك قبل إســامها، هذه المرأة هي نفســها التي دفعت بأولادها الأربعة -فلذات 
ها وعودتها  كبدها- إلى الموت طلبًا للشــهادة في سبيل الله، وذلك بعد إسلامها وتَغيُّرُّ

.D إلى حظيرة العبودية لله

وعندما بلغها نبأ استشهاد الأربعة قالت: الحمد لله الذي شرفني باستشهادهم، 
وأرجو من ربي أن يجمعني بهم في مستقر رحمته.

كيف حدثت المعجزة؟ 

ا وعميقًا قد حدث في  والنماذج كثيرة ومتنوعة، وكلها تؤكد على أن تغييًرا جذريًّ
نفوس هؤلاء الأخيار؛ أخرج الدنيا من قلوبهم، وعلق أبصارهم بالسماء، وجعلهم لا 
يفكــرون إلا فيما يُرضي الله. لقــد حدثت معجزة عظيمة لهــؤلاء نقلتهم هذه النقلة 

البعيدة، وأعادت صياغتهم وتشكيلهم من جديد.

فما سر هذه المعجزة؟!

ما الدواء الذي استطاع -بعون الله- أن يُُحدث هذا كله؟!

تفسير القرآن العظيم لابن كثير )24/1( - مكتبة العبيكان. 	(((



5555الفهرس

قد يقول قائل: إنه الإيمان العميق الذي تمكن من قلوبهم واستولى عليها، وكأنهم 
هم الذين دخلوا إلى الإيمان كما عــر القرآن: ﴿ ې   ې   ى   ى   ئا   ئا   ې   ې   ى   ى   ئا   ئا   
ئې    ئې    ئې    ئۈ    ئۈ    ئۆ    ئۆ    ئۇ    ئۇ    ئو    ئو    ئە    ئې   ئە    ئې    ئې    ئۈ    ئۈ    ئۆ    ئۆ    ئۇ    ئۇ    ئو    ئو    ئە    ئە   

ئى   ئى   ئى   ی   ییئى   ئى   ئى   ی   یی ﴾ ]الحشر: 9[.

نعم، هذا صحيح، ولكن يبقى الســؤال عن الوسيلة التي تَولَّد من خلالها هذا 
الإيمان، وأَخْرَج هؤلاء الصفوة من الظلمات إلى النور.

يُُجيب القرآن عن هذا الســؤال بقوله تعالى: ﴿ چ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   
ڑ    ژ    ژ    ڈ    ڈ    ڎ    ڎ    ڌ    ڌ    ڍ    ڑ   ڍ    ژ    ژ    ڈ    ڈ    ڎ    ڎ    ڌ    ڌ    ڍ    ڍ   

گ    گ    گ    گ    ک    ک    ک    ک    گ   ڑ    گ    گ    گ    ک    ک    ک    ک    ڑ   

ڳ   ڳڳ   ڳ ﴾ ]المائدة: 15، 16[.

فالقرآن هو الدواء الذي تناوله هــؤلاء فتغيروا هذا التغيير: ﴿ ڍ   ڍ   ڌ   ڍ   ڍ   ڌ   
ڌ   ڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   ڌ   ڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   ﴾  ]يونس: 57[.

إنه السر الأعظــم والمعجزة الكبرى التي اختص الله بها هــذه الأمة: ﴿ ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   
چ   چ   چ   چ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   ڍ   ڍ   ڌ   ڌڎچ   چ   چ   چ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   ڍ   ڍ   ڌ   ڌڎ ﴾ ]الرعد: 31[.

وجواب الشرط هنا محذوف وتقديره »لكان هذا القرآن«.

الموجه التربوي

ومع القرآن وقدرته الفذة والعجيبة في التأثير والتغيير كان المربي العظيم صلى الله عليه وسلم هو 
الذي يشرف على عملية التغيير ويتابعها ويوجهها: ﴿ ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   
ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ﴾ ]إبراهيم: 1[.

من أين نبدأ؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟5656

إذن فالحل الذي نريده ينطلق من محورين: المنهج وهو القرآن، والموجه التربوي 
وهو الذي يتعاهد عملية التغيير. 

قال تعالى: ﴿ ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   پپ   پ   پ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   ٺ   ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   پپ   پ   پ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   ٺ   
ٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ ﴾ 
]الشورى: 52[.

وحول هذين المحورين يدور -بإذن الله- الحديث في الصفحات القادمة.



5757الفهرس

هـــــــذا القـــــــرآن

قال تعــالى: ﴿ ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   ک   ک   گ   گ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   ک   ک   گ   گ   
گگ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   ڱ   ڱ   ڱگگ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   ڱ   ڱ   ڱ ﴾ ]الحشر: 21[.

لو تأملنا هذه الآية بدون اســم الإشــارة )هذا( لوجدناها تؤدي نفس المعنى، 
ولكن وجود هذه الكلمة أعطى للرســالة التي تحملها الآية آفاقًا ودلالات جديدة، 

منها:

إن »هذا« القــرآن الذي بين يديك الآن وتقرأ فيه هــذه الآية -أيها القارئ- له 
قدرة فذة وعظيمة على تغييرك، فإن كنت في شــك من ذلك فانظر إلى جبل من الجبال 
القريبة منك وتأمل صلابتها وشــموخها ثم تخيلها وقــد انهارت وأصبحت حطامًا 

وأنقاضًا!

ب لهذا الجبل عقل كعقلك فيســتقبل به القرآن،  كل هذا يمكن أن يحدث لو رُكِّ
فكيف يمكنه أن يفعل بقلبك وهو ألين من هذا الجبل؟!

طريق الاستقامة
إن القرآن هو القادر -بــإذن الله- على تغييرنا وإعادة صياغتنا من جديد، ولم لا 

وهو يمكنه تغيير طبيعة الجبال الصلبة القاسية.

هذا القرآن



كيف نغير ما بأنفسنا؟5858

والقرآن كذلك هو الطريق للاســتقامة الدائمة عــى أمر الله، كما قال الله تعالى: 
﴿ ٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ ﴾ ]الإسراء: 9[، والملاحــظ أن الآية تضمنت 

م مسارك  أيضًا اســم الإشــارة )هذا(، فهذا القرآن الذي بين يديك يســتطيع أن يقوِّ
ويعدل سلوكك ليجعلك تســتقيم على أمر الله وصراطه المستقيم: ﴿ ۉ   ۉ   ې   ې   ۉ   ۉ   ې   ې   

ې   ې   ى   ى   ئا   ئا   ئە   ئەې   ې   ى   ى   ئا   ئا   ئە   ئە ﴾ ]التكوير: 27، 28[.

القرآن وجمع الكلمة
لقــد كان الصحابة قبل إســامهم غايــة في التفرق والعصبيــة القبلية؛ تفاخر 
ق بين الســادة والعبيد، بل وبين قبيلة وقبيلة، فكيف  بالأنســاب، وتعامل طبقي يُفرِّ

توحدوا جميعًا وأصبحوا أمة واحدة؟

الذي حدث أن هناك حبلًًا قد نزل من السماء فأمسكوا به جميعًا فجذبهم من على 
الأرض وارتفع بهم إلى الســاء فوق الشــهوات والأهواء والطــن.. هذا الحبل هو 

القرآن، الذي استطاع أن يجمع شمل الجميع، كما قال تعالى: ﴿ ڦ   ڄ   ڄ   ڦ   ڄ   ڄ   
ڄ   ڄ   ڃڃڄ   ڄ   ڃڃ ﴾ ]آل عمران: 103[، وكما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »كِتاَبُ اللهِ، هُوَ حَبلُْ 

مَاءِ إلِىَ الْْأرَْضِ«))). اللهِ المَْمْدُودُ مِنَ السَّ

فبالقرآن توحد المســلمون الأوائل على هدف واحد، ألا وهو الرغبة في الله وفيما 
عنده، فارتفعوا به إلى الســاء، وتخلصوا من جواذب الأرض والطين، ولقد أكد هذا 
المعنى رســول الله صلى الله عليه وسلم بقوله: »أبَشِْرُوا، فإَِنَّ هَذَا القُْرْآنَ طَرَفهُُ بيِدَِ اللهِ وَطَرَفهُُ بأَيَدِْيكُمْ، 

كُوا بهِِ، فإَِنَّكُمْ لنَْ تهَْلكَُوا وَلنَْ تضَِلُّوا بعَْدَهُ أبَدًَا«))). فتَمََسَّ

الترمذي كتاب فضائل القرآن باب ما جاء في فضل القرآن )172/5برقم: 2906(. 	(((
ابن حبان )329/1 برقم: 122( وابن أبي شيبة )281/4( والطبراني في الكبير )برقم: 1539(. 	(((



5959الفهرس

ولقد أدرك الصحابة -رضوان الله عليهم- قيمة وقدر القرآن العظيم وأنه سبيل 
النجاة والهدى بإذن الله. 

فهذا عمر بن الخطاب I يخطب في المســلمين حين بايعوا أبا بكر الصديق 
بالخلافة فيقول: »فاختار الله لرســوله الذي عنده عــى الذي عندكم، وهذا الكتاب 

الذي هدى الله به رسولكم، فخذوا به تهتدوا، وإنما هدى الله به رسوله«))).

وعن جويرية بــن قدامة أنهم دخلوا على عمر بن الخطاب وقد طُعن، فقالوا له: 
أوصنا، فقال: عليكم بكتاب الله فإنكم لن تضلوا ما اتبعتموه))).

وعن زيد المرادي قال: شهدت ابن مسعود خطيبًا فقال: »الزموا القرآن وتمسكوا 
ا كأنه أخذ بسبب شيء))). به« حتى جعل يقبض على يديه صفًّ

وقال أنس بن مالك I في قوله تعالى: 

﴿ تى   تي   ثج   ثمتى   تي   ثج   ثم ﴾ ]البقرة: 256[، قال: القرآن))).

وخرَج جُندب بن عبد الله البَجَلي I في سَفَرٍ له، فخرج معه ناسٌ من قومه 
حتى إذا كانوا بالمكان الذي يودِّع بعضهم بعضًا، قال: 

أي قوم! عليكم بتقوى الله، عليكم بهــذا القرآن، فالزموه على ما كان من جهد 
وفاقة، فإنه نور بالليل المظلم، وهدى بالنهار))).

البخاري كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة )برقم: 7269(. 	(((
انظر مسند الإمام أحمد بتحقيق شعيب الأرنؤوط )431/1 برقم: 362(. 	(((

ابن أبي شيبة في المصنف )465/15 برقم: 30637(.  	(((
ابن أبي شيبة في المصنف )465/15 برقم: 30640(. 	(((

في  باب  القرآن  فضائل  كتاب  عوامة  طبعة   )30631 برقم:   463/15( شيبة  أبي  ابن  مصنف  	(((
التمسك بالقرآن. 

هذا القرآن



كيف نغير ما بأنفسنا؟6060

من هنا يتأكد لنا أن القرآن هو القادر -بإذن الله- على انتشــالنا من الضياع الذي 
وصلنا إليه، وعلى جمع كلمتنا، وتخليصنا من الفرقة، ولم لا وهو الكلمة الســواء التي 

لا يختلف عليها اثنان من أبناء الأمة.

وغني عن البيان أن الحديث عن القرآن يشــمل الســنة بالتبعية، فالسنة شارحة 
للقرآن مبينة لما أُجمل فيــه: ﴿ ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   

ڦ   ڦڦ   ڦ ﴾ ]النحل: 44[.

حالنا مع القرآن
عندما تمســك الجيل الأول بحبل الله المتين، واتبعــوا نور كتابه المبين، اجتمعت 
كلمتهــم، وتوحدت وجهتهــم، وأصبح الله هو غايتهم، فــأوفى  بعهده 

نهم في الأرض ليرفعوا عليها رايته، ويقيموا عليها شريعته. معهم، ومكَّ

وعندمــا تركت الأمة بعد ذلك هــذا الكتاب وأدارت ظهرهــا له، حدثت لها 
النكبات والهزائم والنكسات.

تخيل معي أُناسًــا وقد تعلقوا بحبل الله، والأرض من تحتهم تملؤها القاذورات 
والصراعات والأحقاد، ثم ترك هؤلاء الحبل، ماذا سيحدث لهم؟!

بلا شك أنهم سيقعون على الأرض ويتمرغون في أدناسها، ويتصارعون على ما 
فيها من دنايا، ... وهذا ما حــدث معنا عندما تركنا القرآن -حبل الله المتين- فوقعنا 
على الأرض، وتمرغنا في شــهواتها، وأصبحت الدنيا هي أكبر همنــا، ومبلغ علمنا، 
فاشتد الصراع بيننا، وتفتت وحدتنا، وصار بأسنا بيننا شديدًا، فتكالب علينا أعداؤنا 
كما تتكالب الأكلة على القصعة، وأصبحنــا أذل أهل الأرض، تحت أقدام الكفار لا 
اعتبار لنــا، ولا قيمة لوجودنا، بل إن اليهود الذين كتب الله عليهم الذلة والمســكنة 



6161الفهرس

باتوا يتفننــون في إذلالنا، وهدم بيوتنا، وانتهاك حرماتنا: ﴿ ی   ی   ی   ی   ی   ی   
ئج   ئح   ئم   ئى   ئي   بجبح   بخ   بم   بى   بي   تجتحئج   ئح   ئم   ئى   ئي   بجبح   بخ   بم   بى   بي   تجتح ﴾ ]آل عمران: 165[.

ضرورة العودة إلى القرآن 

مــن هنا نقول بأن نقطــة البداية التي ينبغي أن نبــدأ بها ليتم التغيير 
الداخلي المنشود، هي العودة إلى القرآن.

ولسنا نعني بتلك العودة تخريج أكبر عدد ممكن من حفاظ حروفه.

ولسنا نعني بالعودة قراءته بالحناجر فقط، أو تعليق آياته على الجدران، أو افتتاح 
الحفلات به.

بل نعني بالعودة الدخول إلى دائــرة تأثره، والتعرض الحقيقي لمعجزته التأثيرية 
الفذة، ليتم من خلاله التغيير المنشود، فنكون من بعده عبيدًا لله D: ﴿ ۅ   ۅ   ۅ   ۅ   
ۉ   ۉ   ې   ې   ې   ې   ى   ى   ئا   ئا   ئە   ئە   ئو   ئو   ۉ   ۉ   ې   ې   ې   ې   ى   ى   ئا   ئا   ئە   ئە   ئو   ئو   
ئۇ   ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ   ئې   ئې   ئې   ئى   ئى   ئىئۇ   ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ   ئې   ئې   ئې   ئى   ئى   ئى ﴾ 
]النساء: 174، 175[.

هذا القرآن





6363الفهرس

كيفية التغيير القرآني

قبل أن ينتقل الحديث عن الطريقة التي يمكننا من خلالها -بعون الله- الدخول 
إلى عــالم القرآن ودائرة تأثيره، يبقى من الضروري الإجابة عن تســاؤل قد يتبادر إلى 
بعــض الأذهان عن الكيفية التي بها يقوم القــرآن بالتغيير، وبخاصة وقد خلصنا في 
صفحات ســابقة إلى أن التغيير المنشود لا بد أن يشمل العقل والقلب والنفس، وأن 
يظهر أثره على السلوك، وتكون نتيجته: »ظهور المسلم الصالح المصلح الذي تتأسس 

عليه الأسرة المسلمة فالمجتمع المسلم«.

ألا يكفي وصف الله لكتابه؟!
 نعم، نحن لســنا مطالبين بمعرفة كيفية التغيير القرآني، فيكفي ما أخبرنا به الله 
D عن هــذا الكتاب، ووصفه له بأنه هدى يُُخرج النــاس من الظلمات إلى النور، 
ودواء لمــا يعانــون منــه مــن أدواء: ﴿ ۉ   ۉ   ې   ې   ې   ېىۉ   ۉ   ې   ې   ې   ېى ﴾ 
]فصلت: 44[.

 ومع ذلك، فبسبب ما ورثناه من تعامل خاطئ مع القرآن، وعدم اقتناع البعض 
بأن الحل في هذا الكتاب، وبســبب عدم وجود أثر ملحــوظ للتغيير على الكثير ممن 

ينشغلون بالقرآن، ويحفظون حروفه، ويكثرون من تلاوته، ... 

كيفية التغيير القرآني



كيف نغير ما بأنفسنا؟6464

كل ذلك وغيره أفقدنا بعض الثقة في قدرة القرآن على التغيير، وانحصر دوره في 
حياتنا ليصبح مصدرًا للأجر والثواب دون النظر للمقصد الأسمى من نزوله.

من هنا كان من الضروري الحديث عن كيفية التغيير القرآني، والتي لا يســتطيع 
أن يــدرك كنهها أحد من البشر، فالمعجزة القرآنية وتأثيرها على الفرد يفوق ما يمكن 

تخيله، والمحروم من حُرم التمتع بآثارها.

القرآن والعقل
في الصفحات السابقة استعرضنا معًا الأســباب التي تحول بيننا وبين أن نكون 
عبيــدًا مخلصين لله D، والتي تنطلق من محاور ثلاثــة: العقل، والقلب، والنفس؛ 

ومن ثَمَّ فإن التغيير الحقيقي في ذات الإنسان ينبغي أن يشمل هذه المحاور الثلاثة.

فإذا ما نظرنا إلى العقل وجدنــا أن بداية التغيير الحقيقي فيه تأتي من خلال فكر 
الإنســان وقناعاته واهتماماته وتصوراته، وهذا يشمل العقل المدرك، والعقل الباطن 
غير المدرك، بــل إن التغيير في العقل الباطــن هو الأهم باعتبــاره مصدرًا للأفعال 
التلقائية، والتي قــد تتناقض مع قول المرء وما يدعو إليه، من هنا كان من الضروري 
صحيحــة.  بأخــرى  اللاشــعور  في  الراســخة  الخاطئــة  الأفــكار   اســتبدال 

وهنا يأتي دور القرآن المتفرد.

فمن أهم ســاته أنه كتاب يخاطب العقل، ويُعلي من شأنه، ويستثير صاحبه إلى 
استخدامه كأداة عظيمة للتفكر؛ ومن ثمَّ الوصول إلى الحقائق التي يقوم على أساسها 

الوجود.

يطرح عليه القضايا الكلية التي يقوم عليها التصور الإسلامي الصحيح لمفردات 
الحياة والكون المحيط، ويُقنعه بها.



6565الفهرس

يؤسس عنده عقيدة التوحيد بصفاء وسهولة، بل إنه يجعل قارئه يصل إلى قناعة 
تامــة بكل ما يتعلق بتوحيد الله D وحقوقه علينا، فيطرح عليه القضايا الاعتقادية 
من بدايتها: هل للكون إله؟ من هو؟ وما اسمه؟ هل معه شريك؟ هل له زوجة؟ هل 

له ولد؟

هذه الأســئلة الخطيرة يجيب عنها القرآن بكل سهولة ويسر، بل ويعرض وجهة 
النظر المخالفة في بعض الأحيان حتى يفندها ويبطلها تمامًا، كقوله تعالى: 

﴿ چ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   ڍ   ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ژچ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   ڍ   ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ژ ﴾ ]الإسراء: 42[، 
وقوله: ﴿ پ   پ   پ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   ٺ   ٺ   ٺٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   پ   پ   پ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   ٺ   ٺ   ٺٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   

ٹ   ڤ   ڤڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦٹ   ڤ   ڤڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ ﴾ ]المؤمنون: 91[.

ف القــرآن قارئه بعالم الغيب،  ومع التعريف بالله D وبأســائه وصفاته يُعرِّ
ويثبت له بالأدلة العقلية قضية البعث والحساب والجزاء: 

﴿ گ   گ   ڳ   ڳ   ڳڳ   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ں   ں   ڻ   ڻ   ڻ   گ   گ   ڳ   ڳ   ڳڳ   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ں   ں   ڻ   ڻ   ڻ   
ڻ   ۀ   ۀ   ہہ   ہ   ہ   ھ   ھ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   ڻ   ۀ   ۀ   ہہ   ہ   ہ   ھ   ھ   ھ   ھ   ے   ے   ۓ   ۓ   ڭ   

ڭ   ڭ   ڭ   ۇ   ۇ   ۆڭ   ڭ   ڭ   ۇ   ۇ   ۆ ﴾ ]يس: 80-78[.

والقرآن يجيب عن التســاؤلات الحائرة في ذهن الإنســان، ويؤصل 
لديــه التصورات الصحيحة لكل ما يتعامل معه من مفردات الحياة؛ 
كنظرته للرزق، والمستقبل، والزوجة، والأولاد، والمال...، وكل ما 

يتعلق بأموره الدنيوية.

ويبيِّنِّ كذلك أصول الشريعة وقواعدها الكلية، وأنها ما شُُرعت إلا رحمة للعباد: 
﴿ ک   ک   گ   گ   گ   گک   ک   گ   گ   گ   گ ﴾ ]الأنبياء: 107[.

كيفية التغيير القرآني



كيف نغير ما بأنفسنا؟6666

تكوين العقلية المتوازنة 

ومع هذا كله، فالقرآن كذلك يرســم في ذهن قارئه شــجرة الإسلام بجذورها 
وأصولها وفروعها، ويُعطي كل شيء فيها حجمه الذي يتناســب مع أهميته؛ فأعمال 
القلوب -على ســبيل المثال- مقدمة في الأهمية على أعمال الجوارح، ويبين ذلك قوله: 

﴿ ې   ې   ې   ى   ى   ئا   ئا   ئە   ئە   ئوئوې   ې   ې   ى   ى   ئا   ئا   ئە   ئە   ئوئو ﴾ ]الحج: 37[.

وعندما نجد القرآن يُفرد مســاحة كبيرة للإنفاق في ســبيل الله، فإن هذا معناه 
إعطاء الأمر أهمية تتناسب مع مكانته في القرآن، وهكذا.

بناء اليقين الصحيح

فإذا تمَّ الاقتناع بكل القضايا التي يقوم عليها التصور الإسلامي للحياة والكون، 
وعالم الغيب والشهادة، تأتي السمة الأخرى للقرآن، وهي قدرته الفريدة على ترسيخ 
هذه الأفــكار والتصورات وبناء اليقــن الصحيح بها في العقــل الباطن من خلال 
عرضها بأســاليب مختلفــة: ﴿ ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   پ   پ   پ   پڀٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   پ   پ   پ   پڀ ﴾ 
]الكهف: 54[.

تأمل معي عرض القرآن لموضوع الجهاد في سبيل الله، أو الرزق، أو قيمة الدنيا، 
وابحث عن عدد المرات التي تمَّ فيها عرض هذه الموضوعات.

وانظر كذلك في قصص الســابقين، وسل نفسك: كم سورة تمَّ فيها تناول قصة 
موسى S وبني إسرائيل كمثال يتكرر، ومن خلال تكراره تترسخ المعاني التي 

تتناولها هذه القصص في العقل الباطن.



6767الفهرس

 وخلاصة القول: 

إن القرآن يقوم بإعادة تشكيل العقل وبناء اليقين الصحيح فيه، فتتغير 
تبعًا لذلك تصورات صاحبه واهتماماته؛ ومن ثم تلقائية أفعاله.

القرآن والقلب

من الأسباب الرئيســة للسلوك الخاطئ: ضعف الإيمان في القلب، وغلبة الهوى 
عليــه، فعلى قدر الإيمان تكون الأفعال الصالحــة، كما قال تعالى: ﴿ ٹ   ٹ   ڤ   ٹ   ٹ   ڤ   

ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ ﴾ ]الحج: 32[.
وكان من دعائــه صلى الله عليه وسلم: »اللَّهُمَّ اقسِْــمْ لنَاَ مِنْ خَشْــيتَكَِ مَــا يحَُولُ بيَنْنَـَـا وَبيَنَْ 

مَعَاصِيكَ«))). 

الإيمان والهوى

الإيمان محله القلب، وكذلك الهوى.

والقلب هو مجمع المشاعر داخل الإنسان.

معنى ذلك أن تأثر المشــاعر وانفعالها مع قضية ما؛ تــؤدي إلى زيادة الإيمان أو 
الهوى في القلب حسب نوع القضية التي يتم التجاوب معها.

فإذا ما انفعلت المشــاعر مع أي عمل إيــاني -كحال البعض عند الدعاء مثلًًا- 
فإن هذا الانفعال من شأنه أن يزيد الإيمان في القلب.

المستدرك  في  والحاكم   )3502 برقم:  )باب:80  الدعوات  في  الترمذي  سنن  حسن:  حديث  	(((
.)582/1(

كيفية التغيير القرآني



كيف نغير ما بأنفسنا؟6868

وإذا مــا تأثرت المشــاعر وتجاوبت مع أمر يخدم الهوى -كحــال البعض مع ما 
يسمى بالأغاني العاطفية- فإن ذلك يؤدي إلى زيادة الهوى في القلب.

وللقــرآن طريقة فريدة في زيادة الإيمان في القلب وطــرد الهوى منه، وذلك من 
خلال قدرته على التأثير في مشاعر الإنسان بمواعظه البليغة وقوة سلطان ألفاظه على 

ڄ    ڦ    ڦ    ڦ    ڦ    ڤ    ڤ    ڤ    ڤ    ٹ    ڄ   ٹ    ڦ    ڦ    ڦ    ڦ    ڤ    ڤ    ڤ    ڤ    ٹ    ﴿ ٹ    النفــس: 
ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چچڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چچ ﴾ ]الزمر: 23[، ويزداد قوة تأثير 
القرآن على القلب، إذا ما تغنى صاحبه به ورتله ترتيلًًا صحيحًا يهز المشــاعر، ويحول 
القناعات التي اســتنتجها العقل مــن خلال تفكره في الآيــات إلى إيمان في القلب. 
فلحظــات الانفعال والتجاوب القلبي مع القراءة تعنــي دخول بعض آثار نور هذه 
الآيات إلى القلب؛ وبتكرار التفكر النافع في القرآن وتفاعل المشــاعر معه والمداومة 
على ذلك تحل هذه المعاني في القلب وتحتل جزءًا من مشاعره مما يؤدي إلى زيادة الإيمان 

-بإذن الله-.

وكلما زاد الإيمان في القلب انعكس ذلك على الجوارح بأعمال صالحة لم يكن من 
السهل قبل ذلك القيام بها.

وشيئًا فشــيئًا تعود الحياة إلى القلب، ويتم تنويره بنور القرآن، وينزوي الهوى، 
وتقل مساحته، إلى أن تأتي لحظة من أهم لحظات العمر؛ لحظة تحرر القلب بأكمله من 
ســلطان الهوى، ليصبح قلبًا حيًا سليمًًا يملؤه نور الإيمان، فينطلق بعد ذلك في رحلته 
المباركة سائرًا إلى الله D، مســتصحبًا معه الدليل الأمين -القرآن العظيم- الذي 
يقوم بهذا الدور على أحسن ما يكون من خلال تعريفه بربه، لتثمر هذه المعرفة عبادات 

قلبية من خشية ورجاء وحب وإجلال وتوكل وإنابة وثقة واستعانة وطمأنينة، ...

وكلــا تعرف العبد على ربه أكثر تغيرت معاملته له؛ ومن ثم ازداد قربه منه، كل 



6969الفهرس

هــذا يفعله القرآن بســهولة ويسر ودون تكلــف: ﴿ ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   

ڄڄ ﴾  ]الأنفال: 2[.

القرآن والنفس

تشكل النفس أكبر عائق في طريق إخلاص العمل لله D، فهي تحاول دومًا أن 

يكون لها نصيب من كل فعل يقوم به الإنســان اســتيفاء لحظوظها، وإرواء لشهواتها 

.D التي لا تنطفئ. هكذا خلقها الله

ومن وسائلها في نَيل حظوظها: ســعيها لعلو منزلتها عند الناس كي يمدحوها 

ويعظموها، وذلك عن طريق تعريفهم بالأعمال الصالحة التي تقوم بها.

ومن وســائلها كذلك: تضخيم العمل في عــن صاحبها بعد قيامه به، فتزين له 

العمل وأنه يســتحق به الدرجات العلى عند ربه، وأنه قد أصبح مميزًا عن أقرانه بهذا 

العمل!!

ومنها: أنها تُشــعر صاحبها بأن إمكاناته ومواهبه ملك ذاتي له، متى استدعاها 

وجدها واستعان بها على ما يريد فعله، فتُصور له -مثلًًا- أن ذكاءه ذكاء ذاتي يستطيع 

أن يغلب به غيره وقتما شــاء، وتُصور له أنه سريع الحفظ، وأنه يمكنه متى شــاء أن 

يحفظ أي كلام يريد حفظه في وقت قصير، فيتولد عن ذلك إعجاب المرء بنفسه؛ ومن 

ثمَّ غروره بها وتكبره على الآخرين.

والنفس محبوبة، وما تدعو إليــه محبوب، من هنا تبرز صعوبة مجاهدتها وإلزامها 

التجلبب بجلباب العبودية لله D، ومع ذلك؛ فإن القرآن الكريم قادر بإذن الله على 

الانتصار في هذه المعركة.

كيفية التغيير القرآني



كيف نغير ما بأنفسنا؟7070

وتكمن طريقة القرآن الفريدة في التعامل مع النفس من خلال محورين رئيســن 
هما: معرفة الله، ومعرفة النفس، مع ممارسة مقتضى تلك المعارف.

معرفة الله

كلما ازدادت معرفة الواحد منا بشخص ما تغيرت معاملته له، فعلى 
قدر المعرفة تكون المعاملة، وهذا أمر نلمسه جميعًا من خلال علاقاتنا 

مع الآخرين، واختلافها من شخص لآخر.

من هنا تبرز أهمية معرفة الله D معرفة صحيحة وعميقة حتى تتغير معاملاتنا 
له، فخشية الله -وهي صورة من صور المعاملة معه سبحانه- ثمرة من ثمرات العلم 

به: ﴿ ۋ   ۋ   ۅ   ۅ   ۉ   ۉېۋ   ۋ   ۅ   ۅ   ۉ   ۉې ﴾ ]فاطر: 28[.

فلكي نخلــص أعمالنا لله، كصورة من صور تعاملنا معه، فإن هذا يســتلزم منا 
معرفته  وبخاصة في جوانب معينة، منها: 

التعــرف على الله القوي الجبــار؛ لتورث هذه المعرفة خوفًا وخشــية منه، تدفع 
لصدق التوجه إليه، كما قال تعالى: ﴿ ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   
ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ ﴾ ]الإنســان: 8، 9[، مــا الــذي دفعهم 

لذلك؟ ﴿ ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چ ﴾ ]الإنسان: 10[. 

التعرف على الله القريب، السميع، الشهيد، البصير؛ لتورث هذه المعرفة في القلب 
حياء منه سبحانه، مما يدفع صاحبه إلى الإخلاص أكثر وأكثر.

معرفــة الله الغني الحميــد، وأنه لا يحتاج إلى أعمالنا، وأن حجــم ما نقوم به من 
طاعات لا يساوي شيئًا بجوار تســبيح الكون المتواصل لله D.. فيؤدي ذلك إلى 



7171الفهرس

استصغار واستقلال أعمالنا، فنؤدي الطاعة ونستغفر الله بعدها كقوله تعالى: ﴿ ک   ک   
ک   گ   گ   گ   گ   ڳ   ڳڳک   گ   گ   گ   گ   ڳ   ڳڳ ﴾ ]البقرة: 199[.

معرفة الله المنعم ومعرفة صور إنعامه علينا: وأننا مطالبون بشــكر هذه النعم؛ مما 
.D يؤدي إلى عدم رؤية العمل، واستشعار أن دخول الجنة هو محض فضل من الله

معرفة الله الرب القيوم: وأنه هو الذي يقوم بإطعامنا وســقايتنا ونومنا ويقظتنا 
ورعاية كل ما في أجسادنا من أعضاء وأجهزة، وأنه سبحانه يعيننا على القيام بالطاعة، 

ويعصمنــا من الوقوع في المعصيــة: ﴿ ٻ   پ   پ   پ   پ   ڀ   ٻ   پ   پ   پ   پ   ڀ   
ڀ   ڀڀڀ   ڀڀ ﴾ ]الأنبيــاء: 73[، هذه المعرفة تؤدي إلى استشــعار عظيم فضل الله 

علينا، وأننا به لا بأنفســنا، فيؤدي ذلك إلى صدق الاســتعانة به، وعدم الاتكال على 
النفس.

معرفة الله الملك: وأنه لا ملك إلا ملكه، ولا يملك أحد سواه شيئًا، فيؤدي ذلك 
إلى قطع الطمع فيما عند النــاس والزهد فيهم، وعدم العمل من أجلهم، فالكل فقير 

ومحتاج إلى من بيده ملكوت كل شيء.

التعرف على الله من خلال القرآن
هذه المعارف وغيرها لها دور كبير في إخلاص العمل لله D، وعلى قدر تمكنها 
من القلب وتعمقها فيه يكون صدق معاملة العبد لربه، وأفضل وســيلة لتحقيق هذه 
المعــارف: القرآن الكريم، فمن أهم ســاته أنه كتاب تعريف بالله D، وبأســائه 
وصفاته، وآثارها، ولا يكتفي القرآن بالتعريف النظري بالله D، بل ويرشد قارئه 

إلى كيفية ربط هذه المعرفة بأحداث الحياة: ﴿ ئو   ئو   ئۇ   ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئو   ئو   ئۇ   ئۇ   ئۆ   ئۆ   
ئۈ   ئۈ   ئې   ئې   ئېئىئۈ   ئۈ   ئې   ئې   ئېئى ﴾ ]فصلت: 53[.

كيفية التغيير القرآني



كيف نغير ما بأنفسنا؟7272

فعلى سبيل المثال: القرآن يُعرفك بربك المنتقم، ويُعدد لك صور عقابه للمسيء، 
فإذا ما قمت بإســقاط هذه المعرفة على واقع حياتك فستجد أن هناك عقوبات تُُجرى 
عليك نظير إســاءتك، كوحشــة في الصدر، أو تعســر في الأمور، فيؤدي ذلك إلى 

مسارعتك بالاستغفار والتوبة لكي توقف تلك العقوبات: ﴿ ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ   
ئې   ئې   ئېئې   ئې   ئې ﴾ ]الأنفال: 33[.

معرفة النفس

وكما أن القــرآن يُعرف المرء بربه فيثمر ذلك معاملة صحيحة له ســبحانه؛ فإنه 
فه بنفسه فيتعامل معها بما ينبغي أن يكون. كذلك يُعرِّ

ومن جوانب تلك المعرفة: التعرف على حقيقة الإنسان وأصله: ﴿ ٱ   ٻ   ٻ   ٱ   ٻ   ٻ   
ٻ   ٻ   پٻ   ٻ   پ ﴾ ]المرســات: 20[، وأنــه ضعيف عاجــز: ﴿ ٿ   ٹ   ٹ   ٿ   ٹ   ٹ   
ٹٹ ﴾ ]النساء: 28[. لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضًرا: ﴿ ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   پ   پ   ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   پ   پ   
پ   پ   ڀ   ڀڀپ   پ   ڀ   ڀڀ ﴾ ]الأعــراف: 188[. يحتــاج إلى مولاه مع كل طرفة عين ملايين ملايين 

المرات.

ومع تعريف القرآن للمرء بهذه الحقائق، فإنه يُعرفه كذلك بطبيعة نفسه، وحبها 
للشهوات، وميلها للفجور، وأنها لو تُركت لما أمرت بخير: 

﴿ پ   پ   پ   پپ   پ   پ   پ ﴾ ]يوسف: 53[. كل ذلك ليشتدَّ حذر الإنسان منها، 

فلا يركن إليها ولا يرضى أو يفرح بها، بل يفرح بفضل ربه ويركن إليه وحده: 

﴿ ک   گ   گ   گ   گ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   ڱ   ڱک   گ   گ   گ   گ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   ڱ   ڱ ﴾ ]يونس: 58[.



7373الفهرس

الخلاصة 

وخلاصة القــول: إن السر الأعظم لمعجزة القرآن يكمن في قدرته على تغيير أي 

شــخص يدخل إلى دائرة تأثيره الحقيقية، فيعيد تشــكيله من جديد وذلك من خلال 

النقاط التالية: 

أولًًا: تغيير أفــكاره وتصوراته الخاطئــة عن مفردات الحياة، وإرســاء قواعد 

التصور الإســامي الصحيح في عقله الباطن؛ لينبني بذلك اليقين الصحيح داخله: 

﴿ ھ   ھ   ھ   ھ   ھ   ھ   ﴾ ]الحاقة: 51[.

ثانيًا: كلما تغيرت الأفكار والتصورات تغــرت الاهتمامات، ليصبح هم الفرد 

.D وأحلامه وتطلعاته فيما يُرضي الله

ثالثًا: عندما تتغيير الاهتمامات تتغير طريقة تعامل الشــخص مع كل من حوله، 

فتصغر الدنيــا في عينيه؛ فلا تراه يتنافس مع المتنافســن في أمورها. يُربي أولاده على 

حب الله والتعلق به، يتعامل مع زوجته وأهله من منطلق إيماني يســعى فيه لرضا الله 

.D

رابعًــا: ومن صور التغيير القرآني أنه يُشعر صاحبه بقيمته في الكون، وأنه قائده، 

فينطلق فيه فاتًحا مستكشفًا لأسراره، منتفعًا بقوانين تسخيره له.

خامسًا: والقرآن كذلك يضبط الفهم، ويقوم بتكوين الشخصية المعتدلة المتوازنة 

التي تُعطي كل ذي حق حقه، وتعرفها كيفية ترتيب الأولويات.

سادسًــا: ومن أهم صور التغيير القرآني أنه يوقد شعلة الإيمان بالقلب ويوطده 

فيه ويطرد منه الهوى؛ وكلما ازداد الإيمان ازداد الدافع لفعل الصالحات.

كيفية التغيير القرآني



كيف نغير ما بأنفسنا؟7474

ســابعًا: ويستمر القرآن في زيادة الإيمان إلى أن يُُحرر القلب من الهوى، لينطلق به 
إلى الســاء قلبًا ربانيًا موصولًًا بالله D، ويكون دومًا في ســر إليه -سبحانه- من 
خلال تقلبه في ألوان عبوديته له من حب ورجاء وتوكل وإنابة وإجلال وخشية و...

ثامنًا: والقرآن يولد الطاقة ويقوي العزيمة في قلب صاحبه؛ مما يدفعه إلى العمل 
عــى تصريف تلك الطاقة بالقيام بأعمال البر المختلفــة دون انتظار لتوجيه من أحد، 
فكلما فُتح له بابٌ من أبواب الخير ســارع بالولوج إليه، فتراه مجاهدًا مع المجاهدين، 

وداعية مع الدعاة، خير زوج لزوجته، وخير أب لأبنائه، وجار لجيرانه.

ف صاحبه بالله D، فيعظم  تاســعًا: ومن أعظم صور التغيير القرآني أنــه يُعرِّ
قدره عنده، مما يزيده إخلاصًا له، وصدقًــا في التوجه إليه، وربطًا لأحداث الحياة به 

سبحانه.

عاشًرا: والقرآن كذلك يعرفنا بحجم أنفســنا وقيمتهــا وخطورتها، فتصغر في 
أعيننــا وتتحطم أصنامنا، ليجد العمل الصالح بعــد ذلك طريقه إلى الله D يزينه 

الصدق والإخلاص.

فهذه وغيرها صور التغيير الذي يُُحدثه القرآن في الشــخص الذي يُُحسن الإقبال 
عليه، ويُســلم له قياده؛ ليصبح من خلاله شــخصًا آخر قد ارتدى رداء العبودية لله، 

وبدأ في ممارسة الوظيفة التي نزل على الأرض من أجل القيام بها، قال تعالى: ﴿ ۉ   ۉ   ۉ   ۉ   
ې   ې   ې   ې   ى   ى   ئا   ئا   ئە   ئەې   ې   ې   ې   ى   ى   ئا   ئا   ئە   ئە ﴾ ]التكوير: 27، 28[.



7575الفهرس

 

كيف ننتفع بالقرآن؟

تعرفنا -مما سبق- على شيء يســر من الكيفية والطريقة التي من خلالها يُُحدث 

 ،D القــرآن أثره التغييري العظيم في ذات الفرد -أي فرد- ليصبح عبدًا مخلصًا لله

مستقيمًًا على أمره مبتغيًا دومًا رضاه.

لذلك نقول بأن القرآن الذي بين أيدينا هو الوســيلة التي من خلالها ســنكون 

-بمشــيئة الله- كما يحب ربنا ويرضى، فيتحقق تبعًا لذلك وعده الذي وعد به عباده 

الصالحــن بالنصر والتمكــن: ﴿ چ   چ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   ڍ   ڍ   ڌ   چ   چ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   ڍ   ڍ   ڌ   

ڌ   ڎ   ڎ   ڈڌ   ڎ   ڎ   ڈ ﴾ ]الأنبياء: 105[.

والأمر اللافت للانتباه أن الرســول صلى الله عليه وسلم حين أخبر عما ســيحدث من فتن أخبر 

كذلك على الطريقة المثلى للخروج منها؛ ألا وهي التمســك بالقرآن، فعندما ســأله 

حذيفة بن اليمان I: أبعــد هذا الخير الذي نحن فيه من شر نحذره؟! قال صلى الله عليه وسلم: 

َّبعِْ مَا فيِهِ خَيرًْا لكََ«))). »ياَ حُذَيفَْةُ؛ عَليَكَْ بكِِتاَبِ اللهِ فتَعََلَّمْهُ وَات

ابن حبان كتاب العلم باب ذكر الإخبار عما يجب على المرء من تعلم كتاب الله جل وعلا واتباع  	(((
ما فيه عند وقوع الفتن خاصة )323/1 برقم: 117(، أبو داود في الفتن والملاحم باب ذكر الفتن 
 291 الكبير )17/  في  الطبراني  أحمد )386/5(، )153-150/4(،  الإمام  )برقم: 4246(، 

برقم: 801، 802(.

كيف ننتفع بالقرآن؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟7676

وعندما ســمع علي بن أبي طالب I رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: »سَتكَُونُ فتِنٌَ«، 
فقال: وما المخرج منها؟ قال صلى الله عليه وسلم: » كِتاَبُ اللهِ...« الحديث ))).

مشروع النهضة
إذا كان القرآن هو الكتاب الوحيد الذي لا يمكن أن يختلف عليه اثنان.

وإذا كان القــرآن هو المعجزة التــي يمكنها أن تُغير من يُُحســن التعامل معها، 
.D وتضعه في قالب العبودية لله

وإن كان القرآن هو المخرج من الفتن التي تعصف بنا.

فلا بد -إذن- أن نعود جميعًا إلى القرآن، فالعودة إليه تُُمثل طوق النجاة، ومشروع 
النهضة للأمة جمعاء، ولم لا وقد جعله الله D ميسًرا للذكر، فيسع بذلك جميع أفراد 

أمتنا الإسلامية برجالها ونسائها، بشبابها وشيوخها، بعربها وعجمها))).

وسائل مقترحة
نعم، الدخول إلى عالم القرآن ودائرة تأثيره يحتاج منا إلى جهد ومثابرة، 
وبخاصة في البداية حتى نستطيع تجاوز الطريقة التي اعتدنا عليها في 

تعاملنا مع هذا الكتاب والتي تهتم باللفظ أكثر من المعنى.

القرآن،  فضل  في  جاء  ما  باب  القرآن  فضائل  كتاب   ،)2906 برقم:   172/5( الترمذي  أخرجه  	(((
الدارمي )435/2 برقم: 2906(، مسند الإمام أحمد )91/1(.

قد يقول قائل: وكيف للأعجمي أن يعود للقرآن وهو لا يفهمه؟! الحل في هذه المعضلة يكمن  	(((
القرآن  قراءة معاني  بأن  العلم  الماضي، مع  العربية كما كان يحدث في  اللغة  تعلمه  في ضرورة 
على  تأثيره  بقوة  والانتفاع  القرآن،  مع  المباشر  التعامل  عن  تُغني  لا  المختلفة  للغات  المترجمة 
المشاعر، من هنا كان من الضروري لغير الناطقين بالعربية أن يجعلوا من أولى أولوياتهم تعلم 

اللغة العربية ليتسنى لهم حُسن الدخول إلى دائرة تأثير القرآن.



7777الفهرس

وأكبر عامل يســاعدنا على تجاوز طريقتنا الشكلية مع القرآن، ويدخلنا إلى دائرة 
تأثيره، ويذيقنا حلاوة الإيمان الناتج عنه: الاســتعانة الصادقة بالله D، والإلحاح 
عليه بالدعاء؛ دعــاء كدعاء المضطر المشرف على الغرق، ندعــوه أن ينفعنا بمعجزة 

القرآن، وينور قلوبنا بنور آياته، ويحييها بمعرفته.

ولــك -أخي القــارئ- أن تتأكد من أهميــة ذلك عندما تقرأ دعــاء النبي صلى الله عليه وسلم 
وتستشعر ما فيه من معاني الإلحاح على الله D بأن يفتح القلوب لأنوار القرآن وأن 
يكون غيثًا لقلوبنا ونورًا لصدورنا، يقول رســول الله صلى الله عليه وسلم: »ماَ أصََابَ مُسْلمًِا قطَُّ هَمٌّ 
ِّي عَبدُْكَ، وَابنُْ أمََتـِـكَ، ناَصِيتَيِ بيِدَِكَ، مَاضٍ فيَِّ حُكْمُكَ،  وَلََا حَــزَنٌ فقََالَ: اللَّهُمَّ إنِ
يتَْ بهِِ نفَْسَكَ، أوَْ أنَزَْلتَهَُ فيِ كِتاَبكَِ،  عَدْلٌ فيَِّ قضََاؤُكَ، أسَْألَكَُ بكُِلِّ اسْمٍ هُوَ لكََ، سَمَّ
أوَْ عَلَّمْتهَُ أحََدًا مِنْ خَلقِْكَ، أوَِ اسْــتأَثْرَْتَ بهِِ فيِ عِلمِْ الغَْيبِْ عِندَْكَ، أنَْ تجَْعَلَ القُْرْآنَ 
هُ وَأبَدَْلهَُ مَكَانَ  رَبيِعَ قلَبْيِ، وَجَــاَءَ حُزْنيِ، وَذَهَابَ هَمِّي، إلَِّاَّ أذَْهَبَ اللهُ تعََالـَـى هَمَّ

حُزْنهِِ فرََحًا«))).

ولنعلم جميعًا بأن الإمداد بحســب الاســتعداد، وعلى قدر الإناء الفارغ الذي 
نقدمه يكون قدر الامتلاء، فلا نبخل على أنفســنا بالمدد الإلهي غير المحدود، والذي 

ينتظر سؤال السائلين: ﴿ ى   ئا   ئا   ئە   ئە   ئوئو   ئۇ   ئۇ   ئۆ   ى   ئا   ئا   ئە   ئە   ئوئو   ئۇ   ئۇ   ئۆ   
ئۆ   ئۈئۈئۆ   ئۈئۈ ﴾ ]البقرة: 186[.

ومع الاســتمرار في الدعاء والإلحاح على الله D، فإن هناك بعض الوســائل 
المعينة على العودة الهادئة والمتدرجة إلى القــرآن، علينا أن نجتهد في الأخذ بها جميعًا، 

وهي: 

أخرجه الحاكم كتاب الدعاء باب دعاء ما يذهب الهم والحزن )509/1(. 	(((

كيف ننتفع بالقرآن؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟7878

أولًًا: الدخول إلى القرآن من بابه الصحيح.

ثانيًا: الانشغال بالقرآن والمداومة على قراءته يوميًّا.

ثالثًا: التهيئة الذهنية والقلبية.

رابعًا: القراءة الهادئة الحزينة من المصحف بصوت مسموع وبترتيل.

خامسًا: التركيز في القراءة وعدم السرحان.

سادسًا: الإنصات التام أثناء التلاوة

سابعًا: الفهم الإجمالي للآيات.

ثامنًا: التجاوب مع القراءة.

تاسعًا: ترديد الآية التي تؤثر في القلب.

عاشًرا: مدارسة الآيات والعمل بمقتضاها.

أولًًا:الدخول إلى القرآن من بابه الصحيح
 ،D لكي تتم لنا الاســتفادة الحقيقية من القرآن ويكــون دليلًًا يهدينا إلى الله 
وســببًا يقربنا إليه ويصلنا به، ودواءً نستشفي به من أمراضنا، ومصدرًا متفردًا لزيادة 
الإيمان في قلوبنا، وجلاءً للهموم والغمــوم والأحزان ومنبعًا صافيًا لتحصيل العلم 

النافع.. لكي يتم لنا كل هذا وغيره.. لا بد من الدخول إليه من بابه الصحيح..

 إن الباب الصحيــح -الذي لا باب غيره- للانتفاع بالقــرآن وتحقيق مراد الله 
بنزوله يســتلزم الاعتقاد الجازم أنه المصدر المتفرد الــذي لا مثيل له لتحصيل الهداية 
الشاملة الكاملة، والشــفاء التام، والعلم النافع، والتغيير الجذري، وأن يتم التعامل 
معه بناء على هذا الاعتقاد، وهو ما تعبر عنه عبارة »الإيمان قبل القرآن«.. أي: الإيمان 
بأن القرآن هو المصدر الوحيد للهداية الشاملة التامة وأنه لا يمكن تحصيلها بدونه..



7979الفهرس

.. والإيمان بأن القرآن هو الدواء الناجع المتفرد لشفاء القلب وعودته إلى صحته 
وفطرته..

.. والإيمان بأن القرآن هو المصدر الأسمى للعلم النافع المقرب إلى الله، والمورث 
لخشيته، وأنه لا يوجد مصدر آخر يضاهيه أو يقترب منه..

.. والإيمان بأن القــرآن هو القادر -بإذن الله- على تغيير أي إنســان، ومن أي 
وضع ســلبي هو فيه إلى الحال الــذي يرضي الله D، فيلحقــه بصفوف عباد الله 

الصالحين المصلحين..

.. علينا أن نستحضر هذا المعنى حين ندخل إلى القرآن.. فالغاية من نزول القرآن 
هو: تحصيل الهداية التامة والشفاء الكامل والتغيير الجذري.. فينبغي أن يكون منطلق 
علاقتنا بالقرآن مرتبطًــا بهذه الغاية.. ويكون الهدف الأول مــن اللقاء معه تحصيل 
هدايتــه وشــفائه وتقويمــه:﴿ ٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ ﴾ ]الإسراء: 9[. 
والدليل العملي على صحة هذا الإيمان وتلبســنا به هــو مراقبة حالة الترقب واللهفة 
لتلاوة القرآن، والتعامل معه بنفســية الأمي الشغوف المستعد للتنازل عن تصوراته 
ومفاهيمه وما فيها من خطأ أو خلط واستسلامه لتصورات ومفاهيم القرآن، وكذلك 

مراقبة مدى استعداده للعمل بما علم من القرآن..

ا ثانيًا: الانشغال بالقرآن والمداومة على قراءته يوميًّ
إن كان القرآن هو الحبل الذي أنزله الله من السماء إلى الأرض لينتشلنا مما نحن فيه.

وإن كان القرآن هو الحل لتغيير الوضع الأليم الذي نحياه.

وإذا كان القرآن هو الذي ســيعيد لنا فلســطين والعراق وكشــمير وتركستان 
والفلبين... وكل أراضي المسلمين المغتصبة.

كيف ننتفع بالقرآن؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟8080

فبأي حال سيكون تعاملنا معه؟�	

كم من الوقت سنعطيه، وكم من الاهتمام سنوليه؟�	

ألا توافقني -أخي القارئ- أنه بعد وضوح الرؤية لمدى فاعلية المعجزة القرآنية 
وإمكانياتهــا في التغيير، ألا توافقنــي أنه من الضروري أن يكون القرآن هو شــغلنا 

الشاغل ومحور اهتماماتنا، وأن نعطيه أفضل أوقاتنا وأكثرها؟

نعم، سيكون هذا على حساب الوقت المخصص لقراءة الصحف والمجلات أو 
مشاهدة الفضائيات...

ولكن، ألا تستحق النتائج المترتبة على الانشغال بالقرآن هذا الاهتمام؟

ألا تستحق السعادة التي سنجني ثمارها في نفوسنا وبيوتنا وأمتنا هذا الانشغال؟

وصية أبي الدرداء

عن أبي قلابة أن رجلًًا من أهل الكوفة لقي أبا الدرداء I فقال: إن إخوانًا 
لك من أهل الكوفة يقرئونك السلام، ويأمرونك أن توصيهم. فقال: أقرئهم السلام، 
ومرهم فليعطوا القــرآن بخزائمهم، فإنه يحملهم على القصد والســهولة، ويجنبهم 
الجور والحزونة))). والخزائم جمع خزامة، وهي حلقة من الشــعر توضع في وتر أنف 

البعير يشد بها الزمام. والمراد، أي: اجعلوا القرآن يقودكم واستسلموا له.

وخلاصة القول: إن الانشغال بالقرآن هو نقطة البداية لحسن الدخول إلى دائرة 
تأثيره القويــة والمتفردة، لذلك فلا يصــح أن يمر يوم دون لقاء ومعايشــة مع هذا 

الكتاب.

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 72(. 	(((



8181الفهرس

فإن قلت: وكم من الوقت سأعطيه للقرآن؟

كلما أعطينا للقرآن وقتًا أطول كان نضج الثمرة أقرب، والتغيير أسرع.

دفع شبهة 

ليس معنى الانشــغال بالقرآن ترك القراءة والاطــاع في الكتب الأخرى من 
فــروع الثقافة الإســامية، ولكن المقصد ألا يكون الاهتمام بهــا مقدمًا على الاهتمام 
بالقــرآن كما هو حادث الآن، علينا أن نجعل القراءة في القرآن وتفهمه والتأثر به على 
أعلى سلم أولوياتنا واهتماماتنا، وأن تكون القراءة في الكتب الأخرى المفيدة والنافعة 
تاليــة له، وأن نجعلها تــدور في فلكه، وتكون بمثابة المراجع الموســعة لموضوعاته؛ 
تشرح علومه، وتفتح الآفاق لفهمه أكثر وأكثر، ويأتي على رأس تلك العلوم: الســنة 
النبوية والتي تلي القرآن في الأهمية؛ فهي شــارحة لــه مبينة لكثير مما أُجمل منه، بل إن 

السنة لها وضع خاص فهي الوحي الثاني.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »ترََكْتُ فيِكُمْ شَيئْيَنِْ لنَْ تضَِلُّوا بعَْدَهُمَا؛ كِتاَبَ اللهِ وَسُنَّتيِ، 
قاَ حَتَّى يرَِدَا عَليََّ الحَْوْضَ«))). وَلنَْ يتَفََرَّ

بهذا المفهوم لن يكون هناك تعارض بين القرآن وبين كتابات العلماء، مع الوضع 
في الاعتبار أن أهم أوقاتنا ينبغي أن تكون للقرآن؛ لنسمح له ونمكنه من إجراء التغيير 

المنشود داخلنا.

ولقد كان الصحابة شديدي الحرص على تبليغ هذه الوصية لمن بعدهم، فعندما 
جاء اثنان من التابعين لعبد الله بن مسعود I بصحيفة فيها كلام حسن ويريدان 

الجامع الصغير )برقم: 3282( وعزاه للحاكم )172/1 برقم: 319(. 	(((

كيف ننتفع بالقرآن؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟8282

منه الاطلاع عليه، فما كان منه إلا أن نادى على الخادم ليُحضر الطســت، ثم ســكب 
عليهــا الماء وجعــل يمحوها بيــده ويقــول: ﴿ ۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭۓ   ۓ   ڭ   ڭ   ڭ ﴾ 
]يوســف: 3[، فقالوا له: انظر فيها، فإن فيها حديثًا عجبًا، فجعل يمحوها ويقول: إن 

هذه القلوب أوعية فاشغلوها بالقرآن، ولا تشغلوها بغيره))).

وهذا هو المطلوب: ألَّاَّ نشغل القلوب بشيء غير القرآن وبخاصة في البداية.

 ثالثًا: التهيئة الذهنية والقلبية
ومع الانشــغال اليومي بالقرآن ينبغي أن نهيئ الجو المناسب لاستقباله ولقائه، 
فلا يصح أن نلتقي به في مكان تملؤه الشواغل والضوضاء؛ مما يشوش على الذهن ولا 

يجمع القلب مع القراءة.

فإن قلت: ولكني أســتطيع -بفضل الله- التركيز مــع القراءة في أي مكان مثل 
وسائل المواصلات.

نعم قد يمكنك ذلك، ولكن ماذا تفعل إذا حدث لك تجاوب وتأثر بالقراءة، هل 
ستبكي أمام الناس؟ هل سترفع يديك بالدعاء في حضورهم؟!!

إننــا نريد مــن القرآن التغيــر، وهذا يتطلب مكانــا هادئًا بعيــدًا عن الأعين 
والأصوات. فلنخصص إذن مكانًا مناســبًا في بيوتنا لهذا الغرض، فإن لم نستطع ففي 
ركن بعيد من أركان المســجد، فإن لم نستطع فلن نُعدم مكانًا هادئًا إذا ما أردنا ذلك، 

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »وَمَنْ يتَحََرَّ الخَْيرَْ يعُْطَهُ«))).

فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 73(. 	(((
الطبراني في الأوسط )برقم: 2684(، أبو نعيم في حلية الأولياء )174/5(، الخطيب البغدادي  	(((

في تاريخ بغداد تحقيق بشار عواد )442/6(.



8383الفهرس

ومــع المكان الهادئ علينا أن يكون لقاؤنا مع القرآن في أفضل أوقاتنا، حيث قوة 
التركيز والنشاط، ولا ننسى الوضوء والسواك فإنهما من وسائل التهيئة كذلك.

هذا من ناحية التهيئة الذهنية والنفسية، أما من ناحية التهيئة القلبية، فكلما كانت 
المشاعر في حالة من الاستثارة والخشية، كان تأثر القلب بالقرآن أقوى، كما قال تعالى: 

﴿ ئە   ئە   ئو   ئوئە   ئە   ئو   ئو ﴾ ]الأعلى: 10[.

وفي قصة إســام عمر بن الخطاب I ما يؤكــد هذا المعنى، فعندما ضرب 
أخته فاطمة وســال الدم على وجهها رق قلبه واستُثيرت مشــاعره، فلما استمع إلى 

القرآن وهو بهذه الحالة الشعورية انجذب القلب له ودخل نوره إليه بإذن الله.

وهذا ما نريده، أن نســتثمر أوقــات التأثر التي نمر بهــا في يومنا، فنهرع حال 
وجودها إلى القرآن فنقرؤه، ونعيش معه بعقولنا ومشاعرنا، فيمتزج الفكر بالعاطفة، 

ويزداد القلب خشوعًا وإيمانًا.

في حالة عدم وجــود مثل هذه الأوقات في اليوم، علينا أن نعمل على اســتثارة 
مشاعرنا قبل التلاوة بالتفكير في الموت وسكراته وأحداث يوم القيامة، أو بالقراءة في 
كتاب مــن كتب الرقائق، أو الاســتماع إلى موعظة ترقق القلب وتؤهله لاســتقبال 

القرآن.

وهنــاك الكثير من الآيات التي تؤكد على أن الانتفاع الحقيقي بالقرآن يســتلزم 
وجود قلب خاشع يستقبله، قال تعالى: ﴿ ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چ   چ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   چ   چ   

چ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇچ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ ﴾ ]طه: 3-1[.

 نعم، هذه الوســيلة ســتحتاج منا إلى بعض الجهد، وبخاصة في البداية، ولكن 
بمرور الوقت وبدء عملية التغيير، ومع الزيادة المســتمرة للإيــان في القلب والتي 

كيف ننتفع بالقرآن؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟8484

سيحدثها القرآن بمشيئة الله، ستصبح المشاعر مؤهلة للاستثارة والتجاوب والانفعال 
بمجرد التلاوة وحدها دون الحاجة للتأهيل قبلها.

ومن الوســائل المؤثرة والميــرة للجميع التي يمكنهــا أن تهيئ القلب 
لاســتقبال القرآن: الإلحاح الصادق على الله D بــأن يفتح القلوب 
لأنوار القرآن، وكلــا كان الإلحاح صادقًا كان القلب أكثر اســتعدادًا 

للانتفاع بالقرآن.

رابعًا: القراءة الهادئة الحزينة من المصحف بصوت مسموع وبترتيل

فمع الانشــغال بالقرآن والمداومة على القراءة اليومية له، وتهيئة الجو المناســب 
للقائه يأتي الحديث عن الكيفية التي سنقرؤه بها في هذا الوقت الذي خصصناه له.

هذه الكيفية يســهل علينا تصورها إذا وضح أمامنا الهدف الذي نسعى إليه من 
لقائنا بالقرآن.

فــإذا كنا نريد التغيير فلا بد مــن فهم القرآن بالعقل مع التأثــر بالقلب، وهذا 
يســتدعي منا سلامة النطق. فتلاوة القرآن حق تلاوته -كما يقول أبو حامد الغزالي- 
هو أن يشترك فيه اللسان والعقل والقلب، فحظ اللسان تصحيح الحروف بالترتيل، 
وحظ العقل تفسير المعاني، وحظ القلب الاتعاظ والتأثر بالانزجار والائتمار. فاللسان 

يرتل، والعقل يُترجم، والقلب يتعظ))).

فعلينا تعلم النطق الصحيح لآيات القرآن من خلال حلقات التعليم المنتشرة في 
المساجد وغيرها.

إحياء علوم الدين لأبي حامد الغزالي )442/1(، دار الحديث، القاهرة. 	(((



8585الفهرس

وعلينا كذلك القراءة الهادئة للآيات، فالقرآن كتاب موجز تحمل الآية الواحدة 
فيه معاني كثــرة، وكما يقول محمد عبد الله دراز V بأنك لو وضعت أصابع يدك 
على أي موضع في القرآن ثم نظرت إلى الكلمات التي وقعت عليها أصابعك، وحاولت 

أن تكتب بأسلوبك ما يعبر عن معانيها لكتبت الكثير والكثير))).

من هنا كان من الضروري أن نقرأ الآيات قراءة هادئة بطيئة ليتم من خلالها فهم 
ما تدل عليه، ولقد كان هذا هو هدي رســولنا صلى الله عليه وسلم في قراءته للقرآن. تقول الســيدة 
ــورةِ فيرتلها حتى تكون أطول من  حفصة J: »كان رسُــول اللهِ صلى الله عليه وسلم يقْرأُ باِلسُّ

أطول منها«))).

ومما يلحق بهذا الجانب وبخاصة في البداية: عدم تحديد ورد من القرآن -كجزء 
مثلًًا- نُلزم به أنفســنا، فمثل هذا التحديد يدفع صاحبه لسرعة القراءة؛ ومن ثَمَّ عدم 

الانتفاع بالقرآن.

وليكن التخصيص في الوقت لا في الكم، بمعنى أن يكون ورد القراءة لمدة ساعة 
يوميًّا على سبيل المثال.

ولقد سُــئل الإمام مجاهد عن رجل قرأ البقرة وآل عمــران، ورجل قرأ البقرة، 
قراءتهما واحدة، وركوعهما وســجودهما وجلوســهما، أيهما أفضــل؟ قال: الذي قرأ 

البقرة، ثم قرأ: ﴿ ڀ   ڀ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٿڀ   ڀ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٿ ﴾ ]الإسراء: 106[ ))).

خامسًا: التركيز في القراءة وعدم السرحان
عندما يقرأ الإنسان كلامًا ما في كتاب أو جريدة أو قُصاصة من الورق فإنه يُعمل 

انظر: النبأ العظيم لمحمد عبد الله دراز. 	(((
رواه مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها باب جواز النافلة قائمًا وقاعدًا )507/1 برقم: 733(. 	(((

أخلاق حملة القرآن للآجري )ص: 83( - دار الكتاب العربي- بيروت. 	(((

كيف ننتفع بالقرآن؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟8686

عقله فيما يقرأه ليفهم ال﻿مراد من الكلام، وهذا أمر بديهي عند الجميع، فالكل يعلم أنه 
لا جدوى لقراءة شيء باللسان والعين مع شرود العقل.

ومما يدعو للأســف أننا نطبق هذه القاعدة على جميع ما نقــرؤه إلا مع القرآن، 
فبســبب ما ورثناه من أشكال التعامل الخاطئ مع هذا الكتاب أصبح هَمّ الواحد منا 
قراءة أكبر قدر مــن الآيات بغض النظر عن فهم ما يقــرؤه أو عدم فهمه، المهم هو 
الأجر المترتب على القراءة، وكلما قرأنا أكثر فرحنا بما حققناه، فيكون ذلك دافعًا لمزيد 

من القراءة بالحناجر فقط.

والعجيب أننا جميعًا إلا من رحم الله قد استُدرجنا لهذا التعامل الشاذ مع القرآن 
والذي حرمنا من الانتفاع الحقيقــي بمعجزته، ولو تجردنا من أسر القيود والأغلال 
التي ورثناها من الأجيال السابقة، وســأل كل منا نفسه: لماذا أنزل الله القرآن؟! هل 

أنزله فقط ليكون بابًا للأجر والثواب؟

لــو كان الأمر كذلك لبحثنا عــن أعمال أخرى تعود لنا بثــواب أكبر من قراءة 
القرآن، وكتب فضائل الأعمال تدلنا على ذلك.

أخي: لماذا يُقرأ القرآن بدون فهم؟�	

هل يُعقل أن يُقرأ كتاب كامل بدون فهم؟�	

كيف اســتدرجنا الشيطان حتى جعلنا نقبل هذا التعامل الغريب مع أهم كتاب 
يوجد على ظهر الأرض؟!

كيف وقعنا في هــذا الفخ ومنزل القرآن يقول لنا: ﴿ ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   
ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ ﴾ ]النحــل: 44[ أي ينبغــي أن نتفكر فيما 

نقرأ.



8787الفهرس

مــن هنا نقول: إن بداية الدخول إلى عالم القرآن ودائرة تأثيره تنطلق من ضرورة 
فهم ما نقرأ من آيات، وهذا بلا شك يستدعي منا التركيز عند القراءة وعدم السرحان: 
﴿ ۆ   ۆ   ۈ   ۈ   ۇٴ   ۋ   ۋ   ۅ   ۅۆ   ۆ   ۈ   ۈ   ۇٴ   ۋ   ۋ   ۅ   ۅ ﴾ ]الأعراف: 204[.

ولأن الهدى والســعادة والتغيير وســائر الثمار المترتبة على الدخول لعالم القرآن 
تستلزم تدبره فإن الشيطان سيعمل جاهدًا على صرف الذهن إلى أمور أخرى ليُبعدنا 
عــن فهم القرآن، والتفكر فيه باعتباره الخطــوة الأولى المؤدية -بإذن الله- إلى تدبره، 
لذلك علينا ألا ننســاق وراء وساوســه ولنجتهد ألا يتسرب إلينا الشعور باليأس أو 
الإحباط كلما شرد الذهن في أمور الدنيا بل نثابر ونثابر، ونســتعين بالله، ونستعيذ به 
من الشــيطان حتى نتعود على التركيز مع القراءة. أمــا الآيات التي شرد الذهن فيها 

فعلينا إعادتها مرة أخرى كما نفعل عند القراءة في أي كتاب آخر.

سادسًا: الإنصات التام أثناء التلاوة
أيضًــا هناك وســيلة في غاية الأهمية لا بــد أن تصاحبنا أثناء تلاوتنــا للقرآن، وهي 
الإنصات التام -قدر المســتطاع- لما نقرأ أو نسمع من الآيات.. فما هو المقصود 

بالإنصات؟

الإنصــات هو أعلى درجات تركيز المرء مع الصوت، ســواء أكان هذا الصوت 
يأتيه من مصدر خارجي، أم كان يردده بلسانه، أم يقرؤه بعينه.

فقد يحدث أن يســمع الشخص كلامًا وهو شارد الذهن يفكر في موضوع )ما(؛ 
مما يجعله لا يستمع لما يتلقاه بالكلية ولا يفهم المراد من الكلام.

 وقد يحدث أن يســمع كلامًا وهو يريد سماعه لكنه ليس بصافي الذهن، فهو هنا 
يســتمع للكلام ويعرف محتواه، ولكنه غير مستغرق معه، كأن يفكر في موضوع آخر 

كيف ننتفع بالقرآن؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟8888

 في الوقــت ذاتــه، أو يســتمع إلى كلام آخر، أو يناجــي من حولــه، كقوله تعالى:
﴿ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې﴾ ]الإسراء: 47[.

فإذا ما شــعر المرء بأهمية ما يسمع أو يقرأ، وكان الكلام مما تشتد حاجته إليه:... 
تجــده يُصغي ســمعه وينصت، فينتقل مــن مرحلة الاســتماع إلى مرحلة الإنصات 

والإصغاء؛ حيث التركيز التام لما يتلقى لدرجة الاستغراق والتوحد مع ما يتلقاه.

وهذا الصنف الثالث هو الذي حثنا الله -جل شأنه- على الاتصاف بحالهم عند 
التعامل مع القرآن العظيم، ســواء أتلوناه بألسنتنا أم استمعنا إليه من غيرنا: ﴿ۆ ۆ 

ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ﴾ ]الأعراف: 204[.

ويقص علينا القرآن المجيد قصة الجن حين اســتمعوا القرآن للمرة الأولى، فقد 
أدركوا أهميته القصوى، وحاجتهم الماســة إليه فماذا قالوا؟! ﴿ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ 
ٿ﴾ ٿ ٺ ٺ ٺ ٺ ڀ ڀ ڀ ڀ پ پ پ ٿپ ٿ ٺ ٺ ٺ ٺ ڀ ڀ ڀ ڀ پ پ پ پ
]الأحقاف: 29[.

فحري بنــا أن نفعل مثل ما فعلوا حتى ننتفع بالقرآن: ﴿ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ 
ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ﴾ ]ق: 37[.

سابعًا: الفهم الإجمالي للآيات 
ونحن نطبق الوسائل السابقة عند تلاوتنا للقرآن قد نجد أمامنا كلمات غريبة لا 

نعرف معناها. فهل نتوقف عن القراءة ونبحث عن معناها في التفاسير؟!

مما لا شك فيه أن معرفة المعنى سيزيد الفهم، ويفتح آفاقًا جديدة للعقل في تعامله 
مــع الآيات، ولكن في نفس الوقت لو تم ذلك مع كل كلمة غريبة تقابلنا فســينقطع 
اتصالنــا بالقرآن؛ ومن ثَمَّ يضعف تأثرنا به، ويتحــول انتفاعنا إلى انتفاع عقلي فقط، 



8989الفهرس

وهذا جزء يسير من التغيير الذي نريده؛ فالتغيير الأهم هو ما يُُحدثه القرآن في القلب 
من زيادة إيمان وتوليد الطاقة الدافعة للقيام بأعمال البر بسهولة ويسر، وهذا يستدعي 
منا الاسترسال مع القراءة، والسماح للآيات أن تنساب داخلنا، ويتصاعد تأثيرها على 
المشــاعر شيئًا فشــيئًا حتى تثيرها وتؤججها، فيؤدي ذلك إلى زيادة الإيمان، ودخول 

النور إلى القلب.

فإن قلت: فماذا نفعل إذن لكي يتم فهم الآيات وما تتضمنه من كلمات لا نعرف 
معناها، وفي نفس الوقت الاسترسال معها؟!

الحل هو أن نقرأ الآيات ونفهــم منها المعنى الإجمالي الذي تدل عليه، ولا نقف 
عند كل كلمة، بل نأخذ المعنى الإجمالي من الســياق، ولقد أرشدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى 
قُ بعَْضُهُ بعَْضًا،  بُ بعَْضُهُ بعَْضًا، بلَْ يصَُدِّ هذه الطريقة بقوله: »إنَِّ القُْرْآنَ لمَْ ينَزِْلْ يكُذِّ

فمََا عَرَفتْمُْ مِنهُْ فاَعْمَلوُا بهِِ، وَمَا جَهِلتْمُْ مِنهُْ فرَُدُّوهُ إلِىَ عَالمِِهِ«))).

يقول ابن مسعود I: إن للقرآن منارًا كمنار الطريق، فما عرفتم منه فتمسكوا 
به، وما يشبه عليكم -أو قال: شُبّه عليكم- فكِلُوه إلى عالمه))).

ولا بأس من القــراءة في المصاحف التي تتضمن معــاني الكلمات على الهامش 
-المعاني وليس تفســرًا مختــرًا-، فننظر بسرعة إلى معنــى الكلمة دون توقف عن 

الاسترسال في القراءة.

متى نرجع إلى التفسير؟
أما التفسير فله أهمية كبرى وسنكون في حاجة للرجوع إليه في بعض الأوقات، 

رواه الإمام أحمد )305/11 برقم: 6702(، وابن ماجه )برقم: 85(.  	(((
فضائل القرآن لأبي عبيد )ص: 99(. 	(((

كيف ننتفع بالقرآن؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟9090

ولكن لنجعل له وقتًا آخر غير الوقت المخصص لتلاوة القرآن، وذلك لتصحيح فهم 
خاطئ أو معرفة حكم من الأحكام الشرعية، فبديهي أن التفكر في القرآن ليس معناه 
اســتنباط أحكام منه؛ فهذه وظيفة العلماء. وتاريخ الأمة يشهد بانحراف البعض ممن 

استنبطوا أحكامًا شرعية من القرآن مباشرة دون أن يكونوا مؤهلين لذلك.

ثامنًا: التجاوب مع القراءة

مما يعين على التركيز مع القراءة: التعامل مع الآيات على حقيقتها في كونها خطابًا 
مباشًرا من الله D للبشر؛ لي ولك ولغيرنا.

هــذا الخطاب يتضمن أســئلة: علينا أن نُجيب عنها؛ كقولــه تعالى: ﴿ ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   
ڳڳڳڳ ﴾؟ ]النمل: 61[، فنقول: لا إله إلا الله.

ويتضمن مطالب مثل الاستغفار والتسبيح والســجود، فعلينا حينئذٍ تنفيذها؛ 
كقوله تعالى: ﴿ ڳ   ڳڳڳ   ڳڳ ﴾ ]المزمل: 20[، فنستغفر.

ــن عليها؛ كما نفعل مع الدعاء الذي في نهاية ســورة  وفيــه أدعية: علينا أن نؤمِّ

الفاتحة.

وفيه مواضع تظهر آثار أسماء الله وصفاته علينا التسبيح عندها، وهكذا.

قال حذيفة بــن اليمان I: صليت مع النبي صلى الله عليه وسلم ذات ليلــة فافتتح بالبقرة 

فقرأها، ثم افتتح النساء فقرأها، ثم افتتح آل عمران فقرأها، يقرأ مترسلًًا، إذا مرَّ بآية 

ذ، ثم ركع))). فيها تسبيح سبح، وإذا مرَّ بآية سؤال سأل، وإذا مرَّ بتعوذ تعوَّ

رواه مسلم )برقم: 1764(، والنسائي )برقم: 1633(، وأبو داود )برقم: 871(، والترمذي )برقم:  	(((
.)262



9191الفهرس

تاسعًا: ترديد الآية أو الآيات التي تؤثر في القلب 

الوسائل السابقة من شأنها أن تُُهيئ العقل لحسن التفكر وفهم المراد من الآيات، 
ولكن ليس هذا فقط هو المطلــوب من القرآن، فنحن نريد التغيير المتكامل في العقل 
والقلــب والنفــس، وهذا يســتدعي -بجوار الفهــم- التأثر والانفعــال بالآيات 

والتجاوب معها.

فإن قلت: إن التأثر والانفعال ليس بيدي، فقد أســتطيع أن أُلزم نفسي الوسائل 
الســابقة من انشــغال بالقرآن والجلوس في مكان هادئ لتلاوته، وعدم السرحان، 
والتجاوب مع القــراءة وفهم المراد من الآيات، ولكني لا أســتطيع أن أجعل قلبي 

يتجاوب وينفعل مع القرآن.

نعــم، كلنا كذلك، وبخاصــة أن قلوبنا قد أحاطتها حُجُــب الغفلات، ولكن 
بالمداومة على الوسائل السابقة والمثابرة عليها وبخاصة التهيئة القلبية، ستأتي بلا شك 
لحظــة أو لحظات تجد فيها آية من الآيات التي نقرؤها منفذًا وطريقًا يدخل منه نورها 

إلى القلب، فيؤثر في مشاعره ليحدث التجاوب والانفعال؛ ومن ثم زيادة الإيمان.

قــد يتم هذا الأمر بعد مرور عدة أيام من بداية عودتنا إلى القرآن ومع آية واحدة 
فقط في كل ما نقرأ، فماذا نفعل عند حدوث ذلك؟

علينا أن نستثمر الفرصة التي جاءتنا أحسن استثمار، فهذه اللحظات 
من أهم لحظات حياتنا.. إنها مواسمنا وأعيادنا، ولم لا وأوقات حياة 

القلب هي أوقات الحياة الحقيقية، وبها يُقاس عمر الإنسان الفعلي.

فإن كان الأمر كذلــك فلنعمل على دخول أكبر قدر مــن النور إلى القلب، من 
خلال ترديد تلك الآية مرات ومــرات إذا وُجد التجاوب، ولقد كان هذا هو هدي 

كيف ننتفع بالقرآن؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟9292

رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام.

لو علم الناس!
يقول ابن القيم: فلو علم الناس ما في قراءة القرآن بالتدبر لانشــغلوا بها عن كل 
ما ســواها، فإذا قرأه بتفكر حتى مر بآية هو محتاج إليها في شفاء قلبه كررها ولو مائة 
م خير من قراءة ختمة بغير تدبر وتفهم، وأنفع  مــرة، ولو ليلة. فقراءة آية بتفكر وتفهُّ
للقلب، وأدعى إلى حصول الإيمان وذوق حلاوة القرآن، وهذه كانت عادة السلف؛ 

يُردد أحدهم الآية حتى الصباح.

وقــد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنــه قام بآية يرددها حتى الصبــاح، وهو قوله: ﴿ ئو   ئو   
ئۇ   ئۇ   ئۆئۆ   ئۈ   ئۈ   ئې   ئې   ئې   ئى   ئى   ئىئۇ   ئۇ   ئۆئۆ   ئۈ   ئۈ   ئې   ئې   ئې   ئى   ئى   ئى ﴾ ]المائدة: 118[))).

 :I فقراءة القرآن بالتفكر هي أصل صلاح القلب، ولهذا قال ابن مسعود
وا القرآن هذَّ الشــعر ولا تنثــروه نثر الدقل، وقفوا عنــد عجائبه وحركوا به  لا تهذُّ

القلوب، ولا يكن هم أحدكم آخر السورة))).

إذن فهذه الوسيلة -ترديد الآية أو الآيات التي تؤثر في القلب- لََمنِ أهم وسائل 
التغيير القــرآني، فبالإضافة إلى فائدتهــا العظمى في زيادة الإيــان وطرد الهوى من 
القلب، فإن لها كذلك فائدة أخرى تتحقق من خلال تكرارها؛ حيث إن هذا التكرار 

يؤدي إلى ترسيخ معناها في العقل الباطن مما يُساعد في بناء اليقين الصحيح.

فإذا ما واظبنا على ذلك فستزداد بمرور الوقت عدد الآيات التي تؤثر في القلب 
مع كل تلاوة أو ســاع للقرآن، فيزداد بذلك الإيمان أكثر وأكثر، ويتنور القلب حتى 

رواه الإمام أحمد )256/35 برقم: 21328( وابن ماجه )429/1 برقم: 1350( والنسائي في  	(((
الكبرى )24/2 برقم: 1084( والصغرى )177/2 برقم: 1010(.

مفتاح دار السعادة لابن القيم )553/1، 554(، دار ابن عفان- السعودية. 	(((



9393الفهرس

تدب الحياة في جميع جنباته؛ ليصبح قلبًا حيًّا سليمًًا خاشعًا لربه خاضعًا له.

ومما يساعد على زيادة الخشوع في القلب واستسلامه لله: حُسن التعبير عن المعاني 
التي تتولد داخلنــا عند تأثرنا بالآيات، وذلك من خلال البكاء والدعاء ومناجاة الله 

D: ﴿ ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   چ   
چ   چ   چ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   ڍ   ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎچ   چ   چ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   ڍ   ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎ ﴾ 
]الإسراء: 107- 109[.

من هنا كان من المناسب أن نخصص قدرًا من قراءتنا في صلاة الليل، فنعيش مع 
الآيات في القيام، ونعبر عن معانيها في السجود: ﴿ ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   

ڄڄ ﴾ ]المزمل: 6[.

عاشًرا: تعلم الآيات والعمل بها
لكي يقوم القرآن بدوره الأســاسي معنا في التذكرة والتوجيه، والاستقامة على 
الصراط المستقيم، والقرب الدائم من الله D، لا بد لنا من أن نسلم له قيادنا، وأن 

نُحسن الاستماع إلى توجيهاته، والعمل به قدر المستطاع.

والوســائل التسعة السابقة من شــأنها أن تدخلنا إلى دائرة تأثير القرآن -بفضل 
الله- وتهيئنا لحسُن استقبال توجيهاته، والعمل بمقتضاها، ولكن القارئ لن يستطيع 
من خلالها أن يتوقف عند كل آية يقرؤها ليعرف من خلالها المطلوب عمله منها، وإلا 

ما تجاوزت قراءته بضع آيات في اليوم الواحد.

نعم يكفيه التغيير الذي تُُحدثه الآيــات التي يتلوها في تصوراته، والإيمان الذي 
يزيد في قلبه، والطاقة التي تتولد داخله وتدفعه للقيام بأعمال البر المختلفة.

ومع هذا كله كانت الوسيلة العاشرة التي إن استخدمناها حَسُن انتفاعنا بالقرآن، 

كيف ننتفع بالقرآن؟



كيف نغير ما بأنفسنا؟9494

ألا وهي تعلم الآيات وحفظها والعمل بها، وذلك بالتوازي مع الوسائل السابقة.

فكــا أننا نُخصص وقتًا يوميًّا لتلاوة القرآن، علينا كذلك أن نخصص وقتًا آخر 
بين الحين والحين، ولو مرة كل أســبوع، نتعلم فيه بضع آيات من القرآن ثم نجتهد في 
حفظها، والعمل بما دلَّت عليه من خُلق وسلوك، أو ما اشتملت عليه من أوامر ونواهٍ، 
ولا ننتقل إلى غيرها إلا بعد التأكد من ممارسة العمل بما في تلك الآيات. وهذا ما كان 

يفعله الصحابة رضوان الله عليهم.

ــلمي: إنما أخذنا القرآن من قوم أخبرونا أنهم كانوا إذا  يقول أبو عبد الرحمن السُّ
تعلموا عشر آيات لم يجاوزوهن إلى العشر الأخرى حتى يعملوا ما فيهن من العمل.

قــال: فتعلمنا العلم والعمل جميعًا، وأنه ســرث القرآن من بعدنا قوم يشربونه 
شرب الماء، لا يجاوز هذا، وأشار إلى حنكه))).

وتكمــن أهمية هذا الأثر في أن صاحبه وهو ليس مــن الجيل الأول، بل هو من 
التابعين، وينقل لنا الطريقة التي كانت سائدة بين الصحابة في حفظهم لآيات القرآن، 
وبعد أن اكتمل نزوله. فهذا عمر بن الخطاب ظل يتعلم ويحفظ في سورة البقرة اثنتي 

عشرة سنة، فلما أتمها نحر جزورًا، وهذا ابنه عبد الله يتعلمها في ثماني سنين))).

والجدير بالذكر أن هذه الخطوة في الانتفاع بالقرآن تحتاج قبلها إلى إعادة الثقة في 
القرآن إلى قلوبنا بقدر معتبر حتى يحســن بنا الانتفاع بها بإذن الله.. وقد تم تناول هذا 

بالتفصيل بفضل الله في )كتاب غربة القرآن - وكتاب الطريق الوحيد(. 

فضائل القرآن للفريابي )ص: 241( - مكتبة الرشد - الرياض. 	(((
الجامع لأحكام القرآن للقرطبي )40/1(. 	(((



9595الفهرس

الموجه التربوي 

مما لا شــك فيه أن القرآن الكريم هو المصدر الأساس والمتفرد للتغيير، وبدون 
الانتفاع الحقيقي به لن ينصلح حال الأمــة، ولن يظهر الجيل الرباني الموعود بالنصر 

والتمكين.

ولكن نظرًا لاختلاف أحوال الأشخاص الذين سيتعاملون مع القرآن من حيث 
الســن والثقافة البيئة و...، فمن المتوقع أن تختلف -بعض الشيء- طريقة استقبالهم 

وتعاملهم مع الأثر الضخم الذي سيحدثه القرآن في نفوسهم بإذن الله.

هذا الاختلاف قد يكون محدودًا، وفي الإطار العام للشــخصية المسلمة المعتدلة 
والمتوازنــة، وقد يكون فيه بعــض التجاوز، مما قد يُُحدث انحرافًــا -ولو طفيفًا- في 
مه حتــى يصفو النتاج. من هنا  الســلوك. هذا الانحراف يحتاج إلى من يلحظه ويُقوِّ

تظهر الحاجة الـمُلحة لوجود الموجه التربوي. 

فمع الأهمية القصــوى للقرآن كأداة متفردة لإحداث التغيير الحقيقي والجذري 
في ذات المسلم، إلا أن هذا التغيير يحتاج إلى من يتابعه ويُشرف عليه.

ولقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقوم بهذه الوظيفة العظيمة مع الصحابة -رضوان الله 
عليهم- وذلك من خلال التواجد المستمر بينهم، ومعايشتهم، ومتابعة أحوالهم.

كان صلى الله عليه وسلم يتلــو عليهم القرآن ويعلمهم ما فيه من الحكمــة: ﴿ ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   

الموجه التربوي



كيف نغير ما بأنفسنا؟9696

ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   

ڦ   ڦ   ڄ   ڄڦ   ڦ   ڄ   ڄ ﴾ ]الجمعة: 2[.

من سمات الموجه التربوي
من أهم ســات الموجه التربوي أنه شخص قد سبق غيره ممن سيقوم بالإشراف 

على أمر تربيتهم، فكما قيل في وصفه: 

قد سلك الطريق ثم عاد                   ليخبر القوم بما استفاد

فــا بد للموجه التربوي أن يكون قد قطع خطوات معتبرة في تغيير ما بنفســه، 
وينبغي عليه أن يكون قد دخل إلى دائرة تأثير القرآن حتى صار لديه كالماء والهواء لا 

يستطيع العيش بدونه.

وينبغي للموجه التربوي أن تكون ظروف حياته تســمح له بالإشراف على أمر 
تربيتهم: ﴿ ڀ   ڀ   ٺ   ٺڀ   ڀ   ٺ   ٺ ﴾ ]الكهف: 28[.

الوظيفة الأولى للمُوجه التربوي
أهــم وظيفة ينبغي أن ينهض بها الموجه التربــوي مع الأفراد هي الإشراف على 

عملية التغيير التي يحدثها -بإذن الله- القرآن الكريم فيهم.

فإن قلت: ولكن ماذا يفعل إن كان الأفراد الذين ســيتعاملون معه لم يدخلوا إلى 
دائرة تأثير القرآن الفذة؟!

في هذه الحالة تصبــح الوظيفة الأولى للموجه التربوي هــي دلالة الأفراد على 
كيفيــة الانتفاع بالقرآن في إحــداث التغيير، وأن يأخذ بأيديهم إليه، وأن يســتمر في 

متابعتهم وتذليل أي عقبة تحول بينهم وبين الانتفاع به.

وعلى الموجه التربوي التأكد أنه مهما كانت كفاءته فإنه لن يستطيع تغيير من معه 



9797الفهرس

من الأفراد بدون القرآن؛ لأنه قد تم تكوينهم منذ الصغر، وترســخت داخلهم قيم 
ومعتقدات وتصورات مختلطة بين الخطأ والصواب.

فلو تربى فرد ما في بيئته على الشــح والحرص على المال فمن الصعب تغيير طريقة 
تعاملــه مع المال بعد ذلك، حتــى وإن قام على أمر تربيته بعــد ذلك أفضل الموجهين 
التربويين؛ لأن الأمر أكبر منه بكثير، فلقد تشرب هذا الفرد حب المال والحرص عليه، 
وأصبح لهذا الحب جذور عميقة في ذاته، وكل ما يمكن أن ينجح فيه الموجه التربوي هو 
أن يجعله يقتنع بعقله المدرك الواعي بأهمية الإنفاق في سبيل الله؛ ومن ثمَّ يتحسن أداؤه 

الشكلي مع المال في بعض المواقف، ولكن تبقى الممارسات الحياتية اليومية كما هي.

ولكي نحل هذه الإشكالية لا بد من البحث عن قوة خارقة جبارة تقوم بإحداث 
زلزال في كينونة هذا الإنسان، وتهدم كل خطأ رسخ فيها، ولا يوجد على ظهر الأرض 

مثل هذه القوة الخارقة إلا قــوة القرآن؛ التي قال الله عنها: ﴿ ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   
ک   ک   ک   ک   گ   گ   گگ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   ڱ   ک   ک   ک   ک   گ   گ   گگ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   ڱ   

ڱ   ڱڱ   ڱ ﴾ ]الحشر: 21[.

لذلك فعلى الموجه التربوي -في بداية عمله مع الأفراد - أن يبذل قصارى جهده 
في الأخذ بأيديهم إلى القرآن، وأن يتأكد من دخولهم إلى دائرة تأثيره المزلزلة بإذن الله.

وغني عن البيان أنه لن يستطيع أن يفعل ذلك إن لم يكن قد سبقهم إليه.

جوانب الإشراف والمتابعة والتوجيه
بعد أن يتأكد الموجه التربوي من تحقق الوصال بين من معه من الأفراد وبين  	
القرآن فإن عليه حُسن توجيههم نحو طريق الاستقامة دون إفراط ولا تفريط، وإليك 

-أخي القارئ- بعضًا من التفصيل حول هذا الأمر.

الموجه التربوي



كيف نغير ما بأنفسنا؟9898

التوازن والاعتدال
قد تدفع قــوة الإيمان المتولدة من تلاوة القرآن المــرء لطلب القيام بأعمال كثيرة 
تتنافى مــع الطبيعة البشرية وما فيها من ضعف، وما لها من احتياجات. ومن هنا تأتي 
وظيفة الموجه التربوي الذي يصحح المفاهيم، ويوجه من معه للوســطية والاعتدال 
والاقتصاد في العبادة، مثلما فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم مع الثلاثة الذين ذهبوا لبيوت أزواجه 
صلى الله عليه وسلم يســألون عن عبادته، فلما أُخبروا بها كأنهم تقالُّوها )أي: عدوها قليلة(، وقالوا: 
أيــن نحن من النبي صلى الله عليه وسلم وقد غُفر له ما تقدم مــن ذنبه وما تأخر. قال أحدهم: أما أنا 
فأصلي أبدًا، وقال الآخر: وأنا أصوم الدهر ولا أُفطر، وقال الآخر: وأنا أعتزل النساء 
ِّي  َّذِينَ قلُتْمُْ كَذَا وَكَذَا؟ أمَاَ وَاللهِ إنِ ولا أتزوج أبدًا، فجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: »أنَتْمُُ ال
جُ النِّسَاءَ، فمََنْ  أخَْشَــاكُمْ لِِلهِ وَأتَقَْاكُمْ لهَُ، لكَِنِّي أصَُومُ وَأفُطِْرُ، وَأصَُلِّي وَأرَْقدُُ، وَأتَزََوَّ

رَغِبَ عَنْ سُنَّتيِ فلَيَسَْ مِنِّي«))).

فالموجه التربوي يعمل دائمًًا على توجيه من معه على الوسطية والاعتدال وإعطاء 
كل ذي حق حقه.

عن أنس I قال: دخل النبي صلى الله عليه وسلم المســجد فإذا حبل ممدود بين الساريتين، 
فقــال: »ماَ هَذَا الحَْبلُْ؟« قالوا: هذا حبــل لزينب، فإذا فترت تعلقت به. فقال النبي 

صلى الله عليه وسلم: »حُلُّوهُ، ليِصَُلِّ أحََدُكُمْ نشََاطَهُ، فإَِذَا فتَرََ فلَيْرَْقدُْ«))).

وتأمــل -أخي القارئ- هــذه القصة التي يرويها بطلها عبــد الله بن عمرو بن 

في   )1020/2( ومسلم   ،)5063 )برقم:  النكاح  في  الترغيب  باب  النكاح  في  البخاري  رواه  	(((
النكاح باب استحباب النكاح لمن تاقت إليه نفسه ووجد مؤونة.

رواه البخاري في التهجد باب ما يكره من التشدد في العبادة )برقم: 1150(، ومسلم )542/1(  	(((
كتاب صلاة المسافرين وقصرها باب أمر من نعس في صلاته أو استعجم عليه القرآن.



9999الفهرس

العاص L ليزداد تأكدك بأهمية وجود الموجه التربوي وســط الأفراد وحُســن 
توجيههم نحو الوسطية والاعتدال وإن أدى ذلك إلى اقتصادهم في العبادة.

يقول عبد الله بن عمرو L : »أنَكَْحَنيِ أبَيِ امْرَأةًَ ذَاتَ حَسَبٍ، فكََانَ يتَعََاهَدُ 
جُلُ مِنْ رَجُلٍ، لمِْ يطََأْ لنَاَ  كَنَّتهَُ )أيَْ امْرَأةَ وَلدَِهِ( فيســألها عَنْ بعَْلِهَا، فتَقَُولُ: نعِْمَ الرَّ
ا طَالَ ذَلـِـكَ عَليَهِْ ذَكَرَ للِنَّبيِِّ صلى الله عليه وسلم، فقََالَ:  ـشْ لنَاَ كَنفًَا مُنذُْ أتَيَنْاَهُ. فلَمََّ فرَِاشًــا، وَلمِْ يفَُتّـِ
ألَقِْنيِ بهِِ، فلَقَِيتهُُ بعَْدُ، فقََالَ: كَيفَْ تصَُوم؟ُ قلُتُْ: أصَُومُ كُلَّ يوَْمٍ. قاَلَ: وَكَيفَْ تخَْتمُِ؟ 
قلُتُْ: كُلَّ ليَلْةٍَ. قاَلَ: صُمْ فيِ كُلِّ شَهْرٍ ثلَََاثةًَ، وَاقرَْأِ القُْرْآنَ فيِ كُلِّ شَهْرٍ. قاَلَ: قلُتُْ: 
أطُِيقُ أكَْثرََ مِنْ ذَلكَِ، قاَلَ: أفَطِْرْ يوَْمَينِْ، وَصُمْ يوَْمًا. قاَلَ: قلُتُْ: أطُِيقُ أكَْثرََ مِنْ ذَلكَِ. 
وْمِ صَوْمَ دَاوُدَ، صِياَمَ يوَْمٍ وَإفِطَْارَ يوَْمٍ، وَاقرَْأْ فيِ كُلِّ سَــبعِْ ليَاَلٍ  قاَلَ: صُمْ أفَضَْلَ الصَّ

ةً...«))). مَرَّ

وهذا أحد التابعين وهو سعد بن هشام بن عامر أراد أن يغزو في سبيل الله، فقدم 
المدينة، فأراد أن يبيع عقارًا له بها، فيجعله في السلاح والكُراع )الخيل(، ويجاهد الروم 
حتى يموت، فلما قدم المدينة لقي أناسًا من أهل المدينة، فنهوه عن ذلك، وأخبروه أن 
رهطًا ســتة أرادوا ذلك في حياة النبي صلى الله عليه وسلم فنهاهم نبي الله صلى الله عليه وسلم. وقال: »ألَيَسَْ لكَُمْ فيَِّ 
أسُْوَة؟ٌ« فلما حدثوه بذلك راجع امرأته، وقد كان طلقها، وأشهد على رجعتها... ))).

تعامل بحكمة وانصح بهدوء
ومما تجدر الإشــارة إليه أنــه لا ينبغي علينا الانزعاج والتوتــر إذا ما حدث من 

رواه البخاري في مواطن كثيرة بلغت نحو تسعة عشر موضعًا: التهجد باب من نام عند السحر وباب  	(((
ما يكره من قيام الليل لمن كان يقوم والباب بعده، وفي الصوم، وفضائل القرآن والنكاح )برقم: 

.)5052
رواه مسلم )برقم: 1736( كتاب صلاة المسافرين. 	(((

الموجه التربوي



كيف نغير ما بأنفسنا؟100100

بعضنا مثل ما حدث من بعض الصحابة -كما أشرنا- ولا ينبغي علينا أن نترك القرآن 
ونزهــد في تحصيل الإيمان من خلاله بدعوى الخوف من التشــدد، بل علينا أن نزداد 
تمسكًا بالقرآن، ونزداد كذلك حرصًا على التغيير من خلاله، مع حُسن توجيه بعضنا 
البعــض نحو الاعتدال، وأن يتم تفعيل دور الموجه التربوي، وأن يكون كل منا رقيبًا 
على نفسه وعلى إخوانه، فإن رأى أحدنا من أخيه تشددًا في أمور لا ينبغي التشدد فيها 
ســارع بالذهاب إليه وقام بنصحه وتوجيهه، وحبذا لــو كان في صحبة أخيه الموجه 

التربوي.

ولعل ما حدث بين الصحابيين ســلمان الفارسي وأبي الدرداء L ما يؤكد 
هذا المعنى، فلقد آخى النبي صلى الله عليه وسلم بين ســلمان وأبي الدرداء، فزار ســلمان أبا الدرداء، 
فرأى أم الدرداء متبذلة. فقال: ما شأنك؟ قالت: أخوك أبو الدرداء ليس له حاجة في 
الدنيا، فجاء أبو الدرداء فصنع لــه طعامًا، فقال له: كل فإني صائم، قال: ما أنا بآكل 
حتى تأكل، فأكل، فلما كان الليل ذهب أبو الدرداء يقوم. فقال له: نم، فنام، ثم ذهب 
يقوم فقال له: نم، فلما كان من آخر الليل قال ســلمان: قم الآن، فصليا جميعًا، فقال له 
ا، فأعطِ  ا، ولأهلك عليك حقًّ ا، وإن لنفسك عليك حقًّ ســلمان: إن لربك عليك حقًّ

كل ذي حق حقه، فأتى النبي صلى الله عليه وسلم فذكر له ذلك، فقال: »صَدَقَ سَلمَْانُ«))).

ومن وظائف الموجه التربوي

ضبط الفهم الصحيح عند الأفراد لمراتــب الأحكام وفقه الأولويات مع النظرة 
الشاملة للإسلام:

رواه البخاري )209/4( كتاب الصوم باب من أقسم على أخيه ليفطر في التطوع، وفي الأدب  	(((
باب صنع الطعام والتكلف للضيف)534/10(.



101101الفهرس

تأمل معي قوله صلى الله عليه وسلم وهو يوصي معاذًا بن جبل I لما أرسله داعيًا إلى اليمن: 

دُوا اللهَ  لُ مَا تدَْعُوهُمْ إلِيَهِْ أنَْ يوَُحِّ ـكَ تقَْدَمُ عَلىَ قوَْمٍ مِنْ أهَْلِ الكِْتاَبِ فلَيْكَُــنْ أوََّ ّـَ » إنِ

تعََالـَـى، فإَِذاَ عَرَفوُا ذَلكَِ فأَخَْبرِْهُمْ أنََّ اللهَ فرََضَ عَليَهِْــمْ خَمْسَ صَلوََاتٍ فيِ يوَْمِهِمْ 

وَليَلْتَهِِــمْ، فإَِذاَ صَلُّوا فأَخَْبرِْهُــمْ أنََّ اللهَ افتْرََضَ عَليَهِْمْ زَكَاةً فـِـي أمَْوَالهِِمْ تؤُْخَذُ مِنْ 

غَنيِِّهِمْ فتَرَُدُّ عَلىَ فقَِيرِهِمْ...«))).

إن فقــه الأولويات والموازنــات من أهم الأمور التي ينبغــي أن يُعلِّمها الموجه 

التربوي لمن معه. فكثيًرا ما ســيجد الفرد نفســه أمام مصلحتين متعارضتين، إن قام 

بواحدة فاتت الأخرى، فماذا يُقدم؟ وماذا يؤخر؟! هنا يأتي دور الموجه التربوي الذي 

يُُحســن توجيه من معه للتعامل الصحيح في مثل هذه المواقف، فعلى سبيل المثال: عند 

التعارض بين السعي في خدمة الناس مع عبادة مثل الاعتكاف، أيهما نُقدم؟

يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: »وَلََأنَْ أمَْشِي مَعَ أخَِي المُْسْلمِِ فيِ حَاجَةٍ أحََبُّ إلِيََّ مِنْ أنَْ 

أعَْتكَِفَ فيِ المَْسْجِدِ شَهْرًا«))).

فما يتعدى نفعه للناس يُقدم على ما كان نفعه مقصورًا على الفرد.

عن أبي هريرة I قال: مر رجل من أصحاب رســول الله صلى الله عليه وسلم، بشعب فيه 

عيينة من ماء عذبة، فأعجبته، فقال: لو اعتزلت الناس فأقمت في هذا الشــعب، ولن 

أفعل حتى أستأذن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فذكر ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: »لََا تفَْعَلْ، فإَِنَّ 

مُقَامَ أحََدِكُمْ فيِ سَبيِلِ اللهِ أفَضَْلُ مِنْ صَلََاتهِِ فيِ بيَتْهِِ سَبعِْينَ عَامًا، ألَََا تحُِبُّونَ أنَْ يغَْفِرَ 

الزكاة  اليمن )برقم: 4347(، وفي  البخاري في المغازي باب بعث أبي موسى ومعاذ إلى  رواه  	(((
باب وجوب الزكاة )برقم: 1395(، وفي التوحيد باب ما جاء في دعاء النبي )برقم: 7371(.

أخرجه الطبراني في المعجم الصغير )35/2(، وابن أبي الدنيا في قضاء الحوائج )برقم: 36 (. 	(((

الموجه التربوي



كيف نغير ما بأنفسنا؟102102

اللهُ لكَُــمْ وَيدُْخِلكَُمُ الجَْنَّة؟َ اغْزُوا فيِ سَــبيِلِ اللهِ، مَنْ قاَتلََ فيِ سَــبيِلِ اللهِ فوََاقَ ناَقةٍَ 
وَجَبتَْ لهَُ الجَْنَّةُ«))).

ومن وظائف الموجه التربوي:

شحذ همم الأفراد
لشحذ الهمم دور كبير في المسارعة لفعل الخيرات؛ لذلك كان على الموجه التربوي 
ــر من معه دومًا بالوظيفــة التي خُلقنا لها، وبالهدف الذي نســعى لتحقيقه،  أن يُذكِّ
وبالجزاء الذي ينتظرنا، فكل ذلك من شــأنه أن يستثير الهمم ويُقوي العزائم، ويدفع 
الجميع للتســابق لفعل الخــر، كما كان يفعل صلى الله عليه وسلم، فعن أســامة بن زيد L، أن 
رٍ للِجَْنَّةِ، فإَِنَّ الجَْنَّةَ لََا خَطَرَ لهََا، هِيَ وَرَبِّ  رســول الله صلى الله عليه وسلم قال: »ألَََا هَلْ مِنْ مُشَــمِّ
رِدٌ، وَثمََرَةٌ نضَِيجَةٌ، وَزَوْجَةٌ  ، وَقصَْرٌ مَشِيدٌ، وَنهَْرٌ مُطَّ الكَْعْبةَِ نوُرٌ يتَلَََألََْأُ، وَرَيحَْانةٌَ تهَْتزَُّ
حَسَــناَءُ جَمِيلةٌَ، وَحُللٌَ كَثيِرَةٌ، وَمَقَامٌ فيِ أبَدٍَ فيِ دَارٍ سَليِمَةٍ، وَفاَكِهَةٍ وَخُضْرَةٍ وَحَبرَْةٍ 
وَنعِْمَةٍ فيِ حُلَّةٍ عَاليِةٍَ بهَِيَّةٍ« قالوا: نعم يا رسول الله نحن المشمرون لها، قال: قوُلوُا: 

»إنِْ شَاءَ اللهُ« قال القوم: إن شاء الله، ثم ذكر الجهاد في سبيل الله«))).

ولك أن تتصور حال الصحابــة -رضوان الله عليهم- وتفاعلهم مع قوله صلى الله عليه وسلم: 
حْمَنِ: سُبحَْانَ  »كَلمَِتاَنِ خَفِيفَتاَنِ عَلىَ اللِّسَــانِ، ثقَِيلتَاَنِ فيِ المِْيزَانِ، حَبيِبتَاَنِ إلِىَ الرَّ

اللهِ وَبحَِمْدِهِ، سُبحَْانَ اللهِ العَْظِيمِ«))).

)برقم:  الله  والرواح في سبيل  الغدو  ما جاء في فضل  باب  الجهاد  الترمذي في فضائل  أخرجه  	(((
1650( وقال: حسن، ومسند الإمام أحمد )524/2 برقم: 10407 (، والحاكم، والبيهقي.

رواه ابن ماجه كتاب الزهد باب صفة الجنة )1448/2برقم: 4332(، وابن حبان )16/ 389  	(((
برقم: 7381(، باب وصف الجنة وأهلها ، والطبراني في »الكبير« )برقم: 388(.

رواه البخاري في الدعوات فضل التسبيح وختم به الجامع الصحيح كتاب التوحيد باب قول = 	 	(((



103103الفهرس

ومن وظائف الموجه التربوي:

التذكير الدائم بحقيقة الدنيا

ومن وظائــف الموجه التربوي التأكيد على الحقائق التــي يؤكدها القرآن، ومن 
ذلك حقيقة الدنيا ومدى هوانها على الله، وأن قيمتها الحقيقة في كونها مزرعة للآخرة؛ 

ومن ثَمّ فلا مجال للتنافس على زينتها.

ولا يكتفي الموجه التربــوي بالتذكير بحقيقة الدنيا، بل ويعمل على ربط حديثه 
بالواقع ليســتقر المعنى في الذهن واليقــن. وهذا ما كان يفعله رســول الله صلى الله عليه وسلم مع 
صحابته، فعن جابر بن عبد الله L أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مرّ بالسوق والناس كنفتيه 
-أي عن جانبيه- فمر بجدي أسك ميت، فتناوله، فأخذ بأذنه، ثم قال: »أيَُّكُمْ يحُِبُّ 
أنَْ يكَُــونَ لهَُ هَذَا بدِِرْهَمٍ؟« قالوا: والله لو كان حيًّا كان عيبًا إنه أســك. فكيف وهو 

نيْاَ أهَْوَنُ عَلىَ اللهِ مِنْ هَذَا عَليَكُْمْ«))). ميت! فقال: »فوََ اللهِ للَدُّ

وعن عمرو بن عوف الأنصاري أن رســول الله صلى الله عليه وسلم بعــث أبا عبيدة بن الجراح 
I إلى البحرين يأتي بجزيتها، فقدم بمال من البحرين، فســمعت الأنصار بقدوم 
أبي عبيدة فوافوا صلاة الفجر مع رســول الله صلى الله عليه وسلم، فلما صلى رســول الله صلى الله عليه وسلم انصرف 
فتعرضوا له، فتبســم رسول الله صلى الله عليه وسلم حين رآهم ثم قال: »أظَُنُّكُمْ سَمِعْتمُْ أنََّ أبَاَ عُبيَدَْةَ 
قدَِمَ بشَِــيْءٍ مِــنَ البْحَْرَينِْ«. فقالوا: أجل يا رســول الله. قال: »فأَبَشِْــرُوا وَأمَِّلوُا مَا 

نيْاَ عَليَكُْمْ  كُمْ، فوََاللهِ ماَ الفَْقْرُ أخَْشَى عَليَكُْمْ، وَلكَِنِّي أخَْشَى عَليَكُْمْ أنَْ تبُسَْطَ الدُّ يسَُرُّ

=  الله تعالى: ﴿ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ﴾، ومسلم في الذكر والدعاء باب فضل التهليل 
والتسبيح والدعاء.

رواه مسلم في الزهد والرقائق )2272/4 برقم: 2957(، وأسك يعني: قصير الأذن. 	(((

الموجه التربوي



كيف نغير ما بأنفسنا؟104104

كَمَا بسُِــطَتْ عَلىَ مَــنْ كَانَ قبَلْكَُــمْ فتَنَاَفسَُــوهَا كَمَــا تنَاَفسَُــوهَا وَتهُْلكُِكُمْ كَمَا 

أهََلكََتهُْمْ«))).

التربية الميدانية

مما لا شــك فيه أن طبيعة دور الموجه التربوي تســتدعي منه حضورًا مقبولًًا مع 

حسن توجيه من معه كما قال تعالى: ﴿ ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   پ   پ   ٱ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   پ   پ   

پ   پ   ڀڀ   ڀ   ڀ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿٿپ   پ   ڀڀ   ڀ   ڀ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿٿ ﴾ ]الكهف: 28[.

فمبــاشرة مهام التوجيــه، وضبط الفهم، وفتح مجــالات العمل، والحفاظ على 

الأفراد و... كل ذلك يســتدعي من الموجه التربوي تطبيــق قوله تعالى: ﴿ ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   

ٺ   ٺٺ   ٺ ﴾ ]الكهف: 28[.

ولقد كان رســول الله صلى الله عليه وسلم يتعاهــد أصحابه ويتفقدهم، ويســأل عن غائبهم، 

ويسعى في قضاء حوائجهم، وحل مشكلاتهم.

عن أنس بن مالك I أن النبي صلى الله عليه وسلم افتقد ثابت بن قيس I فقال رجل: 

يا رســول الله! أنا أعلم لك علمه. فأتاه فوجده جالسًا في بيته منكسًا رأسه، فقال: ما 

شــأنك؟ قال: شر، كان يرفع صوته فوق صوت النبي فقد حبط عمله وهو من أهل 

النــار، فأتى الرجل فأخبره أنه قال كذا وكذا، فقال النبــي صلى الله عليه وسلم: »اذْهَبْ إلِيَهِْ فقَُلْ لهَُ: 

َّكَ لسَْتَ مِنْ أهَْلِ النَّارِ وَلكَِنْ مِنْ أهَْلِ الجَْنَّةِ«))). إنِ

)))	 رواه البخاري في مواضع: الرقاق: باب ما يحذر من زهرة الدنيا والتنافس فيها )برقم: 3158(، 
ومسلم في الزهد والرقائق )2273/4 برقم: 2961(، واللفظ لمسلم.

)))	 أخرجه البخاري في الأنبياء )المناقب( باب علامات النبوة في الإسلام )برقم: 3613- 4846( 
في تفسير سورة الحجرات، ومسلم في الإيمان باب مخافة المؤمن أن يحبط عمله )برقم: 119(.



105105الفهرس

وعندما أُتي لرسول الله صلى الله عليه وسلم بمثل بيضة من الدجاج من ذهب من بعض المغازي، 
فقال صلى الله عليه وسلم: »مَا فعََلَ الفَْارِسِــيُّ المُْكَاتبُِ؟« قال ســلمان الفارسي: فدعيت له، فقال: 

»خُذْ هَذِهِ فأَدَِّ بهَِا ماَ عَليَكَْ ياَ سَلمَْانُ«))).

مفهوم المتابعة 
إن كان من مهام الموجه التربوي حسن توجيه الأفراد وتعهدهم، ومتابعتهم فيما 
يتعلق بأحوالهــم وجوانب حياتهم المختلفة، فــإن هذا ليس معنــاه المتابعة الدقيقة 
واللصيقة لكل منهم، والتأكد من تنفيــذ توجيهاته بدقة، فهذه الطريقة في المتابعة لها 
العديد من الســلبيات، فإنها وإن كانت ستضمن تنفيذ التوجيهات إلا أنها قد تتسبب 

.D في تحويل وجهة الأفراد ليصبح رضا الموجه التربوي هو الغاية مع رضا الله

ومن سلبياتها كذلك أنها ستجعل الأفراد يتعودون على هذه الطريقة، فإذا ما فتر 
الموجه التربوي عن متابعتهم فتروا عن العمل.

الإيمان هو الضامن
فإن قلت: إن كانت المتابعة الدقيقة للأفراد لها هذه الســلبيات، فما الضامن إذن 

الذي يضمن للموجه التربوي حسن تنفيذ الأفراد للتوجيهات المختلفة؟

إنه الإيمان القوي الذي سيتولد بمشيئة الله من عملية التغيير القرآني، فالإيمان هو 
أكبر ضامن يضمن تنفيذ الخطط والتوجيهات مع عدم إغفال دور المتابعة العامة التي 

تتعرف على الواقع، فتبني عليه توجيهات المستقبل.

والناظر إلى سيرة رســول الله صلى الله عليه وسلم وطريقة تربيته لأصحابه يجد أنه كان يوجههم 

أخرجه أحمد في المسند )441/5-444(، والبزار في البحر الزخار )462/6 برقم: 2500(  	(((
والطحاوي في مشكل الآثار )برقم: 7472(.

الموجه التربوي



كيف نغير ما بأنفسنا؟106106

لأعمال الخير ثم يتركهم لإيمانهم، فيدفعهم هذا الإيمان للقيام بهذه الأعمال والاستمرار 
جُــلُ عَبدُْ اللهِ لوَْ كَانَ  عليها، فعندما بلغ عبد الله بن عمر قوله صلى الله عليه وسلم في شــأنه: »نعِْمَ الرَّ

يصَُلِّي باِللَّيلِْ« قال سالم: فكان عبد الله بعد ذلك اليوم لا ينام من الليل إلا قليلًًا))).

ُّكُمَا عَلىَ مَا هُوَ خَيرٌْ  وعندما قال رســول الله صلى الله عليه وسلم لعلي وفاطمة L : »ألَََا أدَلُ
لكَُمَا مِنْ خَادِمٍ، إذِاَ أوََيتْمَُا إلِىَ فرَِاشِــكُمَا فسََبِّحَا ثلَََاثاً وَثلَََاثيِنَ وَاحْمِدَا ثلَََاثاً وَثلَََاثيِنَ 
وَكَبِّرَا أرَْبعًَا وَثلَََاثيِنَ« قال علي: فما تركتهن منذ سمعتهن من رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقيل له: 

ولا ليلة صفين؟ قال: ولا ليلة صفين))).

ففي هذه المواقف رأينا التوجيه النبوي للأفراد، ورأينا مدى تصميمهم على تنفيذه 
طيلة حياتهم دون أن تكون هناك متابعة لصيقة ومستمرة لهم قد تدفعهم لتنفيذه.

من هنا يتأكــد لدينا أن أفضل ضامن يضمن تنفيــذ التكاليف والتوجيهات هو 
الإيمان الــذي ينبغي أن يملأ قلب الفرد، وهذا هو دور القــرآن الذي يُعد بمثابة نبع 
متجــدد للإيمان كــا قــال الله تعــالى: ﴿ ۆ   ۆ   ۈ   ۈ   ۇٴ   ۋۆ   ۆ   ۈ   ۈ   ۇٴ   ۋ ﴾ 
]آل عمران: 193[.

قال محمد بن كعب القرظي: إن المنادي هو القرآن، فليس كلهم رأى النبي صلى الله عليه وسلم.

المتابعة بين الإفراط والتفريط
ليس معنى القول بأن الإيمان هو الضامن لتنفيذ التوجيهات والتكاليف أن يترك 
الموجــه التربــوي تعاهد من معه، فلا يتعرف على المســتوى الذي وصلــوا إليه، أو 

متفق عليه، البخاري في فضائل أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم )المناقب( باب مناقب عبد الله بن عمر )برقم  	(((
برقم:   1927/4( عمر  بن  الله  عبد  فضائل  من  باب  الصحابة  فضائل  في  ومسلم   ،)3739  :

.)2479 ،2478
البخاري في فضائل أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم باب مناقب علي بن أبي طالب )برقم: 3705(، ومسلم  	(((

في الذكر والدعاء باب التسبيح أول النهار وعند النوم )برقم:  2727(.



107107الفهرس

المشكلات والعقبات التي تواجههم، فيختزل دوره في حيز التوجيه العام فقط. ليس 
هذا هو المقصد مما قيل في الأســطر الســابقة عن مفهوم المتابعة، بل المقصد أن تكون 
المتابعة وســيلة للوصول إلى أحسن النتائج مع ترك مســاحة للأفراد يتحركون من 

خلالها في الإطار العام الذي يحدده لهم الموجه التربوي.

نعم، سيظهر من بعضهم تشدد، أو فتور، أو يقعون في أخطاء... وهنا تبرز قيمة 
المتابعة في ضبط هذه الأمور، وتصحيح المسار، فينتج عن ذلك الوصول إلى الأهداف 
المرجوة من خلال الأفراد أنفســهم، لا من خلال سير الموجه التربوي معهم خطوة 
بخطوة، ومثال ذلك: لو أن إدارة مدرسة من المدارس طلبت من المدرسين أن يوجهوا 
تلاميذهم لعمل بحث في موضوع ما. فذهب أحد المدرسين إلى فصله وأخبر تلاميذه 
بالبحث المطلوب، وبدأ في كتابة البحث مع كل واحد منهم؛ يراجع معهم كل كلمة، 
ويضــع لهم العناصر، ويتدخل في كل صغيرة وكبيرة فيه، وظل على ذلك حتى انتهوا 

جميعًا من أبحاثهم في الموعد المحدد.

ومدرس آخر ذهب إلى فصله وأخبر تلاميذه بالبحث المطلوب، وبيَّنَّ لهم عناصر 
البحــث، ودلهم على مراجعه، ثم تركهم، ليطالبهم عند نهاية المدة المحددة بالأبحاث 

التي كتبوها. 

ومدرس ثالث بعد أن أخبر تلاميذه بالبحث المطلوب، بين لهم عناصر البحث، 
والخطط المقترحة لتنفيذه، والمراجع التــي تخدمه، ولم يكتفِ بذلك، بل كان كل فترة 
من الزمن يقرأ ما كتبوه بأنفســهم، فيرفع واقعهم، ويتعرف على من يسير في الطريق 
الصحيح، ومن توسع في بعض النقاط أكثر من اللازم، ومن انحرف بالكتابة في غير 
موضوع البحث، ومن تسرع في الكتابة دون ســر أغــوار العناصر، و... فيقوم من 
خلال هذا الواقع بحسن توجيه كل فرد على حدة بما يتناسب مع واقعه ليصل بالجميع 

إلى الهدف المنشود.

الموجه التربوي



كيف نغير ما بأنفسنا؟108108

أي النماذج أصح؟
مما لا شك فيه أن تلاميذ المدرس الأول سينجحون في تقديم أبحاثهم في الوقت 
المحدد، وستكون أبحاثًا قيمة، لكنهم كأفراد لم يكتسبوا مهارة جديدة، بل سيصبحون 

بحاجة إلى من يسير معهم خطوة بخطوة كلما هموا للقيام بعمل ما.

وبالنســبة لتلاميذ المدرس الثاني فنتائجهم غير مضمونة واحتمالية وقوعهم في 
أخطاء كبيرة، فلقد تركهم مدرســهم يجتهدون بمفردهــم دون أن يعمل على تقويم 

مسارهم.

أما تلاميذ المدرس الثالث فقد نجحوا في تقديم أبحاث قيمة مع اكتسابهم خبرة 
كيفية البحث بمفردهم والوصــول إلى المعلومة ووضعها في مكانها الصحيح... كل 
ذلك حدث لأن مدرسهم تركهم يقومون بأداء العمل بمفردهم مع متابعتهم كل فترة 

وتقييمه لأعمالهم، وتوجيههم لكيفية تصويبها وتقويمها.

وهذا هو المطلوب من الموجه التربوي؛ عليه أن يُُحسن التوجيه وعرض المطلوب 
في البداية، ثم يترك من معه ليقومــوا بتنفيذ ما طُلب منهم، مع رفع واقعهم كل فترة 
وتقييمه وإرشــادهم لكيفية تصويبه، وهكذا حتى يصلوا إلى أهدافهم، ويكونوا قد 

تعودوا الاعتماد على أنفسهم.

فــإن كان هدف الموجه التربوي تعريف من معــه من الأفراد بربهم، وربطهم به 
سبحانه من خلال القرآن، ومن خلال الكون المحيط، فعليه أولًًا أن يشرح لهم كيفية 
استخراج جوانب المعرفة من القرآن بصفة عامة، ثم يأخذ جانبًا من الجوانب كالتعرف 
على الله المنعم، فيبســط فيــه القول، ويُعدد لهم بعضًا من نعــم الله، ويدلل على ذلك 
بالآيات المناسبة، ثم يطلب منهم استخراج النعم من سورة من سور القرآن، ويتأكد 



109109الفهرس

من حُســن تطبيقهم للمعنى المطلوب، ثم يتركهم -عــدة أيام- بعد أن يطلب منهم 
اســتخراج الآيات الدالة على النعم من وردهم القرآني، وكذلك النعم التي اجتباهم 
الله بها بصورة شــخصية، وعندما يلتقــي معهم بعد ذلك ينظر ما اســتخرجوه من 
القرآن، ومن تفكُرهم في الكون والنفس، فيصوب ما يحتاج إلى تصويب، وينبه إلى ما 

لم يُنتبه إليه، ويؤكد على المعنى مرة أخرى، مع شحذ هممهم وتفقد أحوالهم.

ويكرر ذلك معهم مرة ومرة حتى يتأكد من حُسن تعاملهم مع القرآن ونجاحهم 
في اســتخراج جوانب المعرفة منه، وكذلك حُســن تعاملهم مع أحداث الحياة. فإذا 
انتقــل بعد ذلك إلى جانب آخر مــن جوانب المعرفة كان تطبيقه أيسر من الســابق، 
وعندمــا يترك هذا الموضوع وينتقل إلى موضوع آخــر، يتركه وقد تأكد من إجادتهم 
للتعامل معه من خلال القرآن، ومن خلال الكون المحيط، واســتطاعتهم استخراج 

جوانب المعرفة من الآيات وربطها بأحداث الحياة. 

ومع ذلك فعليه كل فترة من الزمن أن يتأكد من استمرار نهلهم من منبع القرآن 
وظهور آثار ذلك على أعمالهم.

والملاحظ في ســرة رســول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان يوجه أصحابه إلى منابع الإيمان، ثم 
يتفقدهــم ويتابعهم ويطمئن على مدى تعاملهم معهــا. ففي الحديث الذي رواه أبو 
هريرة I أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لأصحابه يومًا: »مَنْ أصَْبحََ مِنكُْمُ اليْوَْمَ صَائمًِا؟« 
قــال أبو بكر: أنا، قال: »فمََنْ تبَعَِ مِنكُْمْ جَناَزَة؟ً«، قال أبو بكر: أنا، قال: »فمََنْ أطَْعَمَ 
مِنكُْمُ اليْوَْمَ مِسْــكِيناً؟«، قال أبو بكر: أنا. قال: »فمََنْ عَــادَ مِنكُْمْ مَرِيضًا؟«، قال أبو 

بكر: أنا. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »مَا اجْتمََعْنَ فيِ امْرِئٍ إلَِّاَّ دَخَلَ الجَْنَّةَ«))).

رواه مسلم في الزكاة باب من جمع الصدقة وأعمال البر )برقم: 1028( وفي فضائل الصحابة =  	(((

الموجه التربوي



كيف نغير ما بأنفسنا؟110110

انتبه!
ومع هذا الدور المهم للموجه التربوي إلا أنه يأتي مصاحبًا لعملية التغيير الحقيقية 
التــي يقوم بها القرآن، فلا بديل لدخول الأفراد إلى دائرة التأثير القرآني ليباشر الموجه 

التربوي بعد ذلك عمله في تجويد وتحسين الثمار الناتجة عن عملية التغيير.

مــن هنا يتضح لنــا أن الموجه التربــوي الناجح هو الذي يــدل الناس على الله 
ويدعوهم إلى الدخول لمأدبة القــرآن، ويأخذ بأيديهم إليها، ويتركهم أمامها ليذوقوا 

حلاوتها بأنفســهم: ﴿ ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   
ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ ﴾ ]إبراهيم: 1[.

ل يــدل من حوله على منابع الإيمان وعلى ما  فالموجه التربوي إذن دلَّاَّ
قه من القرآن، ففيوضات القرآن لا حدود لها، وتسع جميع الخلق،  تذوَّ
بل إن من علامة صدق الموجه التربوي انطلاق الأفراد في التعامل مع 

القرآن وتعرفهم على أشياء لم يعرفها ولم يسبق له هو معرفتها.

أمــا الموجه التربوي الذي يقف في منتصف الطريق بين من معه من ناحية، وبين 
القرآن ومنابع الإيمان من ناحية أخرى -بمعنى أنه يسقيهم بيده بعضًا مما استفاده هو 
مــن القرآن- فهذا الموجه التربوي قد جانبه الصواب في أدائه لوظيفته، ولن يكون له 
تأثير كبير وجوهري ومســتمر عــى من معه؛ لأنه قد ربطهم بــه، ولم يعلمهم كيف 

ينتفعون بالقرآن بمفردهم.

أما إذا أفســح لهم الطريق وأخذ بأيديهم حتى يجدوا أنفســهم وجهًا لوجه مع 
القرآن؛ ينهلون من نبعه، ويتمتعون بحلاوته، ويدخلون إلى دائرة تأثيره... كل ذلك 

= باب من فضائل أبي بكر I بعد الحديث )برقم: 2387(. 



111111الفهرس

يحدث لهم، وهو بينهم يوجه الطاقات، ويضبط الفهم ويشــحذ الهمم... فإنه بذلك 
يكــون قد قام بمهمته خير قيام، وأنتج للأمة نواة الجيل القرآني الذي انتظرته طويلًًا، 
فتجتمع حوله، وتسير وراءه تقيم الدين، وتعيد الخلافة وتسود العالم، وما ذلك على 

ڎ    ڌ    ڌ    ڍ    ڍ    ڇ    ڇ    ڇ    ڇ    چ    ڎ   چ    ڌ    ڌ    ڍ    ڍ    ڇ    ڇ    ڇ    ڇ    چ    ﴿ چ    بعزيــز:  الله 
ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   کڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک ﴾ ]الأنبياء: 105، 106[.

الإيمان أولًًا
إذن فالموجــه التربوي الناجح هو الذي يبــذل جهدًا كبيًرا في بداية 
عمله مع من معه في توجيههم لمنابع الإيمان -والتي يقف على رأسها 
القــرآن- ويتأكد من ورودهم لها ونهلهم منهــا، وظهور آثار زيادة 
الإيــان عليهم. فإن تم ذلك أصبحت مهمته ســهلة، ويســرة في 
التوجيه، وضبط الفهم، وتنظيم الحركة، فعندما توقد شعلة الإيمان 
في القلب وتستمر في النمو والزيادة فإن هذا من شأنه أن يجعل الفرد 
في حالة دائمة من الانتباه، والتذكر بما ينبغي عليه أن يفعله، هذا من 
ناحية، ومن ناحية أخرى فإن الإيمان الحي في القلب يولد طاقة وقوة 
دافعــة داخل الفرد تدفعــه للقيام بأعمال الــر وكل وما يريده الله، 

بسهولة ويسر.

فإن كان على الفرد أن يتجه قلبه لله، وأن يتخلق بأخلاق المؤمنين، وأن يكتســب 
مهارات تعينه على القيام بدوره في الحياة، فالطريقة الســهلة لذلك هي حُسن عودته 
للقرآن، ووروده منابع الإيمان المختلفة لتصبح هــذه الأمور بمثابة ثمار طبيعية لحياة 

القلب وتمكن الإيمان منه كما قال تعالى: 

الموجه التربوي



كيف نغير ما بأنفسنا؟112112

﴿ ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ   ئې   ئې   ئې   ئى   ئى   ئى   ی   ی   ی   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ   ئې   ئې   ئې   ئى   ئى   ئى   ی   ی   ی   

ڀ    ڀ    پ    پ    پپ    ٻ    ٻ    ٻ    ٻ    ڀ   ٱ    ڀ    پ    پ    پپ    ٻ    ٻ    ٻ    ٻ    ٱ    ئح    ئج    ئح   ی    ئج    ی   
ڀ   ڀ   ٺڀ   ڀ   ٺ ﴾ ]إبراهيم: 24، 25[.

فالإيمان هو الشجرة الطيبة التي تؤتي ثمارها في كل وقت، وكل اتجاه. فعلى سبيل 
المثال: التخلق بصفات المؤمنين من صدق، ووفاء، وثبات، وتضحية في ســبيل الله، 

وورع، وكف للأذى، وإحسان، وترك للآثام... 

كل هذه الأخلاق وغيرها ثمار طبيعيــة للإيمان الحي في القلب، وعلى قدر قوته 
يكون اكتمالها، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »أكََمْلُ المُْؤْمِنيِنَ إيِمَاناً أحََسَنهُُمْ أخَْلََاقاً«))).

إذن فمن يُرد التخلق بصفات المؤمنين فعليه بمنابع الإيمان أولًًا، وعلى رأســها 
القرآن، أما أن يتم تجزئة هذه الأخلاق وتقســيمها ومحاولــة التخلق بخلق منها كل 
فترة، فهذا طريق طويل من الناحية النظرية، ومن الصعب تحقيقه من الناحية العملية 

بدون البدء بالإيمان.

 هذا بالنسبة للأخلاق، أما بالنسبة لعبادات القلوب، من توكل على الله، وأنس 
به، وحب له، ورجاء فيه، وإخلاص، وإنابة، وتعظيم وخشية، وزهد في الدنيا، و... 
فهذه ثمار لا يمكن القفز إليها أو اكتسابها بطريقة مباشرة، بل هي نتيجة طبيعية لمعرفة 

.D الله

فالتوكل على الله -على ســبيل المثــال- ثمرة لمعرفة الله الحــي، القيوم، العليم، 

الترمذي في الرضاع باب ما جاء في حق المرأة على زوجها )برقم: 1162(، وأبو داود في السنة  	(((
حسن  في  باب  الرقاق  في  والدارمي   ،)4682 )برقم:  ونقصانه  الإيمان  زيادة  على  الدليل  باب 

الخلق )برقم: 2792(.



113113الفهرس

القديــر... وعلى قدر تمكن هــذه المعارف من القلب تكون عبوديــة التوكل بتلقائية 

ودون تكلف.

وكما مر علينا فإن أفضل طريقة للتعرف على الله هي القرآن، مع ربط هذه المعرفة 

بأحداث الحياة قدر الإمكان. هذه المعرفة يمكن الوصول إلى الحد الأدنى منها في فترة 

وجيزة بإذن الله.

أما اكتساب المهارات التي يحتاج إليها الفرد، كتعلم مهارة التهديف التربوي، أو 

إتقان مهارة إدارية، أو تعلم لغة من اللغات، فإنها بالفعل تتطلب تدريبًا وتربية حتى 

يتم اكتســابها، مع الأخذ في الاعتبار أن الإيمان الحي يدفــع صاحبه لبذل المزيد من 

 ،D الجهد الذي يختصر فترة التدريــب، وكذلك يصحح النية ويجعلها خالصة لله

وليس أدل على ذلك من تعلم زيد بن ثابت I الســريانية في سبعة عشر يومًا، 

عندما أمره الرسول صلى الله عليه وسلم بتعلمها، وصار ماهرًا بها!

الموجه التربوي





115115الفهرس

المحاضن التربوية

تبين لنا من خلال الصفحات الســابقة أهمية وجود الموجه التربوي حتى تكون 
نتيجة التغيير الذي يُُحدثه القرآن في الاتجاه الصحيح.

فإن قلت: وأين أجد الموجه التربوي الذي يقوم بهذا الدور؟!

نعم، قد لا نجد مثل هــؤلاء الموجهين التربويين الدالين عــى الله وعلى كتابه، 
ولكن مع وجود المنهــج، ألا وهو القرآن، ومع فهم طبيعة دور الموجه التربوي -كما 
ســبق بيانه- يمكننا أن نســتعيض عن دوره -ولو بصفة مؤقتــة- من خلال تعاهد 
بعضنا البعض بالنصح والإرشاد، وتبادل الخبرات وتبني الأدوار التي يقوم بها الموجه 
التربوي، وحبذا لو كان بيننا من ســبقنا إلى الدخول لمأدبة القرآن ليوفر علينا الوقت 

والجهد.

هــذا التصور والذي يمكننا أن نطلق عليــه »المحاضن التربوية« قد يصلح لأن 
يكون بديلًًا للموجه التربوي الذي قد يعِزُّ وجوده بيننا، فما لا يُدرك كله لا يُترك كله، 
مع العلم بأن تلك المحاضن وسيلة يجتمع فيها من يريد أن يغير ما بنفسه ولديه الرغبة 
في ذلك، عــى أن يكون القرآن هو محورها، بالإضافــة إلى كل ما يلحق به من منابع 
الإيمان، ولســنا نعني بذلك أن يتم فيها الحديث فقط عن تفســر الآيات، فالتفاسير 

المحاضن التربوية



كيف نغير ما بأنفسنا؟116116

كثــرة ومتواجدة في كل البيوت، بل المقصد هو إرشــاد الأفــراد إلى كيفية الانتفاع 
بالقرآن وتذوق حلاوته، كما سبق بيانه في كيفية التعرف على الله من خلال القرآن، مع 
العلم أنه بالمداومة على استخدام وسائل الانتفاع بالقرآن، والتي ذُكرت في الصفحات 
السابقة، سيبدأ الأفراد تذوق حلاوة الإيمان، لتكون هذه المحاضن وسيلة لتبادل هذه 

الأذواق وشحذ الهمم، وفتح آفاق أوسع للتعامل مع الآيات.

وظيفة المحاضن
إذن فالمحاضــن التربوية يمكن أن تقوم بــدور الموجه التربوي، مع 
الأخــذ في الاعتبار أنــه مع وجود القرآن كمحور أســاسي لها، فإن 
المطلوب منها كذلك أن تقوم بضبط الفهم وحُســن توجيه طاقات 
الأفراد المتولدة من معايشة القرآن للقيام بأعمال البر المختلفة في شتى 

المجالات، مع مراعاة ظروف الفرد وإمكاناته.

وفي المحاضن التربوية يتم تدارس بعض كتب العلم النافع التي تعين الفرد على 
تعميق فهمــه للقرآن، وتضبط له عملية التغيير، على أن يتم ربط هذه الكتب بالقرآن 
قدر المســتطاع، وألا تطغى عليه؛ فالقرآن أولًًا، أما تلــك الكتب فما هي إلا مراجع 
بجواره نستخدمها من أجل أن تخدمه وتخدم عملية التغيير، فالسيرة النبوية على سبيل 
المثال تُدرس كنموذج تطبيقي للآيات، والسنة تُدرس كشارحة للقرآن مبينة لما أُجمل 

فيه، ... وهكذا.

هذا الشــكل المقترح للمحاضن التربوية والتي يمكن أن تتم في البيت بين الأب 
وأبنائه، أو بين الأصدقاء بعضهم مع بعض، لها امتداد عبر تاريخ الأمة، فقد أنشــأها 
رســول الله صلى الله عليه وسلم في مكة، في دار الأرقم بن أبي الأرقــم، وكان القرآن هو المنهج الذي 



117117الفهرس

يتدارســونه ويعيشــون معه، أما توجيهاته صلى الله عليه وسلم فكانت بمثابة الشرح والبيان لآيات 

القرآن، مع ضبــط الفهم، وتنظيم حركة الأفراد، وكيف يتعاملون مع مســتجدات 

الحياة.

الدعوة إلى القرآن 

ومع أهمية وجود المحاضن التربوية للإشراف على عملية التغيير القرآني للأفراد، 

إلا أنــه ينبغي أن يكون لها دور آخــر في توجيههم لدعوة الناس؛ فالله D يريد من 

الأمة -بصفة عامة- أن تتغير من داخلها، وتترك كل ما يبغضه، لكي يُغير سبحانه ما 

حاق بها ونزل بساحتها. من هنا كان من الضروري تبليغ الناس بذلك، ودعوتهم إلى 

العودة الصحيحة للقرآن، والأخذ بأيديهم إلى مأدبته، فينصلح حالهم، ويعودون إلى 

ربهم، ويمارســون الوظيفة التي خُلقوا من أجلها، فيتحقق بذلك الوعد الذي وعدنا 

الله بــه: ﴿ ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڤ   ڤ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   

ڍ    ڍ    ڇ    ڇ    ڇ    ڇ    چ    چ    چ    چ    ڃ    ڃ    ڍ   ڃ    ڍ    ڇ    ڇ    ڇ    ڇ    چ    چ    چ    چ    ڃ    ڃ    ڃ   
ڌ   ڌڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژڑڌ   ڌڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژڑ ﴾ ]النور:55[. 

المحاضن التربوية





119119الفهرس

هيا إلى العمل

إن كان القرآن هو مشروع الأمة الإســامية للنهضة، وهو الســبيل لعودة مجدها 
وعزها، فلا بد أن ينتفض كل غيور ويبدأ بنفســه ويعود إلى القرآن، ويُقبل عليه بكيانه 
كلــه، حتى إذا ذاق حلاوته، وازداد تحرك قلبه مع آياته، وشــعر بنوره يسري في كيانه، 
وأصبح لا يســتطيع الاســتغناء عنه، فهو بذلك قد وضع قدمه في بداية الطريق فعليه 
حينئذٍ أن يتحــرك بهذه الدعوة -دعوة الانتفاع بالقــرآن- في كل مكان، ومع كل من 

يعرفه: مع أبيه وأمه، وزوجته وأولاده، وأقاربه وجيرانه، ومعارفه وزملائه.

عودة الروح
لا بــد أن نعمل على تبليغ هذه الدعوة في كل مكان، وأن نرشــد الناس إلى كيفية 
العودة إلى القرآن والانتفاع الحقيقي به، وأن نُلح عليهم بذلك، وشــيئًا فشيئًا ستسري 
هذه الدعوة في أعماق الأمة، وســتجد لها -بمشيئة الله- آذانًا مصغية، ولم لا وهي دعوة 
تؤيدها الفطرة، ولا تجد معارضة من أحد؟! وفوق هذا كله فهي تستوعب الجميع، ولا 

تتسبب في انزعاجهم أو نفورهم منها، أو خوفهم من تبعتها.

سيســتجيب لها -بإذن الله- الكثيرون، وستسري روح القرآن في الأمة بالتدريج، 
وسيكون -لا محالة- من بين المستجيبين لها من يريد التضحية من أجل دينه، ومن أجل 
التمكين لشرع الله في الأرض. فليكن أمثال هؤلاء هم اللبنات التي تُشكل مع غيرهم 
-من السابقين- الصف المسلم الذي يقود الأمة بالقرآن، ويبذل الغالي والرخيص من 
أجل إيقاظ النائمين، وتنبيه الغافلين، وإرشاد الحائرين، ومداواة المعتلين بالدواء الرباني 

الــذي أنزله الله D ليكــون للأمة جمعاء هدى وشــفاء: ﴿ ڍ   ڍ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڌ   ڌ   
ڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   کڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ک   ک   ک ﴾ ]يونس: 57[.

هيا إلى العمل



كيف نغير ما بأنفسنا؟120120

الفرج قريب
فلنبدأ مــن الآن، ولنعد إلى القرآن، فكفى ما مضى من أعمارنا ونحن بعيدون عن 
هذا الكنز العظيم، ولنستبشر جميعًا، فما هي إلا سنوات قليلة نبذل فيها جهدنا ونخلص 
فيها لربنا حتى نجد -بإذن الله- نور القرآن يسري في النفوس، ليبدأ التغيير في جنبات 
الأمة، ويصطلح النــاس مع ربهم، ويعودون إليه. لتبدأ تبعًا لذلك تباشــر الفجر في 
البــزوغ، وتُشرق شــمس العــزة مــن جديــد: ﴿ ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈئېئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈئې ﴾ 
]التوبة: 111[.

إنها ليســت أحلامًا، بل حقائق سندركها بمشيئة الله إن أحسنَّا العودة إلى القرآن، 
وأخلصنــا في الدعوة إليه، أما كيفية حدوث ذلك فلا تَسَــل عنها، ألم تقرأ قوله تعالى: 

﴿ ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦڦ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ڦڦ   
ڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃڦ   ڦ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ ﴾؟ ]البقرة: 106، 107[.

ن بها الله جيل القرآن، فالكون كونه، والملك ملكه،  لا تَسَلْ عن الطريقة التي سيُمكِّ
يحكم ما يشــاء، ويفعل ما يريد، له جنود السماوات والأرض: ﴿ ې   ې   ې   ى   ې   ې   ې   ى   

ى   ئا   ئا   ئە   ئە   ئو   ئوى   ئا   ئا   ئە   ئە   ئو   ئو ﴾ ]النحل: 40[.
ليكن همنــا هو تنفيذ ما طلبه الله منا، ولنترك له أمــر النصر والتمكين، أليس هو 

ن بني إسرائيل في الأرض بعد أن كانوا مستضعفين؟ ﴿ ڭ   ۇ   ڭ   ۇ    سبحانه الذي مكَّ
ۉ    ۅۅ    ۋ    ۋ    ۇٴ    ۈ    ۈ    ۆ    ۆ    ۉ   ۇ    ۅۅ    ۋ    ۋ    ۇٴ    ۈ    ۈ    ۆ    ۆ    ۇ   
ۉ   ې   ې   ې   ې   ى   ى   ئائا   ئە   ئە   ئو   ئو   ئۇ   ۉ   ې   ې   ې   ې   ى   ى   ئائا   ئە   ئە   ئو   ئو   ئۇ   

ئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈئۇ   ئۆ   ئۆ   ئۈ   ئۈ ﴾ ]الأعراف: 137[.
فلننشــغل بتغيير ما بأنفســنا، والاعتصام بحبل الله، ودعوة الناس إليه، ولننتظر 

الفرج القريــب: ﴿ ڍ   ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   ڍ   ڍ   ڌ   ڌ   ڎ   ڎ   ڈ   ڈ   ژ   ژ   ڑ   ڑ   
ک   ک   ک   ک   گ   گ   گ   گ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   ڱڱ   ک   ک   ک   ک   گ   گ   گ   گ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   ڱڱ   

ڱ   ڱ   ں   ں   ڻ   ڻڱ   ڱ   ں   ں   ڻ   ڻ ﴾ ]هود: 121- 123[.



121121الفهرس

وفــي النهايـــة

أخي المسلم، أختي المسلمة في كل مكان: 

هذا هو الطريق.

وهذا هو الحبل الذي أنزله الله D لينتشلنا من الغرق، فماذا نحن فاعلون؟

هيا بنا نُقبل على القرآن ونتمســك به، ونترك أنفسنا له، وندخل إلى دائرة تأثيره 
قبل فوات الأوان.

هيــا الآن نتناول مصاحفنا، ونبدأ رحلــة التغيير، فنصر الله قريب، 
أقرب مما نتخيل، لكننا لن نراه إلا إذا غيرنا ما بأنفسنا.

� أخي: لقد طال ليلنا، ومللنا من رؤية مشاهد الذل والهوان.	

� أخي: إن كنت تحب نفســك وأهلك وأمتك، وقبل ذلك ربك ورسولك، 	
فابدأ من الآن، وعد إلى القرآن واستمسك به، واجعله أمامك وإمامك.

أخي: لنكف عن البكاء والأسف على أحوال الأمة، ولنبدأ العمل.�	

وأُبشرك بأنه لن يمــيَ علينا وقت طويل حتى نجد أنفســنا وقد هيمن علينا 
القرآن، واختلط بلحمنا ودمنا، وذقنا حلاوة الإيمان من خلاله. 

وفي النهاية



كيف نغير ما بأنفسنا؟122122

ساعتها لا تنسني من دعوة صادقة يُصلح الله بها شأني، ويغفر ذنبي، ويثبتني على 

الحق، ويُُحسن خاتمتي، وأن يجمعني وإياك إخوانًا على سرر متقابلين.

والحمد لله رب العالمين

وصلِّ اللهم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



123123الفهرس

الفهرس

الصفحةالموضوع

المقدمــــة...........................................................5

القــــــــــــادر المقتـــدر

9.............................................. لا حول ولا قوة إلا بالله

10...................................................... العليم الرقيب

11....................................................... القدرة الإلهية

11...................................................... ما شاء الله كان

البداية من العبد.....................................................12

تأملات في آية التغيير................................................13

14................................................. الأمل في الله وحده 

هل نترك الأسباب؟.................................................15

18....................................... علاقة الأسباب المادية بالنصر

19................................... تغيير ما بالنفس من أهم الأسباب

الخلاصة............................................................20

الفهرس



كيف نغير ما بأنفسنا؟124124

ما المقصود بالتغيير؟

21...................................................... معنى العبودية
22.................................................... امتحان العبودية
شروط الولاية ......................................................23
24................................................. الكرامة والاستقامة
25............................................. ومن أوفى بعهده من الله
25.................................................... نظرة على الواقع 
27......................................................... حب الدنيا 
28...................................................... الجسد الواحد 
الصالح المصلح.....................................................30
31................................... وتحسبونه هيناً وهو عند الله عظيم
31..................................................... أين أثر الدعاء؟
32....................................................... أستاذية العالم

عوائــــــــــق التغيير

نظرة إلى واقعنا......................................................35
كيف يتم السلوك؟..................................................36
المحور الأول: العقل................................................38
38................................................. الشعور واللاشعور
39................................................ كيف يتكون اليقين؟
40................................................ علاقة اليقين بالتغيير



125125الفهرس

وسائل تكوين اليقين................................................41
42................... خطورة التلفاز والهواتف الذكيَّة والأجهزة الحديثة
43........................................................ دور المدرسة
44................................................ المحور الثاني: القلب
التشخيص..........................................................46
47.............................................. المحور الثالث: النفس
الصنم الداخلي......................................................47
الخلاصة............................................................48

من أين نبدأ؟

51...................................................... صعوبة التغيير
52....................................................... لكل داء دواء
53........................................................ نماذج عملية
54.............................................. كيف حدثت المعجزة؟
الموجه التربوي......................................................55

هـــــــذا القـــــــرآن

57.................................................... طريق الاستقامة
القرآن وجمع الكلمة.................................................58
حالنا مع القرآن.....................................................60
ضرورة العودة إلى القرآن............................................61



كيف نغير ما بأنفسنا؟126126

كيفية التغيير القرآني

63....................................... ألا يكفي وصف الله لكتابه؟!
64...................................................... القرآن والعقل
66.............................................. تكوين العقلية المتوازنة
66................................................. بناء اليقين الصحيح
القرآن والقلب......................................................67
67...................................................... الإيمان والهوى
القرآن والنفس......................................................69
معرفة الله...........................................................70
71.................................... التعرف على الله من خلال القرآن
72....................................................... معرفة النفس
الخلاصة............................................................73

كيف ننتفع بالقرآن؟

76..................................................... مشروع النهضة
76..................................................... وسائل مقترحة 
78........................... أولًًا: الدخول إلى القرآن من بابه الصحيح
ثانيًا: الانشغال بالقرآن والمداومة على قراءته يوميًّا....................79
80................................................... وصية أبي الدرداء
دفع شبهة...........................................................81



127127الفهرس

ثالثًا: التهيئة الذهنية والقلبية.........................................82
84... رابعًا: القراءة الهادئة الحزينة من المصحف بصوت مسموع وبترتيل
85.......................... خامسًا: التركيز في القراءة وعدم السرحان 
87................................. سادسًا: الإنصات التام أثناء التلاوة 
88....................................... سابعًا: الفهم الإجمالي للآيات 
89............................................. متى نرجع إلى التفسير؟
90.......................................... ثامنًا: التجاوب مع القراءة
تاسعًا: ترديد الآية أو الآيات التي تؤثر في القلب.....................91
لو علم الناس!......................................................92
93..................................... عاشًرا: تعلم الآيات والعمل بها

الموجه التربوي

96........................................... من سمات الموجه التربوي
96..................................... الوظيفة الأولى للمُوجه التربوي
جوانب الإشراف والمتابعة والتوجيه ................................97
98.................................................. التوازن والاعتدال
99........................................ تعامل بحكمة وانصح بهدوء

ومن وظائف الموجه التربوي: ضبط الفهم الصحيح عند الأفراد 
100........ لمراتب الأحكام وفقه الأولويات مع النظرة الشاملة للإسلام
102.................... ومن وظائف الموجه التربوي: شحذ همم الأفراد



كيف نغير ما بأنفسنا؟128128

103.......... ومن وظائف الموجه التربوي: التذكير الدائم بحقيقة الدنيا

104..................................................... التربية الميدانية

105...................................................... مفهوم المتابعة

الإيمان هو الضامن.................................................105

106....................................... المتابعة بين الإفراط والتفريط

108................................................. أي النماذج أصح؟

110............................................................. انتبه!!

111........................................................ الإيمان أولًًا

المحاضن التربوية

116................................................... وظيفة المحاضن

117.................................................. الدعوة إلى القرآن

هيا إلى العمل

119....................................................... عودة الروح

120....................................................... الفرج قريب

121.................................................. وفـــي النهايـــة

الفهرس ...........................................................123


